#### الأكاديمية الجزائرية للوثائق والمصادرالتاريخية



علي مــزاد

طبعة خاصة وزارة المجاهدين

# الحركة الإصلاحية الإسلامية في الجزائل

بحث في التامريخ الديني و الإجتماعي من 1925 إلى 1940

> ترجمة محمد غياتن

الله كاوسمية الجزائرية الوثائق و المصاور التاريخية.



## الأكاوسمية الجزائرية الدائائق و المصاور التاريخية.

Latte selection of the selection

الحركة الإصلاحية الإسلامية في الجزائر



### ململة (العالم (الإمراوي تحت إشراف: أحمد ماضي

المراجعة الفنية واللفوية تحت إشراف الأساتذة: بوزيد حرز الله - جويدة حماش - سعيد حمودي

© جميع الحقوق محفوظة لدار الحكمة، الجزائر 2007 . ردمك: 9 -11- 842 - 9947 - 978 إيداع قانوني : 1760 -2007

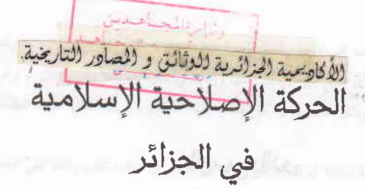
۞ الطبعة الأصلية باللغة الفرنسية صدرت بفرنسا، 1967.

الطبعة الثانية باللغة الفرنسية صدرت عن دار الحكمة، 1999.
 ردمك: 0- 02- 906-9961
 إيداع قانوني: 609- 99

العنوان : 88، شارع ديدوش مراد، الجزائر العاصمة . هاتف : 56 99 71 021 فاكس: 92 71 71 020

الأكاويمية الجزائرية للوثائق و المصاور التاريخية.

## علي مرّاد



بحث في التاريخ الديني والإجتماعي من 1925 إلى 1940

> ترجمة محمد يحياتن

هذا الكتاب هدية من وزارة المجاهدين بمناسبة الذكرى الــ 45 لعيد الإستقلال والشباب.



مساعة خاصة وزارة المحاهدين

ودي

. 2

ىيا، 1967.

حكمة، 1999.

. 4 ...

الأكاديمية الجزائرية للوثائق والمصادر التاريخية

إلى مروح والدي

978 9917 102 H V ser.

الله كاوسية المزائرية اللوثائق و المصاور التاريخية

تنطوي هذه الدراسا سعينا ما وجدنا إلى ذلك دائما في مسعانا هذا وذا المسلمين.

وقد اعتمدنا طريقة ٠

اتالي:

أ) في حال إيرادنا لأق
 ب) وفي حال تعذر

[.....]

#### تنبيه

تنظوي هذه الدراسة القيمة على أقوال كثيرة للشيخ الجليل عبد الحميد بن باديس، وقبد سعينا ما وحدنا إلى ذلك سبيلا إلى البحث عنها وإثباتها في المتن، غير أننا والحق يقال لم نوفق دائما في مسعانا هذا وذلك لعدم توفر كل أعداد بحلة الشهاب، لسان حال جمعية العلماء المسلمين.

وقد اعتمدنا طريقة خاصة في الإبانة عن أقوال ابن باديس في صلب المتن، وهذا على النحو التالي:

أ) في حال إيرادنا لأقوال ابن باديس بحذافيرها ،نستعمل المزدوجتين: "....."

ب) وفي حال تعذر ذلك نكتفي بإيراد المعنى المقصود واضعين إياه بين حاصرتين:
 [.......]

والله الموفق

المترجم

#### مقدمة الطبعة الثانية

يمثل هذا الكتاب باستثناء بعض التنقيحات طبعة 1967، التي نفدت منذ ملوة طويلة. منتقدم هذه الطبعة عدمة للطلبة والباحثين الذين يعنون بإحدى الفترات الأكثر تأثيرا وخصوبة في تاريخ الجزائر المعاصر.

إننا لا نريد الإشادة بأهمية الكتاب. ففي هذا الباب، نعوّل على رأي الجامعيين الذين يعرفون مكانة هذا العنوان في البيبليوغرافيا الجزائرية في التاريخ والعلوم الاحتماعية.

إن مقدمتنا هذه تروم بالأحرى تعليل انتصارنا لعدم " إعادة كتابة " المؤلّف. فالدراسات التي عنيت بجزائر ما بين الحربين لا تسمح بتغيير رؤيتنا للحركة الإصلاحية. أما بالنسبة لأعمال الشيخ عبد الحميد بن باديس تحديدا، فإن الدراسات الحديثة تتمثل أساسا في جمع دروسه في التفسير القرآني، تحت العنوان الأصلي "مجالس التذكير". وهي لا تزودنا بشيء آخر أكثر مما استخدمناه من كتاباته، عمر السلسلة الكاملة لمجلته الشهاب.

أما من حيث المنشورات المتعلقة بقدامى أعضاء الفريق الباديسي، سواء تعلق الأمر بالمذكرات (كمذكرات أحمد توفيق المدني ومحمد خير الدين) أو بالأعمال الكاملة للشيخ البشير الإبراهيمي، فإنما قمتم أساسا بالمرحلة الثانية للحركة الإصلاحية الجزائرية من الحرب العالمية الثانية لغاية الاستقلال.

لن نذكر هاهنا من باب التذكير ليس إلا سوى الأعمال المتعلقة بالشخصيتين الكبيرتين للحركة الوطنية فرحات عباس ومصائي حاج اللتين قيض لهما التقاطع مع حركة الإصلاح الباديسية. بالنسبة للفترة المدروسة، فإن هذا الكتاب يعرض بموضوعية عناصر النقاش، ساعيا إلى تحاشى المفارقة التاريخية.

و حضم الاستقلال، فرضت إعادة كتابة التاريخ الوطني نفسها كمطلب منطقي وسياسي. في ميناق الجزائر (أفريل 1964 ثم في الميثاق الوطني 1976)، تم تسخير الحاجة التاريخية على مستويات عديدة:

- 1. كان الأمر يتعلق بتمجيد كفاح التحرير الوطني من حيث اندراجه تماما في اتجاه التاريخ (فسرب التحرير الجزائرية تكاد تكون الحلقة الأخيرة المتوجة لنهاية الهيمنات الاستعمارية)، وكان من الأهمية بمكان، في السياق نفسه، تمجيد الوثبة التحرية التي حسدها حيش التحرير الوطني، تحت قيادة حبهة التحرير الوطني (ج ت و).
- بالنسبة لمنظري النظام، ورثة الثقافة السياسية لحزب الشعب الجزائري (ح ش ج)، ورغم النكبة التي أصابت زعيمه مصالي حاج (1898)، سنحت الفرصة بتقديس استقلال الجزائر بوصفه تتويج الكفاح السياسي الذي خاضه (ح ش ج) منذ الثلاثينيات.

في هذا المنظور، ترتب عن تمجيد (ج ت و) كسنان الرمح في الكفاح التحرري الوطني تمجيد دعاة الاستقلال الرواد، تحت راية (ح ش ج). من حيث هذا الماطق، لم يكن العلماء في وضع يسمح لهم بالمطالبة بمثل هذا النفوذ. ذلك أن الإصلاحيين كانوا يتراءون كورثة لحركة حعلت من الإحياء الثقافي والوطني للشعب الجزائري أولوية، في حين كان (ح ش ج) قد بادر ببث الوعبي السياسي فيه. ولئن كان العلماء قد انضموا رسميا إلى (ج ت و) مذ نهاية 1954 وقد كان من سوء حظهم أنه لم ينظر إليهم بوضوح بوصفهم بناة الاستقلال علما بأن عملهم الثقافي العميق كان يتمثل في إعادة بناء الشخصية الوطنية الجزائرية بأناة وصبر. وهذه المثابة، يحق لهم على غرار الآخرين مطالبة الأمة بالاعتراف هم، نظرا لمساهمتهم الجليلة في إحياء الأمة الجزائرية على الساحة الدولية.

في حلفية هذه الإشكالية التاريخية، يلوح النقاش حول المرجعيات الإيديولوجية للنظام المحسد من لدن (ج ت و) ، أولا تحت رئاسة أحمد بن بلة (1963 – 1965)، ثمّ تحت حكم هواري بومدين (1965 – 1979). كان الأمر. يتعلق بإضفاء الشرعية على الطابع الثوري و" المهرم دستوريا " للاختيار الاشتراكي.

وبالموازاة مع البلورة الا النظام يرمي إلى بناء اقتصاد ا الوطنية، التصنيع، الإصلاح ترقية ثقافة سياسية كدفاع وآ

في هذه الشبكة من المر

أولى بمعزل عن الإحالة على الجدد"أو المتمركسين من الأو الوزارات، ويؤثرون في التنظيمة هذه الجمهورية الجزائرية الأساد مثقفو اليسار (والفرانكم من فريق ابن باديس أو من منحا من جمعية العلماء للدر

في مرحلة الاشتراكية الإيديولوجي دون الحاجة . صلبه بمظهر آخر غير مظهر (1964) التي استمرت الخالاشتراكية قد أصبحت أم

لمني نفسها كمطلب منطقي ا1)، تمّ تسخير الحاجة التاريخية

اندراجه تماما في اتجاه التاريخ لنهاية الهيمنات الاستعمارية)، التحررية التي حسّدها حيش

الجنزائري (ح ش ج)، ورغم رصة بتقديس استقلال الجزائر الثلاثينيات.

في الكفاح التحرري الوطني لذا المنطق، لم يكن العلماء في كانوا يتراءون كورثة لحركة عين كان (ح ش ج) قد بادر (ج ت و) منذ قاية 1954 قالاستقلال علما بأن عملهم بأناة وصبر. وهذه المنابة، يحق اهمتهم الحليلة في إحياء الأمة

حعيات الإيديولوجية للنظام 11 – 1965)، ئمّ تحت حكم الشرعية على الطابع الثوري

وبالموازاة مع البلورة الإيديولوجية (بلورة اشتراكية ذات ألوان حزائرية)، كان طموح النظام يرمي إلى بناء اقتصاد اشتراكي حول محاور بعينها: التأميمات، متحكم التام في الثروات الوطنية، التصنيع، الإصلاح الزراعي، إعادة هيكلة العالم الريفي حول " القرى الاشتراكية"، ترقية ثقافة سياسية كدفاع وتمجيد لنظام " الجمهورية الديمقراطية الشعبية".

في هذه الشبكة من المرجعيات والرموز، تعزز الاختيار الاشتراكي بل تقدّس في مرحلة أولى بمعزل عن الإحالة على الإسلام. ضمن كهنة النظام، كانت هيمنة المنظرين "الماركسيين الجدد"أو المتمركسين من الأمور المعقولة. فهم يراقبون الأجهزة الوطنية للإعلام، ويشرفون على الوزارات، ويؤثرون في التنظيمات الجماهيرية (لاسيما التنظيمات النسائية والشبابية والعمالية) في هذه الجمهورية الجزائرية الأولى، "الديمقراطية الشعبية " والمتجهة طوعا صوب البلدان الشرقيد ساد مثقفو اليسار (والفرانكوفونيون). حيثئذ، لم يترك سوى الشيء القليل "للمعربين" (مما تبقى من فريق ابن باديس أو من حريجي التعليم الحر الإسلامي، بمن فيهم الطلبة القدامي الذين تلقوا من جمعية العلماء للدراسة في البلدان العربة المختلفة).

في مرحلة الاشتراكية الحماسية هذه، حرت الأمور كما لو أنه من الطبيعي تسيير النقاش الإيديولوجي دون الحاجة إلى الإحالة على الإسلام. أو على الأقل، دون أن يظهر الإسلام في صلبه بمظهر آخر غير مظهر التنازل الأدنى وكزخرف ليس إلا. كانت الفترة فترة الميثاق الوطني (1976) التي استمرت بشكل ما مع الميثاق الوطني (1976) الذي كرس أولوية الاشتراكية, فالاشتراكية قد أصبحت أساس النظام الدستوري.

ولئن كانت الإحالة على الإسلام لم تلغ رسميا من الخطاب الرسمي كما كان من شأنه أن يحصل في سياق ماركسية الدولة (ألبانيا، الجمهوريات الإسلامية للإتحاد السونياتي سابقا)، فقد كان في مقدورها أن تكتسب حصافتها في سيرورة إضفاء الشرعية على النموذج الاشتراكي. وبما أنه لم يكن في مقدوره التساهي صراحة مع هذا النموذج من "الاشتراكية الإسلامية"، المعتمد في العالم العربي، كان من الأهمية بمكان تمجيد السبيل الاشتراكي من حيث إنه يعكس في المصطلحية الاجتماعية السياسية لزماننا، شيئا أساسيا لغايات الإسلامي الأصلي نفسها.

كان لا بدّ من انتظار الميثاق الوطني لسنة 1986، كي نشاهد إعادة دمج الإسلام في النظام الدستوري. لم يكرّس التركيز الذي اعتسده الميثاق الوطني أولوية الاشتراكية، بل فتح الباب لإعادة أسلمة النظام بتمحيد " البعد الإسلامي للثورة الجزائرية" (الباب الأول، الفصل الأول، 1). كان هذا الأمر بمثابة النهاية المنطقية للعشرية المفصلية لــ 1976 - 1986، التي تسجل الانتقال من عهد بومدين، إلى عهد الشاذلي بن جديد. وترتّب عن إعادة التوجيه الإيديولوجي إعادة الاعتبار للمثقفين ذوي الثقافة الإسلامية، بدء بأولئك الذين كانوا يشكلون السند السوسيولوجي للحركة الإصلاحية.

إن هذا التذكير التاريخي ضروري في نظرنا لتحديد تطور الخطاب الرسمي في الجزائر بالنسبة للظاهرة الإسلامية. لا يعالج هذا المؤلف هذه الإشكالية بالضبط، بما أنه يغطي مرحلة سابقة بكثير. لكن، كان من الجدير استذكار مراحل البناء الإيديولوجي منذ الاستقلال، لتفسير بعض الانحرافات التي أوحى بها تصور مذهبي للتاريخ لاسيما تحت هيمنة المذهب الرسمي الحريص أكثر على توحيد الفكر بدل تشجيع حرية النقاش والبحث العلمي.

ولكن يجب علينا أيضا لفت الانتباه إلى انحرافات النقد " الغربي" المطبق على التيارات الإصلاحية للإسلام المعاصر. فقد ذهب إلى حدّ الطعن في مصداقية الإصلاح، من حيث مبادئه أو من حيث قيمه. فكم من بناءات علمية مزعومة، ولكنها غير دالة، جراء معرفة رديئة بالمصادر وسوء استخدامات في الأدوات الدلالية!

هذا الكتاب يدخل القارئ إلى مصادر الحركة الإصلاحية الجزائرية، ويستعيد ملحمة جيل بكامله سار على هدي الإمام عبد الحميد بن باديس. لا يوجد شخص آخر مثله قد جسد أصالة وعالمية الرسالة الإسلامية. لا أحد مثله أيضا، استطاع أن يذكي، عثل هذه الطاقة الجمة، العديد من الآمال بالتطور والتكيف مع الأزمنة الجديدة.

لقد قلب ظهور المعطيات الدينية التقليديا الأخلاقية والسلوك الاء الديني والاحتماعي للحتاريخ الظاهرة الإصلاح

وللإبانة عن التطو أساسية. غير أن مجال الح استكشافا عميقا. ولئن عنيت بما تنطوي على و هذه الأبحاث المنتظمة في

فدواعينا، من حيث

منذ البداية بقوة مدهشة وفضلا عن هذا، اللافتة للنظر. وكانت ه الذي كان قائدها الفك حصريا، جوهرها المذهبي أخيرا، لم تكن الحر بالمعني الاجتماعي للفظ

دمج الإسلام في النظام لزاكية، بل فتح الباب الأول، الفصل الأول، - 1986، التي تسجل التوجيه الإيديولوجي كانوا يشكلون السند

اب الرسمي في الجزائر له بما أنه يغطي مرحلة منذ الاستقلال، لتفسير -هيمنة المذهب الرسمي

" المطبق على التيارات صلاح، من حيث مبادئه راء معرفة رديئة بالمصادر

ق. ويستعيد ملحمة حيل
 عص آخر مثله قد حسد
 عثل هذه الطاقة الجمة،

## عالم المراجع ا

لقد قلب ظهور الحركة الإصلاحية الإسلامية في الجزائر، غداة الحرب العالمية الأولى، المعطيات الدينية التقليدية في هذه البلاد رأسا على عقب، وقد أثّر ذلك تأثيرا عميقا على الحياة الأعلاقية والسلوك الاحتماعي لجزء كبير من الشعب الجزائري. ومن ثمّ، فإن تاريخ النطور الديني والاجتماعي للجزائر، خلال النصف الأول من القرن العشرين، يبدو غير منفصل عن تاريخ الظاهرة الإصلاحية.

وللإبانة عن التطور المعاصر للجزائر، تفرض دراسة الحركة الإصلاحية نفسها كمهمة أساسية. غير أن مجال الحركة الإصلاحية الجزائرية يكاد يكون بكرا غير مستكشف، على الأقل استكشافا عميقا. ولئن كانت المسألة قد لفتت انتباه بعض المؤلفين، فإن حل الدراسات التي عنيت ها تنطوي على طابع عرضي ولم يستنفد تنوّعها. لذا، رأينا أنه من الأهمية بمكان القيام عنيت ها تنطوي على طابع عرضي ولم يستنفد تنوّعها. لذا، رأينا أنه من الأهمية بمكان القيام عنيت المنظمة في مجال الحركة الإصلاحية الجزائرية.

فدواعينا، من حيث هذا الاحتيار، بسيطة للغاية. أولا ظهرت الحركة الإصلاحية في الجزائر منذ البداية بقوة مدهشة. وسرعان ما اكتسبت نطاقا واسعا لم تستطع الظفر به قط في البلدين. وفضلا عن هذا، يمكن وسم الحركة الإصلاحية الجزائرية بالبساطة المتناهية أو بالوحدة

وفضلا عن هذا، يمكن وسم الحركة الإصلاحية الجرارية بالبسط عند الحميد بن باديس، اللافتة للنظر. وكانت هذه الحركة مركزة بشكل قوي على رجل هو عبد الحميد بن باديس، الذي كان قائدها الفكري ومحركها. كما استمدت من هذا الرجل، بشكل يكاد يكون حصريا، جوهرها المذهبي وإشعاعها القوي.

أخيرا، لم تكن الحركة الإصلاحية الجزائرية حركة بفضل حركيتها فقط، بل كانت كذلك بالمعنى الاجتماعي للفظ، بوصفها تشكيلة مبنية بناء محكما، وقائمة على فريق من الرجال المختارين، لهم مثل idéal مشترك وغايات محددة. لقد أصبحت الحركة الإصلاحية الجزائرية، المنبثقة عن العمل الدعوي المعزول لابن باديس، في ظرف عشر سنوات فقط حزبا دينيا ذا مشروع اجتماعي وسياسي يمكن تمييزه بسهولة، وضعت برنامج عمل واضح ونظمت جهاز دعاية فعّالا، وهكذا فرضت نفسها على البلاد برمّتها (والإدارة الاستعمارية)، كحركة ذات ديناميكية فائحة. امتد سندها السوسيولو في يحيث شمل جميع ربوع الجزائر وترسخ في مختلف الشرائح الاجتماعية المختلفة.

هذه هي، بصورة عامة، الخصائص الخارجية للحركة الإصلاحية الجزائرية. وإذا نحن نظرنا إلى الحركة من حيث زاويتي الوحدة والنماسك، فإنما تبدو سهلة الإحاطة. ودون تحاهل العقبات التي تحف بالمهمة التي كانت تنتظرنا، فإن هذه الاعتبارات الأولية ساعدتنا مع ذلك على القيام بأبحاثنا.

وقد بدا لنا أن بحثا حول الحركة الإصلاحية الإسلامية في الجزائر يمكن أن يشبكل عملا ذا بال، شريطة قصره على الفترة الممتدة تقريبا بين 1925 و1940. وقد ارتأينا أن بصنيعنا هذا يمكننا استنفاد موضوعنا أو على الأقل تعميقه إلى حدّ بعيد لإنجاز ما يشبه رسالة مفردة تامة عكننا استنفاد موضوعة أو على الأقل تعميقه إلى حدّ بعيد لإنجاز ما يشبه رسالة مفردة تامة monographie

عند مباشرتنا هذا العمل، كنّا على وعي تام بالعقبات التي يتعين علينا مواجهتها. وقد ظننّا أن طبيعة الموضوع نفسها ستثير الاعتراضات. فكان من شأننا منذ البداية أن نصدم حساسيات وأن لا نظفر بإعجاب أنصار المرابطية maraboutisme بلا قيا، أو شرط ولا أنصار الحركة الإصلاحية.

غير أن السبيل الوحيد الذي كان علينا سلوكه هو سبيل الموضوعية القصوى. لم يكن الأمر يتعلق بالنسبة إلينا بالإشادة بالحركة الإصلاحية ولا بالدفاع عن أولئك الذين كانوا خصومها الألداء. وفي هذا الباب، نحن تتبنى قول بول فالبري: " نحب أن تحتج الأمور الجديدة لنفسها، وأن تدافع التقاليد عن نفسها"(1).

كانت قابدًا يسامة من عال الذاهب الإسلامة من م أهرى.

ا نكن مهنتا حيد سي التحرير الوطني (1954- تاسير الذي كان سائدا. لذا تناسر الم المديد من الوثائق ( سنا ح الوثائق المكنوة التي حليات الشفوية، وذلك الأفا ينت ال غو أن هذا الانتساس ا

وقع ملك التحمة الد الإرافيس الركاي والشيات باديس، الذين أمهمواء كان م

وفي القام الأولى بيات

فاسش :

صلاحیة الجزائریة، نقط حزبا دینیا ذا مح ونظمت جهاز یة)، کحرکة ذات

وترسخ في مختلف

وية. وإذا نحن نظرنا ناطة. ودون تجاهل ة ساعدتنا مع ذلك

أن يشكّل عملا ذا أينا أن بصنيعنا هذا و رسالة مفردة تامة

مواجهتها. وقد ظننًا ن نصدم حساسیات . ولا أنصار الحركة

القصوى. لم يكن
 أولئك الذين كانوا
 تحتج الأمور الجديدة

كانت غايتنا ببساطة دراسة نشأة وتطور الحركة الإصلاحية الجزائرية وتحليل إسهامها في مجال المذاهب الإسلامية من جهة، وفي الحركية الاجتماعية والثقافية للجزائر المعاصرة من جهة أخرى.

لم تكن مهمتنا سهلة على الدوام، رعم قربنا النسبي من الفترة المدروسة. خلال حرب وللتحرير الوطني (1954- 1962)، ألفى البحث العلمي نفسه مهمّشا نظرا للوضع العصيب الذي كان سائدا. ثمة عناصر أحرى كان من شألها أن تشلّ أبحاثنا، لاسيما تشتّت الرحال وكذا العديد من الوثائق ( بدءا بسلاسل الصحافة الإصلاحية القديمة باللغة العربية). وبمعزل عن الموثائق المكتوة التي حظينا باكتشافها، فقد أحجمنا في أغلب الأحيان عن استغلال المعلومات الشغوية، وذلك لأنها بدت لنا هشة ومتناقضة.

غير أن هذا لا يمنعنا من الإعراب عن اعترافنا وامتناننا للأشخاص الذين تفضلوا بالإجابة عن أسئلتنا حول ابن باديس والحركة الإصلاحية الخزائرية.

وفي المقام الأول، نوجّه تشكّراتنا إلى السيد أحمد بولبينة من قسنطينة الذي لم يتردد في وضع سلسلته الشخصية لجحلة الشهاب تحت تصرّفنا. كما نشكر الدكتور أحمد طالب الإبراهيمي للوثائق والمعلومات التي تفضّل بتزويدنا بها دون أن ننسى العديد من تلاميذ ابن ياديس، الذين أسهموا، كل بطريقته، في جمع وثائقنا.

#### هامش:

(1) Regards sur le monde actuel, Paris, Gallimard, 1964, p.220

#### المقدمة

#### I. المصادر

إن تاريخ الجزائر، ما بين الحربين العالميتين الأولى والثانية، قد طغت عليه ظاهرتان تنطويان على بعد اجتماعي وثقافي وسياسي هائل: أ) وعي الرأي العام الإسلامي بالمشاكل السياسية الجزائرية، ب) ظهور فتطور حركة إصلاحية إسلامية سنية ذات مصدر مشرقي. فتطور الجزائر اللاحق لا يمكن تفسيره دون الإحالة الضرورية على هاتين الظاهرتين، علما بأن الظاهرة الثانية هي التي تعنينا أكثر وبشكل خاص في هذا العمل.

ظهرت الحركة الإصلاحية الإسلامية الجزائرية تقريبا في الوقت الذي همت فيه الجالية الأوربية بالاحتفاء بماتوية الوجود الفرنسي في الجزائر le centenaire. منذ قرابة نصف قرن، أي منذ استكمال بسط الهيمنة pacification على أكبر حزء من القطر، تبلور مدهب رسمي يسعى إلى " الغزو المعنوي للأهالي". لكن، لا التصريحات السخية للعديد من الشخصيات السياسية ولا إرادة الإدارة الجزائرية سمحت بالقيام بتقلم حقيقي في سبيل هذا الغزو المعنوي. وقد بين بروز الحركة الإصلاحية، التي واكبت عن قرب التجليات الأولى ل "الحركة الوطنية" بأن الجاليتين الكبريين اللتين تعج بحما الجزائر، لم تكونا ناضجتين بعد بحيث يحصل بينهما تقارب صادق.

فالجالية الأوربية بالجزائر، التي هالها أوّلا تكوين حزب وطني أهلي، تأثرت بعد ذلك لميلاد حزب ديني ذي نزعة إصلاحية، متشبث على نحو صارم بالعروبة، والذي لم يكن يسعى قط إلى الإحالة على القيم الفرنسية. وهكذا وعلى نحو غريزي وضعت تحت نفس الراية ورميت الحركة الوطنية التي كانت من وضع شبيبة إسلامية ذات تكوين فرنسي والحركة الإصلاحية التي كان ينشطها متقفون تكونوا في المعاهد الإسلامية بتونس والشرق الأوسط بالتهمة نفسها

anathème. علما بأن هاتين الترعتين كاننا مختلفتي المنشأ ولم تكن لهما نفس مصادر الإلهام ولم تسلكا نفس المسارات الثقافية، وأحيرا لم تكنا تنشدان نفس القيم.

من هاتين الحركة الأولى اهتمام السياسيين الحركة الأولى اهتمام السياسيين الفرنسين أكثر، لألها كانت تعتمد اللسان الفرنسي وسيلة للتعبير ومن ثم فإن الإحاطة بها بشكل آني أمر ميسور، ولألها كانت تطعن بشكل واضح جلي في مبدأ الهيمنة الأوربية والسيادة الفرنسية في الجرائر.

وعلى عكس ذلك، فإن الحركة الإصلاحية، مع ألها كانت عرضة لنفس الشبهة كحركة "الفتيان الجزائريين" Jeunes Algériens كانت في الواقع مرهوبة أكثر من كولها معروفة حق المعرفة. وهذا يمكن تفسيره بما يلي:

أ. كان دعاة الحركة الإصلاحية الإسلامية بعامة رحالا يضعون العمائم وينضمون بشكل حميمي لجماهير الأهالي أكثر من "الفتيان الجزائريين". ولم يكن الفرنسيون يجدون الفرص الكثيرة للاحتكاك بهم أو التعرف عليهم أحسن بدل الركون إلى رميهم بالتعصب ومعاداة الأحانب، وهي الصورة التي تكوّنت لديهم عنهم رسميا. ذلك ألهم كانوا يشكّون في أن الإصلاحيين يكتّون أحاسيس عدوانية حيال الأوربيين ويقودون سريا إن قليلا أو كثيرا مملة دعائية ضد فرنسا. كانوا إذن محل عوف، ولكن الفرنسيين لم يكونوا يعرفون إلا على نحو غامض نشاطاهم في صلب الجماعة الإسلامية وسلوكهم إزاء فرنسا.

ب. تضاف إلى الغياب شبه الكلي للعلاقات الإنسانية بين الفرنسيين والإصلاحيين، العقبة اللغوية التي حعلت الاتصال بين حولاء وأولئك صعبا للغاية. فأداة الدعاية والتعليم الإصلاحيين كانت أساسا اللغة العربية. وقتئذ، كان من الصعب بمكان بالنسبة للأوربيين ولوج ذهنية الإصلاحيين وبلوغ الفهم التام لتطلعاتهم ومذاهبهم.

صحيح أن الإدارة لم تكن تخلو من التراجمة الرسمييين (بعضهم كانوا من المستعربين الممتازين) والجواسيس في صفوف الإصلاحيين أنفسهم. ولكن لم يكن يصلها عن هؤلاء سوى أصداء ضعيفة ومعلومات جزئية ومتفرقة. ولما كانت تفتقر إلى معطيات كافية حول المسألة الإصلاحية، صارت تميل إلى تأويل مختلف أوجهها باحتراس دائم.

أما الرأي العام الفرنسي، وملاحظين على دراية واسعة إتفانا جما للمسائل السياسية وآثاره في الجزائر. إن مثال المحتمع الإسلامي للجزائر. بمحتمع الإسلامي للجزائر. بأوربي وليس بوصفه عالم المأوربي والديني للمحتمع الإسراد.

شهودا " منخرطين" في الفترة هدك العديد من الكتاب يساهم وسحقها nements coloniaux تشك في الأوساط الاستعمارية عسر النوع) تشكل بالنسبة إلى موضوع دراستنا.

قد يطول تعدادنا لجميع المحيرة الدوريات والكتا غير أن كثرة الدوريات والكتا لا تسمح لنا قط بالحصول على من الوثائق ذات المصدر الفرنسا السياسي والديني للمجتمع الإس

هذا بالنسبة للمصادر أغر وعى الفرنسي المشاكل الجزء

س مصادر الإلهام و لم

خركة الأولى اهتمام للتعبير ومن ثمّ فإن حلىً في مبدأ الهيمنة

نفس الشبهة كحركة بن كونما معروفة حق

ائم وينضمون بشكل نسيون يجدون الفرص يهم بالتعصب ومعاداة كانوا يشكون في أن ريا إن قلبلا أو كثيرا لم يكونوا يعرفون إلا إه فرنسا.

ن والإصلاحيين، العقبة فأداة الدعاية والتعليم مكان بالنسبة للأوربيين

، كانوا من المستعربين يصلها عن هؤلاء سوى ت كافية حول المسألة

أما الرأي العام الفرنسي، فقد كان يتوفر على علماء اجتماع مختصين في الذهنية الإسلامية وملاحظين على دراية واسعة ب" قضايا الأهالي". وقد اكتسب بعض الصحافيين الفرنسيين وتقانا جما للمسائل السياسية والدينية الإسلامية خاصة ولاسيما في دراسة الإسلام الحديث وآثاره في الجزائر. إن مثال المستعرب حوزيف، ديسبارمي Joseph Desparmet في هذا الباب مثال لافت للنظر. فقد واكب، سنة تلو الأخرى، اللحظات الكبرى للتطور السياسي والديني، للمحتمع الإسلامي للحزائر. بيد أن هذا المساهم المثابر في دورية Builetin du Comité de المحتمع الاسلامي المحتمع الإسلامية الإسلامية في الجزائر بوصفه نائبا procureur للمحتمع الأوربي وليس بوصفه عالم احتماع موضوعيا أو مؤرخا نزيها. فحل مقالاته هي نوع من الأوربي وليس بوصفه عالم احتماع موضوعيا أو مؤرخا نزيها. فحل مقالاته هي نوع من المقامات القائمة أكثر على تأويل ذاتي للحدث منه على وقائع ثابتة لا تقبل الدحض. في هذا التطور فباب، تبدو لنا كتاباته لمينة من حيث إنما تلقي الضوء على الذهنية الأوربية إزاء التطور فسياسي والذبني للمحتمع الإسلامي وليس من أحل دراسة موضوعية لهذا التطور.

هذه ملاحظة ليس إلا. ولا ننوي قط مؤاخذةم على افتقارهم للموضوعية بوصفهم شهودا "منخرطين" في الفترة المدروسة. والحال أن مثال ديسبارمي ليس معزولا. فقد كان هناك العديد من الكتاب يساهمون بانتظام في الأركان الجزائرية في دورية L'Algérie française مناك العديد من الكتاب يساهمون بانتظام في الأركان الجزائرية في دورية كانت طاغية وملحقها الفرنسية" التي كانت طاغية وملحقها الأوساط الاستعمارية. لكن، رغم منظورها الخاص، فإن هذه المنشورات (وأحرى من تفس الذوع) تشكل بالنسبة إلينا شهادات غمينة لا تعوض حول الأحداث والرجال الذين هم موضوع دراستنا.

قد يطول تعدادنا لجميع هذه المصادر الفرنسية المتعلقة بالقضايا الإسلامية لما بين الحربين. غير أن كثرة الدوريات والكتابات ذات المنحى التاريخي والسوسيولوجي أو الأدبي الصرف، لا تسمح لنا قط بالحصول على معرفة دقيقة بالنشاط الإصلاحي في هذه الفترة. فالكتلة الهائلة من الوثائق ذات المصدر الفرنسي ضرورية مع ذلك لولوج المناخ الذي كان يجري فيه التحول السياسي والديني للمجتمع الإسلامي خلال العشربنيات والثلاثينيات.

هذا بالنسبة للمصادر الفرنسية للفترة 1925- 1940. بعد الحرب العالمية الثانية، واحه لوعي الفرنسي المشاكل الجزائرية، بمناسبة بعض الصدمات التاريخية: 1945 (أحداث الشرق

الجزائري القسنطيني)، 1947- 1948 (قانون الجزائر، ثم انتخاب أول بحلس بعرّائري) وأخيرا 1954. عند كل لحظة من هذه اللحظات من تاريخ الجزائر المعاصر، انغمس الفضول النرنسي ثانية في الماضي القريب ليعمل النظر (أو يعيد إعماله) في نشأة الحركة الوطنية الجزائرية. لكن لا واحدة من هذه المحاولات حظيت بتحرّ عميق حول فترة ما بعد الحربين. علما بأن عقدة المشاكل الجزائرية إنما تقع في هذه الفترة.

ظهرت كتب شمولية منذ التحرر، مثل كتب شارل اندري جوليان C.A. Julien وجاك برك J.Berque وروجي لوترنو R.Le Tourneau. واطلعنا عليها. وهي مثبتة في قائمة المراجع. وهي أعمال تتمحور أساسا على المسائل السياسية والمشاكل الاحتماعية وتشمل البلدان المغاربية كلها. كانت تنقصنا إذن دراسات محددة واستقصاءات دقيقة حول التطور الديني والثقافي للمحتمع الإسلامي للجزائر، منذ هاية الحرب العالمية الأولى. ثمة ملاحظات سريعة نعثر عليها هنا أو هناك في العديد من الدراسات في علم الاجتماع أو التاريخ المتعلقة بالجزائر المعاصرة. ولكن في حل الأحوال، ولما كان المؤلف يجهل اللغة العربية، فلا يعالج المشكل الديني والثقافي إلا على نحو تقريبي يتسم بالحذر.

وهذا مما ترك لنا الميدان فسبحا للإقدام على تحرّ أعمق حول الحركة الإصلاحية الجزائرية. ولإنجاز مثل هذا التحري، اعتمدنا وثائق أصلية، أي أساسا الصحافة العربية للحركة الإصلاحية وكتابات منظري هذه الحركة. وعلى نحو ثانوي، استخدمنا الصحافة العربية التي كان ينشطها خصوم الحركة الإصلاحية.

إن نحن اقتصرنا على الكتابات الإصلاحية فقط، فإننا سنجدها هائلة. وقد تعين علينا إجراء فرز صارم والاحتفاظ بالمقالات المكتوبة ليس إلا (والمفكّر فيها) التي دوّنها أبرز مسؤولي الحركة الإصلاحية الجزائرية. وكان حلّ هؤلاء يشكّلون الفريق التحريري لجملة الشهاب، التي أسسها عبد الحميد بن باديس بقسنطينة في 1925. ونسجل هاهنا أبرز أعضائها: مبارك الميلي، الطيب العقبي، البشير الإبراهيمي، توفيق المدني. توجد كتاباهم في الشهاب وجريدة البصائر، لسان الحال الرسمي لجمعية العلماء المسلمين الجزائريين (ج ع م ج) وفي بعض أعداد "الإصلاح" وهي مطبوعة غير منتظمة، أصدرها الشيخ العقبي.

خارج هذين اللسانين الراسارا طويلا وتأثيرا جمّا على الجاس أجل فهم مذهب المدرسة الإورام ألى السجل" وهو عبارة عز ألى السجل" وهو عبارة عز ألى السجل وغاياتها الدينية والارم المختلفون في بناء النق بناء النق بناء النق بناء النق ألى الملك ال

حب التفكير اللاهوتي والحق . حفر في الأطروحات المرابطية و مدد المتابة دحض للمرابطية التي في لحرائر. مدد هي إذن قاعدة وتات

الحلفة بمقارنتها مع وثالق الدلوب والتصريحات السحالة معرفتنا المباشرة ببعض كبار الدائمة بالمعض الحالات الدرية ملية من إعدالت لبعض المسارات الفرضة المسارات الفرضة بالموازاة مع هذه الوائمة ولا متساعة مع الإحلاجية ولا متساعة مع الاحاطة بأهمية والانائية.

. بحلس جزائري) وأخيرا انغمس الفضول النرنسي الوطنية الجزائرية. لكن لا الحربين. علما بأن عقدة

نيان C.A. Julien وحاك ي مثبتة في قائمة المراجع. ية وتشمل البلدان المغاربية ل النطور الديني والثقافي حظات سريعة نعثر عليها المتعلقة بالجزائر المعاصرة. المشكل الديني والثقافي إلا

ركة الإصلاحية الجزائرية. العربية للحركة الإصلاحية ة العربية التي كان ينشّطها

ها هائلة. وقد تعين علينا ها) التي دوّلها أبرز مسؤولي حريري لمحلة الشهاب، التي رز أعضائها : مبارك الميلي، الشهاب وحريدة البصائر، وفي بعض أعداد "الإصلاح"

خارج هذين اللسانين الرسميين للحركة الإصلاحية (الشهاب والبصائر) اللذين شهدا مسارا طويلا وتأثيرا جمّا على الجمهور المعرّب لتلك الفترة، نسجّل وثيقتين أخريين هامتين للغاية من أجل فهم مذهب المدرسة الإصلاحية الجزائرية.

أ)" السجل" وهو عبارة عن مدوّنة للمحاضرات التي ألقيت في مؤتمر ج ع م ج في سبتمبر 1935 (قسنطينة، 1935، 235 ص). هذا الكتاب يوفر مواد مفيدة حول نشاطات ج ع م أج ومشاريعها وغاياتها الدينية والاحتماعية والسياسية. كما يبين الدور الذي اضطلع به زعماء ج ع م ج للختلفون في بناء النظام الإصلاحي الجزائري.

ب) كتاب المبارك الميلي المحصص للشرك ومظاهره (قسنطينة، 1937، 336 ص). يتعلق الأمر بمصنف في اللاهوت والأخلاق الإسلاميين، مطابق لمذهب السلفية الإصلاحي. غير أن حانب التفكير اللاهوتي والحق يقال محدود حدا. ذلك أن الجزء الأكبر من الكتاب قد خصص للنظر في الأطروحات المرابطية والمعتقدات والممارسات الشعبية التي استهجنها الإصلاحيون. فهو هذه المثابة دحض للمرابطية التي كانت تشكل العقبة الوحيدة في وحه انتشار الأفكار الإصلاحية في الجزائر.

هذه هي إذن قاعدة وثائقنا ذات المصدر العربي. وقد آلبنا على أنفسنا استخدام هذه المواد المختلفة بمقارنتها مع وثائق الطرف الخصم، وكذا مع إجراء الفرز الضروري بين التصريحات لخزبية والتصريحات السجالية. هناك ذكريات شخصية ساعدتنا أحيانا في خضم الشكوك. فمعرفتنا المباشرة ببعض كبار المدرسة الإصلاحية الجزائرية وبعض العناصر النشطة ل ج ع م ج قد ساعدتنا في بعض الحالات على توضيح بعض الأمور الغامضة. لا يتعلق الأمر بانطباعات هشة، بل بتحربة ملية من إعمال للنظر والمعرفة الماخلية. فمثل هذه الذكريات سمحت لنا بفهم أفضل لبعض المسارات الفردية في صلب ما أسميناها الحركة الإصلاحية الجزائرية.

بالموازاة مع هذه الوثائق الداخلية، لم غمل التكملة الضرورية التي توفرها الصحافة الإسلامية ذات اللسان الفرنسي لتلكم الفترة. لم تكن هذه الصحافة دائما موالية للأفكار الإصلاحية ولا متساعة مع أتباعها. وقد استمددنا منها شهادات مفيدة ذات مصدر إسلامي مكتنا من الإحاطة بأهية وتأثير الحركة الإصلاحية في الجزائر بين الحربين العالميتين الأولى و فثانية.

#### II. حدود الموضوع

إن إسناد حدود دقيقة لحركة تاريخية كان لها تأثير شبيه بتأثير الحركة الإصلاحية الجزائرية لا يخلو من التعسف. لذا، نريد الاحتجاج لاختيار هذين المعلمين: 1925–1940.

لأول وهلة، قد يبدو سهلا الارتقاء بتاريخ ميلاد الحركة الإصلاحية في الجزائر إلى بحيء محمد عبده إلى الجزائر في نحاية صيف 1903. ذلك أن الفكر الإصلاحي قد نادى به محمد عبده في هذا التاريخ. بل كان هناك بالجزائر عدد من الأنصار المقتنعين بالتيار الإصلاحي الذي كان المفتي المفتي المصري الكبير يدعو إليه. غير أن المثل ideal الإصلاحي ، الذي داعبه بعض الناجمين من الرجال في الجزائر وبعض المدن الكبرى كان لا يزال غريبا عن جماهير المؤمنين. كما كان التعليم الإصلاحي في مرحلته الجنينية. وكان عليه أن ينتظر عشر سنوات على الأقل كي ينضج في الأرض الجزائرية.

1903- 1914: أحد عدد المعجبين بمدرسة المنار يتزايد في الجزائر. وقد أيقظت أحداث تركيا (1908) وتونس (1911- 1912) ودنو الحرب السكّان المسلمين من سباهم القروسطي. كما هال وجوب أداء الشبان الجزائربين المسلمين الخدمة العسكرية (جويلية 1912) الرأي العام الإسلامي كثيرا وطرح على الجزائريين المعضلة التالية: الولاء لفرنسا أو للأمة الإسلامية (والخلافة الإسلامية). هاجر المثات من الأشخاص إلى المشرق. ومنذ الإعلان الحزب، لجأ العديد من الشبان المسلمون إلى تونس، والبعض الآخر إلى الشرق الأوسط.

عند نحاية الحرب عاد حل أولئك الذين أقاموا مؤقتا في تونس والقاهرة ودمشق أو حتى في الحجاز إلى أرض الوطن. هذه العودة الحاشدة من المشرق، نوعا ما، جاءت بيذرة الحركة الإصلاحية إلى الجزائر. كان بإمكاننا إذن أن نضع بداية تحرينا في 1919. ذلك أن تيسير هذا التاريخ واضح حلي. ومع ذلك فهو ليس بنقطة الانطلاق الحقيقية للحركة الإصلاحية في الجزائر.

لم يكن جل المهاجرين الذين عادوا إلى الوطن يعرف بعضهم بعضا بعد. فبعضهم استطاعوا أن يلتقوا في السابق في تونس، مثل ابن باديس والعقبي. غير أن هؤلاء المتعلمين كانوا

ير أون غرباء بعضهم على بعد السترجعنية وقت طويل كي يلنة المعور بالحاجة إلى إنشاء جمعية -

ب في السنوات التي تلت مباشر عنبان الجزائريين العارم وكذ حدر التعاطف مع الأهالي سواء حرب وبعدها بوصفها تعويضا حكى قانون مؤرخ في 4 فيفري و القانون ينص على أن الأ

روية ويجعلهم يتقون في أنفسي 2 يفتح الطريق أمام النحر حكم لقاضي ب: أن الأهالي حرصين الفرنسيين، ووفق نفس المدنسيين، ووفق نفس الكرد 1).

ستقبلت النخبة الإسلامية ه ي كتبر من الأحيان كميثاق حقر حس لشبيبة الإسلامية تغذي أ المنقرار وحلب الناس إليهم وإلا إلا عيمي في سطيف والعقبي في الم نكن الحركة قد تكوّنت ا

سنب ، تعززت صفوف المثقفين م حد سبع سنوات من تماية الحرب دم على وعي بأهميتهم وفي خدا مديس الشيخ البشير الإبراهيمي في لا يزالون غرباء بعضهم على بعض، من حيث أصولهم وتكوينهم (الزيتوني، الأزهري، المديني، الدمشقي إلخ). بعد أن استرجعتهم أوساطهم المختلفة، وجدوا أنفسهم مشتتين في قطر شاسع. وقد لزمهم وقت طويل كي يلتقوا ويتعارفوا ويحسوا بما يجمعهم وبوحدهم التقافية، ومن ثم الشعور بالحاجة إلى إنشاء جمعية جديدة.

في السنوات التي تلت مباشرة نهاية الحرب، بدأت الإدارة الفرنسية تلين إزاء الأهالي. فولاء الفتيان الجزائريين العارم وكذا المساهمة النشطة لعدد كبير من المسلمين في بحهود الحرب متئارا التعاطف مع الأهالي سواء في فرنسا أو الجزائر. وهكذا أثمرت الوعود المقدمة لهؤلاء قبل أحرب وبعدها بوصفها تعويضا على "ضريبة الدم" والتضحيات التي قامت بما جماعتهم، في شكل قانون مؤرخ في 4 فيفري 1919. وهذا القانون حدير بأن نقف عنده قليلا.

القانون ينص على أن الأهالي جديرون بالدولة. وهذا ما يعلي من شألهم لدى الجالية أوربية ويجعلهم يثقون في أنفسهم أكثر.

2 يفتح الطريق أمام التحرر السياسي والاجتماعي للجماعة الإسلامية وهذا بالنظر إلى خكم القاضي ب: أن الأهالي المسلمين ممن لا يحملون المواطنة الفرنسية، بإمكائهم "على غرار مواطنين الفرنسيين، ووفق نفس شروط القبول، أن يشغلوا الوظائف والأعمال العمومية" (المادة XIV).

استقبلت النخبة الإسلامية هذا القانون كإعلان جديد للحقوق. بعد ذلك، أخذ يستظهر في كثير من الأحيان كميثاق حقيقي للمسلمين الجزائريين. كان الجو العام هادئا، الأمر الذي حعل الشبيبة الإسلامية تغذي أكبر الآمال. فقي هذا الجو حاول أتباع الحركة الإصلاحية لاستقرار وجلب الناس إليهم وإنشاء مدرسة برأسها. من ذلك مثلا: ابن باديس في قسنطينة، ولإبراهيمي في سطيف والعقبي في بسكرة.

لم تكن الحركة قد تكوّنت بعد, فبعض النواة كانت منتشرة عبرالوطن الشاسع. لكن شيئا فتينا، تعززت صفوف المثقفين المنتصرين للأفكار الإصلاحية بالدفعات التي عادت من تونس. عد سبع سنوات من هاية الحرب، شكلت أعداد العلماء خريجي تونس وغيرها أقلية يعتد ها. وهم على وعي بأهيتهم وفي بحث عن أنفسهم. ويجسون المكان حولهم. زار عبد الحميد بن حديس الشيخ البشير الإبراهيمي في سطيف في 1924 وأبلغه عن عزمه على إنشاء جمعية يرغب

ركة الإصلاحية الجزائرية 1- 1940.

حية في الجزائر إلى بحيء قد نادى به محمد حبده ر الإصلاحي الذي كان داعبه بعض الناجين من ومنين. كما كان التعليم ني الأقل كي ينضج في

رر. وقد أيقظت أحداث من سباهم القروسطي. ينية 1912) الرأي العام سا أو للأمة الإسلامية علان الخرب، لجأ العديد

اهرة ودمشق أو حتى في ، حاءت ببذرة الحركة . 19 . ذلك أن تيسير هذا للحركة للحركة للحركة الإصلاحية في

م بعضا بعد. فبعضهم ن هؤلاء المتعلمين كانوا د موضوع عملنا هذا هو دراسة إحاطة ما استطعنا إلى ذلك ب الأمة الإسلامية الجزائرية ما بين الحر

في تسميتها "الأخوة الفكرية" في قسنطينة، وغاية هذه الجمعية ، في نظره هي توحيد المثقفين والطلبة (المعربين) وتمكينهم من التعارف أحسن وتنسيق جهودهم في مجال التعليم وتوحيد مذهبهم.

كانت هذه إرهاصات ج ع م ج الأولى . بعد سنة من هذا المسعى، في 1925، انتقل جمع من المثقفين من قسنطينة ، ينشطهم عبد الحميد بن باديس، إلى العمل أخيرا. أنشأ صحيفة "المنتقد" ذات منحى إصلاحي بين. وهكذا برزت الحركة إلى الوجود.

هذا بالنسبة لتاريخ 1925. فهو يسمى نقطة انطلاق النشاط الإصلاحي المتفق عليه والمنظم. عندئذ، اكتست الحركة الإصلاحية الجزائرية شكلا نضاليا. وأخذت في البروز علانية، معرفة بوجهات نظرها وبرنامجها الديني والاجتماعي والثقافي. وهي موجودة رسميا بالنظر إلى الإدارة والشعب الجزائري.هذه الحركة الإصلاحية التي أنشأها ابن باديس سيتولى تنشيطها هو نفسه إلى غاية اندلاع حرب 1939. ابتداء من أوت 1939، خفتت الحركة. صادفت عطلة الصيف بداية الحرب. أوقف ابن باديس مجلة الشهاب. كما فعلت ج ع م ج الشيء نفسه مع السائما " البصائر". عند الدحول (خريف 1939)، انتقلت المسائل الدينية إلى المرتبة الثانية. فحتى ابن باديس نفسه أرهقته سلسلة من المحن العائلية، فضلا عن المرض، توفي في 16 أفريل 1940.

وتوقفت الحركة الإصلاحية بعد وفاة مؤسسها ومنشطها. وهكذا شتت الحرب الرحال وفرضت عليهم واجبات جديدة. وكان لا بدّ من انتظار لهاية الحرب العالمية الثانية ليعاود رفقاء ابن باديس الدعاية الإصلاحية. غير أنه على خلاف البصائر، حريدة ج ع م ج، لم تعاود بحلة الشهاب الصدور عند الاستقلال. هذه المحلة التي هي عمل ابن باديس الأساس، اختفت لهائيا

هكذا انتهت الدورة الأولى للحركة الإصلاحية الإسلامية في الجزائر، التي تمتد من 1925 إلى 1940، والتي يمكن نعتها بالدورة الباديسية ذلك لأن ابن باديس قد هيمن عليها بفكره ونشاطه.

omité de l'Afrique Français es 🕿

Soc. Géor. Archéol. Bulletin 🕳 😅 Archéologie de la province d'C== Suvelle édition

eratur (de Carl Brocke. = 27. i.e. suppléments, Leyde, 1937- 1942

Arabes (Tunis)

rançaise

Etudes Orientales du Caire

be de Damas be du Caire

s (Paris)

ent de l'Afrique Française

ين موضوع عملنا هذا هو دراسة نشأة وتكوين هذه الحركة الإصلاحية الإسلامية في الجزائر ولإحاطة ما استطعنا إلى ذلك سبيلا بأوجهها المذهبية المختلفة وكذا تأثيراتها على التطور العام لأمة الإسلامية الجزائرية ما بين الحربين.

هي توحيد المثقفين عال التعليم وتوحيد

لِ 1925، انتقل جمع أحيرا. أنشأ صحيفة

صلاحي المتفق عليه ت في البروز علانية، ودة رسميا بالنظر إلى سيتولى تنشيطها هو ركة. صادفت عطلة ب ج الشيء نفسه مع

16 أفريل 1940. شتتت الحرب الرحال

ل المرتبة الثانية. فحتى

ية الثانية ليعاود رفقاء ع م ج، لم تعاود مجلة

أساس، اختفت لهائيا

، التي تمتد من 1925 د هيمن عليها بفكره

### الرموز والمختزلات

| AF         | L'Afrique française, Bulletin du Comité de l'Afrique Françaie et                                                                  |
|------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| AIEO       | Comité du Maroc (Paris)<br>Annales de l'Institut d'Etudes Orientales d'Alger                                                      |
| B,N        | Bibliothèque nationale (Faris) Bull. Soc. Géor. Archéol. Bulletin & & Société de Géographie et d'Archéologie de la province d'Ora |
| El         | Encyclopédie de l'Islam . Eln. Id: nouvelle édition                                                                               |
| GAL        | Geschichte der arabichen Literatur (de Carl Brockel-WieMar, 1898-1902, 2 vol. et 3 vol. de suppléments, Leyde, 1937-1942          |
| IBLA       | Revue de l'Institut des Belles Lettres Arabes (Tunis)                                                                             |
| JOA        | Journal Officiel de l'Algérie                                                                                                     |
| JORF       | Journal Officiel de la République Française                                                                                       |
| MIDEO      | Mélanges de l'Institut Dominicain d'Etudes Orientales du Caire                                                                    |
| Polit. Etr | Politique Etrangère (Paris)                                                                                                       |
| R.A        | Revue Africaine (Alger)                                                                                                           |
| RAAD       | Revue de l'Académie de Langue Arabe de Damas                                                                                      |
| RALA       | Revue de l'Académie de Langue Arabe du Caire                                                                                      |
| REI        | Revue des Etudes Islamiques Paris)                                                                                                |
| RDDM       | Revue des Deux Mondes (Paris)                                                                                                     |
| R.Hist     | Rel. Revue de l'Histoire des Religions (Paris)                                                                                    |
| RMM        | Revue du Monde Musulman (Paris)                                                                                                   |
| Rens. Col  | Renseignements Coloniaux. Supplément de l'Afrique Française                                                                       |

## المراجع البيبليوغرافية

#### 1. المراجع باللغة العربية

عده محمد، رسالة التوحيد، ط 12 ، القاهرة، 1947.

رسلان شكيب، الأمير، لماذا تأخر المسلمون ولماذا تقدم غيرهم، مع تقليم وحواش لرشيد رضا، حـ3. القاهرة، 1939.

حناوي أبو القاسم، تعريف الخلف برحال السلف، الجزائر، 1909.

حف الله محمد، الثقافة الإسلامية والحياة المعاصرة، (برنستو واشنطن، 1953)، القاهرة، 1055

ي عربي القاضي أبو بكر، أحكام القرآن، القاهرة، 4 أجزاء 1958 و1959.

م عاشور محمد الفاضل، الحركة الأدبية والفكرية في تونس، القاهرة، 1955.

ي حزم أبو محمد علي، الإحكام في أصول الأحكام، ط 1، القاهرة، 1926.

مِيْ تِيمِية تقي الدين أحمد، مجموع فتاوى شيخ الإسلام، القاهرة، 1908.

عسه، الإيمان، منشورات المكتب الإسلامي، دمشق، 1961.

عَمَم، منهاج السنة، تقليم وحواش لمحمد رشاد سالم، مكتبة دار العروبة دمشق، ج 1، 1962. إدر هيمي محمد البشير، عيون البصائر، القاهرة، دار المعارف، 1963.

يبي مبارك، رسالة الشرك ومظاهره، ط1، قسنطينة، 1937.

وتشريسي أبو العباس أحمد، المعيار المغرب والجامع المعرب عن فتاوى أهل إفريقيا والأندلس . خدب، فاس، 1888.

رص محمد رشيد، تفسير القرآن الحكيم الشهير بتفسير النار، 12 جزء القاهرة، 1950 1953.

عسم، تاريخ الأستاذ الإمام، 3 أجزاء، القاهرة، 1931.

معيدي عبد المتعال، المحدون في الإسلام، القاهرة، 1956.

irs à la chambre des Députe

ns, Paris, 1964.

e (1891-1897), Paris Alger

tretiens sur les pays de 🚨

. Mars 1938. que. Les années d'illusions

ollectif, Paris, 1909, 2 vol

mporaine, Paris, 1964.

is des séances, désignés :

française de libération. 🗷

es, Bordeaux, 1928.

aghrébin, 3ème Edition, Para

16-1917.

AF, mars 1933.

s AF, jan. 1933.

as AF, 1937.

dans AF, 1937.

.., août-sept. 1938.

ord-africain. Etudes deme-

stantine, Constantine, s.

ns AF, avril 1933.

féodalité algérienne, préface

iens », RMM, t.7, 1909.

héologie musulmane, Paris

ad. Fr. par B. Vernier, Pars

nd. Fr. F.Arin, Paris, Larose

F.Arin, "Paris, P.Gueuthre"

uation générale de l'Alger e

e, public. Périodiques, Paris-

laghariba (livre des notables

السنوسي محمد الهادي، شعراء الجزائر في العصر الحاضر، ج1، تونس، 1926 الشاطيي أبو إسحاق إبراهيم، الاعتصام، تحقيق رشيد رضا، القاهرة، 1913.

نفسه، الموافقات في أصول الشريعة، القاهرة، د ت، جزآن

السجل، اللجنة المديرة لجمعية العلماء المسلمين الجزائريين، سجل مؤتمر

جمعية العلماء المسلمين الجزائريين، قسنطينة، د ت، 1935.

التبريزي ولي الدين محمد بن عبد الله الخطيب العمري، مشكاة المصابيح، دمشق، المكتبالإسلامي، 3 أحزاء، 1961 - 1962.

#### 2. المراجع البيبليوغوافية الأخوى

Abbas Ferhat, De la colonie vers la province, I. Le Jeune Algérien, Ed.de La Jeune Parque, Paris, 1931.

Id., La nuit coloniale, Julliard, Paris, 1962.

Abdouh Mohamed, Risalat el-Tawhid, trad. Par B. Michel et Mustafa Abd el-Raziq, Geuthner, Paris, 1925.

Ajam Maurice, problèmes algériens. Impressions de voyage. L'arabophilie Le nationalisme musulman, Paris, 1913.

Bel Alfred, La religion musulmane en Berbérie, t.1, Paris, 1938.

Bernard Augustin, L'Afrique du Nord pendant la guerre, Pari, PUF, New Haven, Yale University Press, 1926.

Berque Augustin, "Essai d'une bibliographie critique des confréries musulmanes Algériennes », dans Bull. Soc. Géogr. Archéol. Oran, 1, XXXIX, 1919.

Berque Jacques, Le Maghreb entre deux guerres, Paris, Ed. du Seuil, 1962.

Id., ça et là dans les débuts du réformisme religieux au Maghreb, dans Etudes D'orientalisme dédiées à la mémoire de E.Levy Provençal, Paris, 1962.

Bourdieu Pierre, Sociologie de l'Algérie, PUF, col. Que Sais-Je ? 1958.

Bousquet G.H, Abrégé de la loi musulmane selon le rite de l'imam Malik, Paris, Alger, t.1, 1956.

Id., L'authentique tradition musulmane. Choix de hadiths, trad. Introd. et notes Paris, B.Grasst, 1964.

Bouvreuil A.G., « Agitation politique et religieuse chez les musulmans d'Algérie », dans AF, nov. 1936.

Brockelmann Carl, Histoire des peuples et des Etats islamiques, trad. Fr. par M.Tazerout, Paris, Payot, 1949.

Burdeau Auguste, L'Algérie en 1891. rapport et discours à la chambre des Député.

Caillois Roger, Instincts et sociétés, Biblioth. Médiations, Paris, 1964.

Cambon Jules, Le Gouvernement Général de l'Algérie (1891-1897), Paris Alger.

Centre d'Etudes de Politique Etrangère (Paris), Entretiens sur les pays de la civilisation arabe, t.1 (1936), t.III (1938), Paris, 1939.

Charavin M., Les évolutions d la Kabylie, Rens. Colon. Mars 1938.

Chastenet Jacques, Histoire de la Troisième République. Les années d'illusions (1918-1931), Paris, Hachette, 1960.

Congrès de l'Afrique du Nord (Paris, 1908), ouvrage collectif, Paris, 1909, 2 vol. Dansette Adrien, Histoire religieuse de la France contemporaine, Paris, 1964.

Délégations Financières Algériennes, Comptes rendus des séances, désignés ici sous l'abrév. Assemblées Financières.

Depont Octave, L'Algérie du Centenaire. L'œuvre française de libération, de Conquête morale et d'évolution sociale des indigènes, Bordeaux, 1928.

Dermenghem Emile, Le culte des Saints de l'Islam maghrébin, 3ème Edition, Paris.

Desparmet Joseph, I a turcophilie en Algérie, Alger, 1916-1917.

Id. « Un réformateur contemporain en Algérie », dans AF, mars 1933.

Id. « Les guides de l'opinion indigène en Algérie » dans AF, jan. 1933.

Id. « La résistance à l'Occident » dans AF, mai 1933.

Id. « Les manifestations en Algérie (1933-1934) », dans AF, 1937.

Id. « La politique des Oulémas algériens (1911-1937), dans AF, 1937.

Id, « Le panarabisme et la Berbérie » dans Rens. Colon., août-sept. 1938.

Eisenbeth Grand rabbin Maurice, Le judaïsme nord-africain. Etudes démo-Graphiques sur les Israélite du département de Constantine, Constantine, s.

Ermont Louis, « Afrique du nord et Proche-Orient » dans AF, avril 1933.

Faci ., L'Algérie sous l'égide de la France, contre la féodalité algérienne, préface de M. Violette, Toulouse, 1936.

Fekar Bénali, « La représentation des Musulmans algériens », RMM, t.7, 1909.

Gardet Louis et M.M Anawati, Introduction à la théologie musulmane, Paris.

Gibb H.A.R., Les tendances modernes de l'islam, trad. Fr. par B. Vernier, Paris.

Id. La structure de la pensée religieuse de l'Islam, trad. Fr. F.Arin, Paris, Larose.

Goldizher Ignaz, Le dogme et la loi de l'Islam, trad. F.Arin, "Paris, P.Gueuthner.

Gouvernement Général de l'Algérie, Exposé de la situation générale de l'Algérie, Alger, un vol. Id. Statistiques générales de l'Algérie, public. Périodiques, Paris-

Gouvion Marthe et Edmond, Kitab Al 'A'yane al-Maghariba (livre des notables Maghrébins), Alger, 1920.

Abbas Ferhat, De Parque, Paris, Id., La nuit color Abdouh Mohame Geuthner, Par Ajam Maurice, nationalisme n Bel Alfred, La rel Bernard Augustin Yale Universit Berque Augustin, Algériennes », Berque Jacques, L Id., ça et là dans D'orientalisme Bourdieu Pierre, S

Bousquet G.H, Ai Alger, t.1, 1956 Id., L'authentique

Paris, B.Grasst, Bouvreuil A.G., «

dans AF, nov. 1

Brockelmann Carl M.Tazerout, Par is, 1918. e, 4<sup>ème</sup> éd. 1935.

n Islam », dans AIEO, Alex

(1880-1960) » dans Confluent.

bdou auxx Algérien » (1903 · •

érie (1919-1939) » dans IBLA

dans Regards sur l'Islam, Palivence, N° XXXIV, 1965. é d'ensemble, Alger, 1931.

dans RMM, juin 1920. Revue d Paris, nov.-déc.1913 ord. Bibliographie militaire 📥

s à l'Algérie II (l'Algérie).

Actes du XIV Congrès interes

ns AF, sept. 1934. ev. 1938.

litiqués en Algérie », dans 陆

nusulmans, Alger, 1913. dans Rens. Colon. Mars 1958 rol., Paris, T.I, 1924. as du Jardin, Paris, 1933.

au Maroc », dans Congrès 🛎

926. e, Alger, 1910.

nt de vue indigène, Paris, Algar

llimard, 1964.

l'un ancien gouverneur géneral

gène » dans Rens. Colon. Avii

Abou Djafar Mohammed Bear e, Paris, 1958. Grunbaum Gustave E? von, Unity and variety in Muslim Civilization (Recueil De conferences, édité par Th University of Chicago Press), Chicago, 1956.

Hamel Louis, De la naturalisation des indigenes musulmans d'Algérie, Alger, 1889

Hamet Ismaël, Les musulmans français du Nord de l'Afrique, Paris, 1906.

Histoire et Historiens de l'Algérie, ouvrage collectif, publié par la Revue historique. Collection du centenaire, Paris F. Alcan, 1931.

Iqbal Mohammed, Reconstruire la pensée religieuse de l'Islam, trad. Fr. par Eva. Meyerovitch, préface de Louis Massignon, Paris, 1955.

Jalabert Louis, « La fermentation algérienne », dans Etudes, Paris, 20 mars 1935.

Id. « Dans le Maghreb qui bouge » dans Ibid, 1938, II ?

Id. « La turbulence de l'Islam », dans Ibid, 1938, I.

Joly A., « Les confréries religieuses et les marabouts en Algérie », dans Congrès de l'Afrique du Nord, Paris, 1909

Jomier Jacques; Le commentaire coranique du Manar, Paris, 1954.

Julien Charles André, L'Afrique du Nord en marche. Nationalismes musulmans et souveraineté française, Paris, 1952.

Kessous Moh. El-Aziz, La vérité sur le malaise algérien, préface du Dr. Ben-Djelloul, Bône, 1935.

Laoust Hnri, Le califat dans la doctrine de Rachid Rida, trad. D'el-khitafa ou El-Imama el-'uzma (le califat ou l'imama suprême), Mémoires de l'Institut fr. de Damas, t.VI, Beyrouth, 1938.

Id., Essai sur les doctrines sociales et politiques de Taki –Din Ahmed b.T aymiya, Publ. De l'Institut fr. d'Archéol. Orient., Le Caire, 1938.

Id., Contribution à une étude de la méthodologie canonique d Taki D-Din Ahmed b. Taymiya, Imp. De l'Intitut fr. d'Archéol. Orient. 1939

Layer Ernest, Confréries religieuses musulmanes et marabouts. Leur état et leur influence en Algérie, Rouen, 1916.

Lazard Claude, L'accession des indigènes algériens à leur citoyenneté française, Thèse, Paris, 1938.

Le Tourneau Roger, « L'Islam nord-africain », dans AIEO, t.XV, Alger, 1957.

Id., L'évolution politique de l'Afrique du nord musulmane (1920-1961), Paris, 1962.

Mahboub Ali, « Le problème des réformes algériennes » dans Rens ; Colon, N°1, avril 1935.

Massignon Louis, « Introduction à l'étude des revendications islamiques » dans RMM, juin 1920.

Id., Annuaire du Monde musulman, statistique, historique, économique, Paris, PUF, 1955.

Maunier René, Mélanges de sociologie nord-africaine, Paris, 1930.

Mawerdi (Abou – I-Hassan Ali), Les Statuts gouvernementaux, trad. Fr. par E.Fagnan, Alger, 1915.

Mélanges Charles André Julien, Etudes maghrébines, Paris, 1964.

Mélia Jean, L'Algérie et la guerre (1914-1918), Paris, 1918.

Id., Le triste sort des indigènes musulmans d'Algérie, 4ème éd. 1935.

Merad Ali, « Origines et voies du réformisme en Islam », dans AIEO, Alger t.XVIII-XIX, 1960-1961.

Id., « L'enseignement des Musulmans en Algérie (1880-1960) » dans Confluez-Paris, juin-juil. 1963.

Id., « L'enseignement politique e Mohammed Abdou auxx Algérien » (1903) dans Orient, Paris, nº28, 1963.

I., « La formation de la pensée musulmane en Algérie (1919-1939) » dans IBLA. Tunis, n°105, 1964.

Id., « Maraboutisme et Réformisme en Algérie », dans Regards sur l'Islam, P= des Annales de la Fac. Des Lettres d'Aix-en-Provence, Nº XXXIV, 1965.

Mercier Gustave, Le centenaire de l'Algérie. Exposé d'ensemble, Alger, 1931. Michaux-Bellaire Ed., « Les Dergaoua de Tanger », dans RMM, juin 1920.

Millet Philippe, « Les Jeunes Algériens », dans La Revue d Paris, nov.-déc.1913

Ministère de la Guerre, l'Afrique française du Nord. Bibliographie militaire and ouvrages français ou traduits en français...relatifs à l'Algérie

A la Tunisie et au Maroc, Paris, Imp. Nat. T.I et II (l'Algérie).

Mirante Jan, « La presse périodiqu arabe » dans Actes du XIV Congrès inter-Des Orientalistes (Alger), Paris, 1907.

Mohendis L., « A l'assaut de l'Afrique du nord » dans AF, sept. 1934.

Id., « Afrique du nord et Panarabisme », dans AF, fév. 1938.

Montagne Robert, « La fermentation des partis politiques en Algérie », dans Es Etr., avril 1937.

Neveu E., Les Khouans. Ordres religieux chez les musulmans, Alger, 1913. Noel Jan, « L'évolution religieuse à Mila (Algérie)dans Rens. Colon. Mars 1938

Peyronnet Raymond, Le problème nord-africain, 2 vol., Paris, T.I, 1924.

Randau Robert et Abdelkader Fikri, Les compagnons du Jardin, Paris, 1933. Rene-Leclerc Charles, « La situation religieuse au Maroc », dans Congrès 🕿 l'Afrique du nord, Paris, 1909, T.II

Roubaud Louis, Mograb, Paris, Grasset, 1934.

Sanhoury Abd el-Raziq, Le Califat (thèse), Lyon, 1926.

Simian Marcel, Les confréries islamiques en Algérie, Alger, 1910.

Spielmann Victor, En Algérie. Le centenaire au point de vue indigène, Paris. A ge-1930.

Valery Paul, Regards sur le monde actuel, Paris, Gallimard, 1964.

Violette Maurice, L'Algérie vivra-t-elle ?, Notes d'un ancien gouverneur general .Paris, 1931.

Zenati R., « Le problème algérien vu par un indigène » dans Rens. Colon.

Zotenberg G. Hermann, Chronique de Tabari (Abou Djafar Mohammed 🚉 Djarir ben Yazid), trad. Fr. Sur la version persane, Paris, 1958.

Grunbaum Gusta conferences. Hamel Louis, I

1889.

Hamet Ismaël, L Histoire et His historique. Co

Iqbal Mohamme Eva. Meyerovi Jalabert Louis, « Id. « Dans le Mas

Id. « La turbulenc Joly A., « Les co

de l'Afrique di Jomier Jacques; 1 Julien Charles Ar

souveraineté fi Kessous Moh. E Djelloul, Bône

Laoust Hnri, Le Imama el-'uzn Damas, t.VI, B

Id., Essai sur les d Publ. De l'Inst: Id., Contribution à

b. Taymiya, Im Layer Ernest, Cor influence en Al

Lazard Claude, L' Thèse, Paris, 19 Le Tourneau Roge

Id., L'évolution Paris, 1962.

Mahboub Ali, « La avril 1935.

Massignon Louis, RMM, juin 1920 Id., Annuaire du

PUF, 1955. Maunier René, Mél

Mawerdi (Abou -E.Fagnan, Alger

Mélanges Charles A

الكتاب الأول

## القسم الأول

الوسط الاجتماعي والثقافي

- الفصل الأوّل: بعض التجليّات الأولى للحركة الإصلاحية الإسلامية في الجزائر
  - · الفصل الثاني: المجتمع الإسلامي غداة الحرب الأولى
    - الفصل الثالث: القوى الدينية المتعايشة

## تعسل الأول

### بعض التجليات الاولى للحركة الإصلاحية في الجزائر (1903 - 1914)

منهوم الإصلاح لبس بغريب على السنة في الإسلام. فالقرآن، في المقام الأوا،، ساهم عدة فكرة الإصلاح في صلب الأمة الإسلامية. ومن بين الإحالات القرآنية في هذا المحال، في الآية التي كثيرا ما يذكرها المصلحون الإسلاميون المعاصرون كشعار: " أن أريد الأسورة الى التي أريد الأسورة 11، الآية 90)(1). في التنظيف وما توفيقي إلا بالله عليه توكّلت واليه أنيب" (السورة 11، الآية 90)(1). حد كذلك بأن القرآن يمتدح المصلحين الدينيين (7، 169 - 27، 18). وهكذا يمكن النظر وسرح بوصفه أحد الدروس الإسلامية الأساسية، بما أنه يستمد جدوره من القرآن نفسه. والمعطى المدون المكتوب قد يكفي للإبانة عن القيمة التي اكتسبها مفهوم الإصلاح في المسلمين. غير أن هذا المعطى المقدس نلفيه مصورا في سنة حد يج (2). إن كتب الأحاديث تنص على وجود حديث يعبر عن فكرة مؤداها أن اللين حد يق حاجة دورية إلى التجديد أو إن شئنا إلى الإصلاح وأن العناية الالهية ستبعث، من حد على الرجل الذي سيؤدي هذا العمل الخاص بإحياء الدين والأخلاق. يتبدى هذا حد على النحو التالي: يرسل الله إلى هذه الأمة كل مائة سنة من يجدد لها دينها" (3). الإعلان الرسالي عن الإحياء الضروري الدوري للدين قد فرض نفسه في الحصلة حديث مقدسة (4) تعبر عن عادة ربانية، أي عن قانون إلهي يحكم بشكل أزلي سير الأعمال حديث مقدسة (4) تعبر عن عادة ربانية، أي عن قانون إلهي يحكم بشكل أزلي سير الأعمال حديث بي الأعمال المناه الله المناه الله المناه الله المناه الله المناه الأه المناه الله المناه الأه المناه الله المناه الله المناه الله الله المناه الأمال المناه الله المناه الله المناه الله المناه الله المناه المناه الأمال المناه المناه الله المناه الله المناه الله المناه المناه

هل يتعلق الأمر هاهنا بنبوءة حقيقية أو يتعلق الأمر ببساطة بمعتقد شعبي وبشمرة لمناخ الرأي الله من تاريخ الإسلام؟ ليس هذا بالموضع المناسب للخوض في نقد هذه السنة

المرتبطة باسم أبي هريرة. سنسجل فقط بأن هذه الفكرة، بعد أن أدرجت في الحديث واضطه هَا الْمُحَدَّثُونَ كَدْرُسُ رَسَالِي أَي سُنَّة ، قد اكتسبت قوة الحقيقة الدينية وقوة القانون ذي الجوه عند حماعية، وموفقا في استمالة الرباني.

بعد ذلك، لم يتأكد هذا القانون فحسب، بل وحد هناك أناس سعوا إلى تنصيب أنفسهم حصحية ويتهديدات من شألها تمزيز مصلحي جيلهم، وهذا لتأكيد، على نحو من الأنحاء، هذا الإعلان الرسالي ومن ثم أيضا ضما. حدم على توازن احتماعي يحتفظ استمراريته. ويبدو أن محاولة الغزالي (ت. 1111) ومحاولة المهدي الموحدي ابن تومرت 🗻 مرضى الإيجابي الآني. في منا (ت.1130) تندرجان في صلب هذا المعتقد. وقد بدا ابن تيمية (ت. 1328) في عهده كمجند 🕒 - عمل والراحة المعنوية النيّ ت كبير. أما صاحب المصنفات الكثيرة الشهير جلال الدين السيوطي (ت.1505)، فقد صرح بأ. ﴿ ﴿ عَجْدُ مُفْهُومُ الْإصلاح فِي حَ كان محدد القرن التاسع الهجري (5) . وقد شهد القرن الثاني عشر الهجري إصلاح محمد بر عبد الوهاب (1703–1787). أخيرا، وقريبا منا أكثر، كان محمد عبده يعدُ أكبر مصد - يتضاء على أمال الجميع ا إسلامي في الفترة المعاصرة.

تبدو مترابطة أيما ترابط، من بينها: التذكير بالرسالة الأساسية للتنزيل وسنة الرسول ﷺ وإحيا 🕳 ـ عسحين إذن مساوقا لفترات الممارسة الدينية (6) ومحاولة "إعادة صياغة"المذهب السني، تتجلى أكتر في تفسير حديد للقرأ. ﴿ ﴿ حَمَاعِية والأحلاقية، ينتُ والحديث، وصقل الشعائر صقلا جديدا وهذا بالنظر إلى أن المعتقد الشعبي ينطوي عير ـــ ي قنح المجال واسعا للحيال تشويهات مردها إلى الجهل أو انحراف الشعور الديني. كما أن الإصلاحات الدينية يمكن . ﴿ حَمِيتُ فِ أَنْ واحد، والتي تُ يصحبها نشاط مباشر أو على المدى البعيد، على السلوك الأخلاقي والاجتماعي للمؤمنين ﴿ ﴿ حَمَّ الْحُمَاعَة بأنَّمَا ظَفُرت بر سواء عن طريق الإقناع وفضيلة الأسوة (7)، وإما عن طريق الإكراه كما حصل مع الإسلام 💎 صن مصلحون يستبقون. 🗻 الموحّدي. (8).

إن فحص مختلف المحاولات الإصلاحية التي تتخلل التاريخ يدعو إلى إسناد فترات بعين ـــــــ ســــــرة للإخفاق كما حمي لظهور الترعات الإصلاحية كان الدين فيها يتسم بالندهور، جراء الانحطاط الثقافي والأزم حدد عامّين. السياسية والاجتماعية الخطيرة أو التحول العميق في ظروف الحياة. ولمّا كانت الظاهرة الديب ﴿ مَنْ أَنَ المصلحين يمكنهم حَارَ لا يمكن قصلها عن الظواهر الاجتماعية والثقافية الأخرىء فإنه بإمكاننا عن حق إتّا-ة علاقة ﴿ ﴿ وَكُنَّ السماء هي الق أرك الحركات الإصلاحية والأحداث الحاسمة التي تسم التطور التاريخي للأمة بشكل مستديم.

ـ خر لوعي الديني. هذا الوعي حدي أن تؤدي الأحوال المأسا حـــ إمارم الإخفاقات والإها

إستهم لانشغالات فترف لمرمبروجية والمناخات الثقالية

ســــــ يعشون، على خلاف دلما

بث واضطل ، ذي الجوهر

بيب أنفسه-أيضا ضماد ابن تومرت بهده كمجدد قد صرح بانه لاح محمد بر : أكبر مصله

سول ﷺ وإحياً. ر جديد للقرآد لي ينطوي على ىدىنية يمكن ال اعي للمؤمنين لل مع الإسلا-

الدلالات الي

اد فترات بعين . الثقافي والأزم الحجاد العامّين. ، الظاهرة الديب

مستلتم.

وسواء كان المصلح منقادا في مسعاه انقيادا أم مقدما عليه بمبادرة منه، مستبقا بشكل ما ـ عنه الجماعية، وموفقا في استمالة الناس إلى إصلاحه، فإن الظاهرة، في كلتا الحالين، يمكن أن ـ من الوعي الديني. هذا الوعي نفسه يمكن أن يكون مشفوعا بوعي بالمخاطر الداخلية أو حرِحة وبتهديدات من شألها تمزيق وتفكيك الأمة. ذلك أنه طالما كانت السلطة قادرة على حَدَّطَ عَلَى تُوازِنُ احتماعي يُحتفظ فيه كل شخص بالشعور بالحرية والأمن، تعوَّض الرغبة في عين بالرضى الإيجابي الآي. في مثل هذه الظروف، لا يترتب عن الحركية الإبداعية في بحالي حَـــ والعمل والراحة المعنوية التي تولدها حضارة في أوج الازدهار، أي قلق سياسي أو ديني. حبيد. يصبح مفهوم الإصلاح في طور الزوال.

كن، أن تؤدي الأحوال المأساوية إلى تعطيل أو كبح الحركية الجماعية وهدر الإمكانيات مدية والقضاء على آمال الجميع وتعجيز الدولة وتشجيع هيجان العناصر المعادية للمحتمع - إسلام الإخفاقات والإهانات، فإنه في هذه الحال، ينبري رجال ليرفعوا عقيرتمم \_\_\_ باسم صوفية سياسية ودينية، ويفرضوا أنفسهم "كمقوّمين"ومصلحين. ويبدو بروز م مسلحين إذن مساوقًا لقترات من الانهبار الجماعي والقلق العام. في مثل هذه الفترات من و المحتماعية والأخلاقية، يفضي انحسار النشاط الخلاق وامّحاء المسؤوليات وانتصار قوى ل فتح المحال واسعا للحيال الذي يعيد ابتكار الأساطير المنسية، التي يلتمس فيها العزاء \_ ين أن واحد، والتي تساهم في أحيان كثيرة في إذكاء الإحساس بالإحفاق والعجز. \_\_\_ خس الجماعة بأنما ظفرت برحال خارقين للعادة ومبدعين أفذاذ ومصلحين كبار.

عن مصلحون يستبقون، بفضل حدسهم، نداء التاريخ. وبدل أن يستقبلوا بوصفهم \_\_\_\_ بعدُّون، على حلاف ذلك، دجالين أو ببساطة مشوَّشين اجتماعيين. حينلذ، تكون ــــ مسورة للإحفاق كما جميع المحاولات التي لا تقوى على كسر الجدار الحصين للامبالاة

المصلحين يمكنهم البروز في لحظة ما يكون فيها الاستعداد الجماعي من القوة بحيث يَا. تَ عَلَاتُهُ بِيرَ ﴿ وَكُانَ السَّمَاءُ هِي الَّتِي أُرسَلْتُهُمْ. وَإِن حَظُوا آنَذَاكَ بِالاستجابة الدَّقيقة من حيث محتوى و يستثيروا، عبر تنوَّم العميقة، ففي مقدورهم أن يستثيروا، عبر تنوّع الأوساط م حرجة والمناحات الثقافية، التعاطف والانضمام إليهم.

وكذلك كانت في نظرنا حال محمد عبده (وحال المصلح الجزائري عبد الحميد بن باديس، كما سنرى ذلك لاحقا). هذا المفكر المصري يتجلى بوصفه نموذج المصلح ذي التأثير الإيجابي بسبب الظروف التاريخية والثقافية المواتية حدا. فاسمه وكذا تعليمه تجاوزا الحدود الجغرافية والنفسية. فلم ينظر المشرقيون الناهون إليه بوصفه القائد الروحي لحيلهم فحسب، بل حي المغاربي البعيد تأثر هو الآخر عذهبه الإصلاحي، رغم العقبات ذات الطابع السياسي وضعف تحرك الأشياء المكتوبة بين مصر والمناطق الإفريقية الشمالية ذات التأثير الفرنسي، ورغم المسافة الثقافية التر الفرنسي، ورغم المسافة الثقافية والدينية للمشرف الإسلامي.

لقد ظهرت الحركة الإصلاحية التي ألهمها محمد عبده للحزائريين في الوقت ذاته كفضي رباني بالنسبة للإسلام المعاصر وكتوبج لتقليد المجددين الظاهر، الذين أحيوا الأمة الإسلامية عبر العصور. وكان لرسالة محمد عبده تأثيرات في الجزائر منذ نماية القرن التاسع عشر (9). غير أله الجزائريين لم يكتشفوا البعد الحقيقي للترعة الإصلاحية الجديدة إلا في السنوات الأولى مر 1900، لاسيما بعد زيارة محمد عبده للجزائر في سبتمبر 1903.

كان لهذا السفر بعد معنوي هائل، خاصة بالنسبة لعلماء الدين والمثقفين الذين كانو يستكلون "حزب" محمد عبده في الجزائر (10). ففي هذه الجزائر المحرومة منذ أمد بعيد من كو نائير مفيد للشرق، حاءت زيارة مفتي مصر بنفس منعس. وفضلا عن تعليم الأستاذ الحو ووجوده الباعث على الحماس بالنسبة لمضيفيه، نسجل دلالة الحدث التاريخية، أي استعادة الصلا العاطفية والروحية بين موقع هذا المغرب والكيان الواسع للأمة الإسلامية. فبفضل زيارة محسم عبده للجزائر، ألفت العروة الهشة ومن ثم الضعيفة التي كانت تشكلها مجلة المنار نفسها معزية تعزيزا خاصا. وحيناذ، بدا وكأن فرصة جديدة قد لاحت للإسلام الجزائري.

لقد أفضت القطيعة الماثلة بين الجزائر وبقية العالم العربي إلى انقطاع شبه كلي للمبادلات والمجادلات الشافية ونضوب منابع الإلهام المشتركة وإلى نوع من نسيان الشرق، قد تجلى المشكل جهل. كان الإسلام الحزائري المتقرقع على قواه الخادة، يتوفر على موارد متواضع

حد سوء من حيث الرجال أو حد نطور الضروري والإقداء وضع الإسلام الجزائري الحد سرحية البحر رأوربا، رالحا أحيرا، التي كان إشعاء على إذا استثنينا المدرسة حائري رهن بعض الاحد على نشر تعليم دين الحد على نشر تعليم دين حد ولي تسيير قضايا "الجمعيا حد ولي تسيير قضايا "الجمعيا حد ولي تسيير قضايا "الجمعيا حد ولي تسيير قضايا الجمعيا حد ولي تسيير قضايا الجمعيا حد ولي تسيير قضايا المحميا المحميا ولين موظفي العدالة والمحميات والمي إلى تغيير البين المثنا

۔ او حزائري.

حد عدد كان بالضبط الرجل الرحل الرحل الرحد الإصلاحي للإسادي المحدد الأفكار الإصدار المحرى ذات المحدد المتنعين كانوا أقلية، وصد المسلم إلى التراسية) بالعاصمة، يشار المرسية المقبلة للمجتمع المحدد والمرسية والمقبلة للمجتمع المحدد والمرسية والمقبلة المحدد والمرسية والمر

كان الإسلام في الجزائر في -

المدين. للخروج من السبات ال

... ـــمون الجزائريون يفتقرو

لحميد بن باديس، و التأثير الإيجابي، حوا الحدود الجغرافية الحسب، بل حتى عن

السياسي وضعف سي، ورغم المسافة

: والدينية للمشرق

الوقت ذاته كفضل الأمة الإسلامية عر عشر (9). غير أل لسنوات الأولى مر

المثقفين الذين كالو نذ أمد بعيد من كو تعليم الأستاذ الحو ق، أي استعادة الصلا ف ففضل زيارة محمد لة المنار نفسها معزز

ي. شبه كلي للمبادلات الشرق، قد تجلي ا على موارد متواضع

النبية، سواء من حيث الرجال أو من حيث التجهيز الفكري. لم تسمح له إمكانياته الثقافية عوصلة التطور الضروري والإقدام على التجديد المساوق لتقدم الفكر والحضارة في العالم.

إن وضع الإسلام الجزائري هذا قد تفاقم حراء عزلته الجغرافية. فالإسلام الجزائري، الذي عقد من جهة البحر رأوربا، رالمحاط والكتلة المغربية والصحراء الكبرى من جهة أخرى، والذي عقد من جهة البحر كان إشعاعها الثقافي مثواضعا، كان تقريبا بمنأى عن كل تأثير منعش.

بالفعل، إذا استثنينا المدرسة الفرنسية، التي لم يكن ينتظر منها الإخصاب، فقد كانت الحرائري رهن بعض الأقطاب الثقافية الداخلية، ذات الإمكانيات المحدودة. كانت على نشر تعليم ديني ولغوي بدائي، مكرسة جل جهودها لنشر مبادئ التصوف على نشر قضايا "الجمعيات الدينية" affaires confrériques. فالمدارس الثلاث الوحيدة الموجودة في كل من الجزائر وتلمسان وقسنطينة هي التي كانت تسعى إلى تجديد التعليم التقليدي بإثرائه بالمكتسبات والطرائق الحديثة. بيد أن هذه المدارس كانت موجهة لتكوين موظفي العدالة والدين الإسلامي. لم تكن تتوفر لا على الإمكانيات ولا على محمولة المنافي إلى تغيير البني الثقافية للبلاد تغييرا عميقا، ولا إلى إسباغ توجه طريف حقا على المحاوثة الجزائري.

كان الإسلام في الجزائر في حاجة إلى دفع تاريخي للانتقال من القرن التاسع عشر إلى القرن و كان الإسلام في الجزائر في حاجة إلى دفع تاريخي للانتقال من القرن الاهتمام النشط. في المخروج من السبات السديمي والتكيف مع العالم الجديد عن طريق الاهتمام النشط. في المسلمون الجزائريون يفتقرون إلى معلومات دقيقة عن مسيرة الإسلام عبرالعالم. غير أن مسلمون الجزائريون يفتقرون إلى معلهم يشعرون بإيقاع الشرق الإسلامي، وساعدهم على عبده كان بالضبط الرجل الذي جعلهم يشعرون بإيقاع الشرق الإسلامي، وساعدهم على مسيعب التوجه الإصلاحي للإسلام المعاصر بشكل سريع.

وهكذا أخذت الأفكار الإصلاحية للشيخ عبده تنبت في الأذهان في الجزائر منذ 1903، حصيط في المراكز الكبرى ذات التقاليد الثقافية (الجزائر، قسنطينة، تلمسان). صحيح أن أنصار مصر المقتنعين كانوا أقلية، ولكن كان لهم تأثير فكري واجتماعي كاف جعلهم يستعيلون عمن الناس وانضمامهم إلى الترعة الجديدة، وكان أحدهم، وهو عبد الحليم بن سماية، الأستاذ عليرمة (الرسمية) بالعاصمة، يشغل منصبا ممتازا لإشاعة الأفكار الإصلاحية ضمن الإطارات معية والدينية المقبلة للمحتمع الإسلامي الجزائري (11). وفضلا عن هذا، كان المفتى الحنائي

للمسجد المالكي الكبير ومفتي جامع السفير بالعاصمة قد تبنّيا أفكار محمد عبده. كانا يتمتعا. بسلطة معنوية كافية تمكنهما من الإسهام في إشاعة الإصلاح في مناطق نفوذهما. وكانا مدعّمه من قبل بعض الأعيان والبرجوازيين القاطنين بالعاصمة ، القريبين جدا من الأوساط الدب والفكرية، الذين كان بإمكالهم أن يكونوا منالا جديرا بأن يجتذى.

هذا هو ما كان يدعى في ذلكم الحين ب " حزب" محمد عبده، الحزب الذي أمكنه شبة فشيئا أن يحوز انضمام المسلمين الناهين إليه، الحريصين في آن واحد على الوفاء للسنّة والإسه، في الوقائع الجديدة لزمانهم.

في 1905، أحدثت وفاة الزعيم الإصلاحي تأثيرا جما في صفوف المثقفين المسلمير بالعاصمة الجزائرية. نحن نعرف الشهادات التي قدمت بهذه المناسبة من قبل كبار ممثلي السلفية في العاصمة (12). إن الفضول الذي كان الجزائريون يبدونه للتعليم الحي لمحمد عبده التفت إلى آثاره المكتوبة والمطبوعة تلميذه رشيد رضا المسماة "المنار".

ثمة أمارات لا تقبل النقاش تشهد على مسار أفكار عبده الإصلاحية ومدرسته في الجزائم في بداية القرن العشرين.

1. هكذا، في 1904، نشر مثقف من العاصمة أصله من القبائل، ألا وهو محمد السعبة الزواوي (ابن زكري) كتابا صغيرا لا شك أنه ذو أهمية دنيا من حيث المحتوى ولكنه لافت من حيث الغايات التي كان صاحبها ينشدها: "أوضح الدلائل على وحوب إصلاح الزوايا ببلاد القبائل" (13). هذا العنوان ينم عن ذهنية جديدة لدى المثقفين الجزائريين في بداية القرن. والكلمة المفتاح " الإصلاح" قائمة شائعة. والصبغة ترن كالشعار. وتستجيب كما الصدى لإحدى الأفكار الأساس للدعاية الإصلاحية لمدرسة المنار (14).

هل نحن بحاجة إلى التذكير بأن الإصلاحيين السلفيين يدعون إلى ضرورة إشاعة روح جديدة في المؤسسات المرابطية القديمة التي كانت تبدو ممارساتها الدينية وتعليمها وطبائعها غير مساوقة ومناسبة للتصور الطاهر للمذهب الإسلامي ولا مع متطلبات الفترة المعاصرة. وهكم بدا كتيب الشيخ محمد السعيد الزواوي وكأنه يعكس، بواسطة ميزة العنوان وحده، إحدى أفكار الحركة الإصلاحية السنية الأساس للسلفية: ضرورة إصلاح النظام المرابطي.

بعد سنوات من وفاة محمد عبد، العربية، بشكل جلي. في سنوصع للغاية: ذو الفقر (تبمنا حبه). العدد الأول منها مؤرج عامة حجرية Iithographié، كالمتور الصنهاجي.

د هو مذهبها وما هي غاياتما؟ الحديث [ أنسئت ذو الفقر للدفاع على المدين والمسلمات. إن جريدة حديث المدين رسمها لها المصديل الذي رسمها لها المصديد عول الحير إلى شر]" (15).

هذا ويجب أن نسجل بأن هذه

هـ ويجب أن نسجل بان هده ومع عنى مناهضتها للمرابطية، ومع حية سمة من سمات المذهب السعد أرية المنففة في بداية القرن العشريد حدرية المنفقة في المنابة المن

حيانا، أمكننا أن نقرأ ، وعبر مدالون مد عبد المرابطين، هؤلاء الدجالون حدير ويقاومون مقاومة شرسة الرحد عنكل مبرم.

لطابع الخارق الذي يتعاط الحدي الدي يتعاط الدين أقل صونا منه عن الدين أقل صونا منه عن المسكان المسلم وسلا عن تصريحاته التي أعلن المسلم الصف الصف الصف

يعد سنوات من وفاة محمد عبده، تجلى تأثيره المعنوي والديني على النخبة الجزائرية ذات المنطوعة العربية، بشكل حليّ. في 1913، ظهرت للوجود جريدة أسبوعية ذات مظهر سواضع للغاية: ذو الغقر (تيمنا باسم سيف الرسول الذي ورثه صهره على كرّم الله وحيه). العدد الأول منها مؤرخ في 5 أكتوبر 1913. هذه الجريدة الصغيرة، المطبوعة شاعة حجرية hithographie، كانت مدونة ومكتوبة باليد من قبل مؤلف واحد: ابن الصور الصنهاجي.

را عو مذهبها وما هي غاياتها؟ لتحديدها تحديدا أفضل، نستشهد بافتتاحية عددها الأول عن السنة المحمدية وعاربة البدع الشيطانية التي أدت إلى عن السنة المحمدية وعاربة البدع الشيطانية التي أدت إلى عن السنة المحمدية وصلاحية تتبع نزعة محمد عبده، ولن علمين والمسلمات. إن حريدة ذو الفقار حريدة إصلاحية تتبع نزعة محمد عبده، ولن عد السياسة الأن عد السياسة المحمد عن المحمد ع

عد ويجب أن نسحل بأن هذه الجريدة تندرج في الخط الإصلاحي لمحمد عبده، وتشدّه على مناهضتها للمرابطية، ومعارضتها لفرنسة الشبيبة الإسلامية. إن موقفها المعارض عنه من سمات المذهب السلفي الإصلاحي ويعكس في الوقت ذاته ذهنية الأوساط عنه عن سمات المذهب السلفي الإصلاحي ويعكس في الوقت ذاته ذهنية الأوساط عنه عنه عنه تنفذ في بداية القرن العشرين (16) كما تشهد على ذلك وجهة نظر ضابط ترجمان عنه غنرة المدعوج. ميرانت:

حيانا، أمكنتا أن نقرأ ، وعلى نحو من المفاحأة السارة، في الصحافة العربية، مقالات حيانا، أمكنتا أن نقرأ ، وعلى نحو من المفاحأة السارة، في الصحافة العربية، مقالات سناجة حد الرابطين، هؤلاء الدجالون الكبار الذين يشوهون الدين ويثرون باستغلال سذاجة حد من يقاومون مقاومة شرسة الروح الجديدة للحقيقة والتسامح التي سينهار تحتها تأثيرهم حد منكل مبرم.

عابع الخارق الذي يتعاطاه هؤلاء الأشخاص بيسر جم قد جعلهم يبدون في نظر عابع الخارق الذي توسموا فيهم فعالية على الدين أقل صونا منه عند بعض الصحافيين الأوربيين الذين توسموا فيهم فعالية على السكان المسلمين" (17).

مدر عن تصريحاته التي أعلن فبها محرر ذو الفقر انتماءه لما يمكن أن نسميه مدرسة محمد الله عن تصريحاته التي أعلن فبها محرر ذو الفقر انتماءه لما يمكن أن نسميه مدرسة محمد المدر ال

انا يتمتعاد انا مدعمير ساط الدينية

أمكنه شيئ نّة والإسهاء

ين المسلمين تنتلي السلفية ده النفت إل

سته في الجزآتر

محمد السعية ولكنه لافت جوب إصلاح الجزائريين لي

ار. وتستحيب

رة إشاعة روح يا وطبائعها غير معاصرة. وهكذ وحده، إحدى (بالقلم) مشفوعة بمذه العبارة البليغة : المدير الديني لهذه الجريدة". أضف إلى هذا إيراده بيتين شعريين ذكرهما رشيد رضا (18).

وعلى ذكر كلمة "عمامة"، قدّم محرر الجريدة هذا التفسير الشخصي: [ نقصد بما: "العلماء المحافظين". نضيف هاهنا فيما يخصنا: فروع المرابطين والمرتدين الريدنقوت (أي الفتياء الجزائريين الذين يعيشون وفق النموذج الأوربي).

أخيرا، نسجل أن ناشر "ذو الفقر" يحيل على المنار وأنه يذكر دعما لاختياره الإصلاح هذه الآية القرآنية: " إن أريد إلا الإصلاح ما استطعت وما توفيقي إلا بالله عليه توكلت والمائيب" (11، 90).

3. في الفترة نفسها، أي في 1913، شهدت العاصمة ميلاد حريدة أخرى باللغة العرب "الفاروق"، وهي دورية أسبوعية "إسلامية وطنية تربوية أخلاقية واقتصاد واجتماعية "تصدر هي الأخرى عن المثل الإصلاحي. في افتتاحية العدد 51 (9 مارس 1914)، نقرأ ما يلي: "الفاروق، أول صحيفة إسلامية تظهر في العاصمة الجزائرية، مبدؤ الإصلاح الديني والاجتماعي" (ص 1 ، العمود 5). في هذا العدد نفسه، يعلن الناشر بأنه عازم "على محاربة البدع والآفات (الخصر والميسر إلخ)" (ص2)العمود 5)

انطلاقا من 1921، تباهت هذه المجلة بكولها تقدم " منبرا حرا لكتّاب المذهب الإصلاحي".

هكذا، بعد مرور عشر سنوات تقريبا من زيارة محمد عبده إلى الجزائر، أخذت أفكاره الشيوع، خارج حلقات المختصين الضيقة. وقد ساهمت الصحافة الإسلامية للعاصمة، رغم المكانت محتشمة، وذات سحب محدود جدا، في نشر المصطلحات والمفاهيم الأساسية للحركة الإصلاحية السنية. وهكذا طرحت بشكل بين صريح مسائل هامة مثل نقد السلوكات ومكافحة البدع وانحلال الأخلاق أمام الرأي العام الإسلامي، شعر المثقفون الجزائريون باله معنيون جدا بالمذهب السلفي الإصلاحي وأدركوا أنه من واجبهم نشره في بلادهم.

كان التطور الديني والثقافي الذي شرع فيه في المشرق بدفع من جمال الدين الأفغاني على التعديد وأحذت فكر

إحلاح الأخلاقي والديني الضرور تكيف في الجزائر، عشية التقلبات ا

في الواقع، عجلت الحرب الك توصيط منذ حين بعض أوجهه. وقد حصفية الجزائريين المسلمين من إخ تقية لعثمانية وسقوط الخلافة.

ولعله من المفيد التذكير ببعث

سائل السياسية والدينية للمشرق 1914 (فماية أكتوبر): تركيا حيائر، عن طريق حملة صحافية ذا سي طالبوا من قبل بالإدماج، دع يُ تَشِل الأمة الإسلامية سياسيا. غير في إقناع الجماهير الإسلامية سيت نوع من الوفاء للصورة التقليد وتم

حك على الحجاز. وسرعان ما المحتسبة، الممنوع على الجزائريين حرثريا أختير جلهم ضمن الأعواد من الحسب المحتوج من قبل مندوبين عن الحسب الحاسمة ديلوماسية: "في الحلاصة، حيد تظاهرة سياسية ودينية في آ

ياسرطورية العثمانية واضطراب

, هذا إيراده بيتين

ي: [ نقصد بها: .نقوت (أي الفتيان

إختياره الإصلاحي عليه توكلت وإليه

خرى باللغة العربية أخلاقية واقتصادية عدد 51 (9 مارس مة الجزائرية، مبدؤه سه، يعلن الناشر بأنه

(5

هب الإصلاحي".
ثر، أخذت أفكاره في
ية للعاصمة، رغم أقد
نيم الأساسية للحركة
مثل نقد السلوكات

جمال الدين الأفغاني تم عشرين. وأحذت فكرة

بلادهم.

إصلاح الأخلاقي والديني الضروري، من حيث منظور السنّة التي كانت تدعو إليها السلفية التحييات والمنافية التحييات التي كانت الحرب العالمية الأولى ستفضي إليها.

في الواقع، عجلت الحرب الكبرى هذه بهذا الوعي، النقافي والديني في آن واحد، والذي عن الوجهة عضا منذ حين بعض أوجهه. وقد ساهمت بعض أحداث هذه الحرب في تقريب من الوجهة عضفية الجزائريين المسلمين من إخوالهم المشارقة، بتقوية اهتمامهم بمشاكل العالم العربي والهيار في العثمانية وسقوط الخلافة.

ولعله من المقيد التذكير ببعض التواريخ لإعطاء فكرة عن اهتمام المسلمين في الجزائر --الله السياسية والدينية للمشرق الإسلامي.

1914 (هَاية أَكْتُوبِر): تركيا تدخل في حرب ضد الحلفاء. حاولت الإدارة الفرنسية في حريب عن طريق حملة صحافية ذكية تأليب الرأي العام ضد تركيا. وكان الفتيان الجزائريون، حين طالبوا من قبل بالإدماج، دعائم حماسية للسياسة الفرنسية التي تنكر على تركيا الشرعية و فتيل الأمة الإسلامية سياسيا. غير أن الجهود المتضافرة للإدارة والشبيبة الإسلامية المتفرنسة لم حين في إقناع الجماهير الإسلامية ولا في تخليصها من حيها للأتراك، الذي لم يكن في الواقع حين فوع من الوفاء للصورة التقليدية للإسلام.

1916: "التمرد العربي" وتمرد الشريف بمكة المكرمة على سيده التركي. أصبح الحسين حد على الحجاز. وسرعان ما استغلت فرنسا هذا الوضع ضد تركيا. أصبح الحج إلى البقاع على الحزائريين خلال السنوات السابقة للحرب، مسموحا لمائتين وتسعين حرب أختير جلهم ضمن الأعوان الرسميين القيمين على الشؤون الدينية والقادة المرابطين. نظم حرب شريف مكة ووفد من الحجاج الجرائريين. كان ذلك بمثابة اعتراف بالملك الجديد على حجر، من قبل مندوبين عن السكان الجزائريين وبشكل ثابت نوعا من قطع للولاء إزاء حدا العثماني. وقد كتب الحاكم العام شارل ليوتو بصدد هذا الحج، الذي تضاعف سريا حد ديبلوماسية: "في الخلاصة، شكّل الحج، بسبب الظروف الحاصة التي حرى فيها هذه حد، نظاهرة سياسية ودينية في آن واحد (20)، كان نجاحها هاما وبعدها هائلا" (21).

1917: أثّر إعلان بلفور على الرأي العام الإسلامي الذي كان قد تأثر بعد بتفكك 1917: أثّر إعلان بلفور على الرأي العام العربي. وكانت عواقب مرسوم كريميو (24 أكتوبر

1870) ماثلة في الذاكرة. مما أذكى المخاوف القديمة والأحقاد التي نسي بعضها. كان الوعد بوطن قومي يهودي في فلسطين كافيا لجعل المسلمين الجزائريين يتصورون تحالفا بين الأوربيين وممثلي الشعب اليهودي ونوعاً من التحالف اليهودي المسيحي موجهاً ضد الإسلام. وهكذا الضافت المسألة الفلسطينية إلى الأزمة العثمانية، وساهمت في توسيع مجال الانشغالات الدينية والسياسية للشعب الإسلامي الجزائري.

1918 (بداية جانفي): أثار نشر برنامج "14 نقطة الرئيس الولايات المتحدة ولسن اهتماما جما لدى المسلمين الجزائريين الذين كانوا على علم بالشؤون الدولية. لقد وفر المذهب الولسي لحؤلاء نوعا من التبرير، وبشكل غير مباشر، تزكية معنوية متسجعة للغاية (22). ومن ثم ندرك الصدى الطيب الذي ظفر به هذا المذهب لدى الفتيان الجزائريين ذوي الترعة الوطنية، الذين كانوا يحلمون على الأقل باستقلالية إدارية في إطار الوحدة المغاربية تحت الوصاية الفرنسية (23). كان الناطقون باسم الرأي العام الإسلامي يعتقدون، أنه بفضل التقلبات المترتبة عن الحرب، يجب أن يمنح قانون حديد للحزائر. وقد زودةم إعادة صياغة خارطة أوربا، وبخاصة تفكك الإمبراطورية العثمانية، بحجة كافية للمطالبة لا بإصلاحات عميقة في إدارة الأهائي فحسب، بل بمراجعة لقانون المستعمرة نفسه. ومن بين هؤلاء الناطقين الطليعيين، تذكر بخاصة الأمير عبد القادر الجزائري (24).

لم يكتف الأمير خالد بالإعراب عن أمان عامة ومطالب غير دقيقة، على غرار جل الفتيال الجزائريين، في صحافتهم ذات اللسان الفرنسي. حاول القيام بعمل جرئ بالتماسه تدخر الولايات المتحدة للضغط على الحكومة الفرنسية. وبمساعدة لجنة صغيرة (من بينها رجل القانود قايد حمود)، حرّر وثيقة بغرض تسليمها للرئيس ولسن (بمناسبة مؤتمر السلام، الملتئم ابتداء مي جانفي 1919 بباريس). وحسب الإمام عبد الحميد بن باديس (25)، فإن هذه الوثيقة قامت بعرض واقع الشعب الجزائري المسلم وطالبت بوضع الجزائر تحت الوصاية الدولية، في انتظار أد توكل العهدة إلى إحدى الدول العظمى.

إن محاولة الأمير خالد هذه كانت جريئة للغاية وغير واقعية كي تنجع. و لم تكن تتماشي قط مع حال الرأي العام الإسلامي لتلكم الفترة (26).

, بعضها. كان الوعد ن تحالفا بين الأوربيين ضد الإسلام. وهكذا ل الانشغالات الدينية

المتحدة ولسن اهتماما وفر المذهب الولسي (22). ومن ثم ندرك النزعة الوطنية، الذين الترقية الفرنسية التقلبات المترتبة عن عارطة أوربا، وبخاصة يقة في إدارة الأهالي طليعيين، نذكر بخاصة

على غرار حل الفتيان عرئ بالتماسه تدخل من بينها رجل القانون لام، الملتئم ابتداء من ن هذه الوثيقة قامت الدولية، في انتظار أن

خ. و لم تكن تتماشي

هناك رجال سياسة آخرون حاولوا، بذكاء أكبر، استغلال عواقب الحرب. لقد طالب الحصقون باسم الجماعة الإسلامية للجزائر، وهم يستحضرون التضحيات التي تكبدها إخوالهم في الحين والولاء البين الذي أبدوه طوال سنوات 1914- 1919 الحالكة، بتحسيد الوعود التحريرية التي تعهدت بما حكومة ج. كليمانسو في 30 جانفي 1918، بمناسبة تعيين ش. جونار خي رأس حكومة الجزائر العامة.

ضن الفتيان الجزائريون، الذين شجعهم المذهب الولسني، المقتنعون صدقا بألهم خدموا للحمية الفرنسية لا بمحاربة ألمانيا فحسب، بل بقبول الحرب ضد تركيا الإسلامية، بأنه من حقيد الطعن في النظام الاستعماري.لقد بدت لهم الظروف مواتية بشكل استثنائي، لمطالبة عيد علائية ورسميا، بإعادة النظر في وضع الأهالي والانخراط إيجابيا في سياسة تمدينية تحريرية.

ين ما يعنينا هاهنا من حيث نشأة الحركة الإصلاحية الإسلامية ليس هو تطور المطالب السيمية الاحتماعية للفتيان الجزائريين بقدر ما يهمنا التطور العام الذي كانت هذه المطالب حيث لفعلية. ذلك أن الأثر الأوضح لحرب 1914- 1918، على صعيد المجتمع الإسلابي حيثري، يمثل في وعي هذا المجتمع التفاوت غير المقبول بين واجباته (من بينها ضريبة الدم) وحيقة المحدودة حدا من قبل قانون الأهالي.

هذا الوعي، الذي أوّله العديد من الناس بوصفه صحوة وطنية ، أو كصحوة للترعات مستحدة والمعادية للأجانب، جدير بالعناية. ذلك أنه لم يكن قط نتيجة أزمة عابرة وغليان معجي مثار من الخارج (كما كان يحلو للبعض اعتقاده)، بل كان أمارة عن تطور حاسم لحرّي أعام الإسلامي في الجزائر. كما كان نقطة انطلاق لمخاض الأذهان والحماس الإيجونوجي اللذين تميزت بحما الجياة الإسلامية بعد الحرب.

ي أن الحركة الإصلاحية، موضوع دراستنا هذه، قد استثارها الشبان المثقفون المعربون السي كانوا شهودا متحمسين لهذا النوع من التحوّل السياسي والأخلاقي المترتب عن الحرب. حيث لمثقفون الشبان، الذين شجعهم مثال مواطنيهم من ذوي الثقافة الفرنسية (مثل الفتيان حيثرين) الذين كانوا يرغبون في القضاء على الجمود السياسي لأمنهم؛ حاولوا كسر الامتثالية conformation الدينية والسلبية الثقافية لإخوالهم في الدين.

لذا يمكن النظر إلى النشاط الإصلاحي كإحدى نتائج الارتجاج العام للمجتمع الإسلامي الجزائري غداة الحرب الكبرى.

#### هوامش الفصل الأول

(1) في الاستشهادات القرآنية أسسنا في العادة على الترجمة الفرنسية لـ م. ريجيس بلاشير،
 باريس، 1957.

- (2) إن لجوء الله الأحاديث لا يعني أننا تقدمها بوصفها أحاديث صحيحة. إننا تستعملها كغيرها من الحجج النه يوفرها المؤلفون المسلمون الكلاسبكيون ووفق تأويل هؤلاء الذين يستظهرونها كتعاليم أخلاقية أو مواد أساسية للمذهب الإسلامي.
  - (3) حسب أبي هريرة. أنظر /Wensink,I, p324a,II,p197
    - (4) "و ما ينطق عن الهوى"(القرآن الكريم )
- (5) أنظر سيرته الذاتية الواردة في نماية الجزء التاني من المزهر، ط 4، القاهرة، 1958:
   ص 654 659.
- (6) لقد أفضت حل الإصلاحات الإسلامية إلى يقظات مشهودة للورع الشعبي التي تذكر من بعض
   وجوهها بما حدث في المسيحية الإنجيلية الأنجلوساكسونية.
- ر7) في هذا الباب، يمكن ذكر الغزالي ونصه الكلاسيكي حول وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر".
- (8) حول الحرب التي شنها ابن تومرت على المرابطين وصرامة سياسته الدينية (خاصة في التمييز"الذي أحراه في صفوف حنوده بالذات)، انظر البيذق.
  - (9) بفضل حريدته العروة الوثقى و بحلة المنار لرشيد رضا (القاهرة ابتداء من 1897).
- لا الصدد، نشير إلى دراستنا: L'enseignement politique de M.Abdouh aux algériens الصدد، نشير إلى دراستنا: 10) بن هذا الصدد، نشير إلى دراستنا: 1903), in orient, n°28,1963, p.75-123

كانت مدارس الدولة تكو عدية والمنتين والأئمة ومختلف عدر رشيد رضا.

at. Des Langues or.Vi

رِهُ فَسَ زَيَارَةَ مُحْمَدُ عَبَدُهُ لَا ـــبـسي) لبلدان شمال إفريقيا. دكر لحكمة لمحمد عبد

M.Abdouh = 3738 عشر ص

XIVe Congrès Inter De

تاریخ ، ح 1، ص 1026 حص منها الطیب العقبی ث

الله حکب اولا: سیاسی اولا

Exposé, 1916, p.7 5

🗀 ــ كر بالخطوط الكبرى

- عبة إسلامية في الجزائر...

e, 1916, -1918 ڪر مثلا

- . . م<sub>ار</sub> خالد بن الهاشمي بن

ر - ريس، دخل في 1892 إلى

ـــ ف في الجزائر وكان ع

حتب له ابن باديس في الشها

😑 شهاب فيفري 1936، ص

- - ـــ حقا إلى الرئيس ولسر

, Impr. Du Prolétarna 📲

11؛ كانت مدارس الدولة تكون قضاة وتراجمة وموظفين آخرين للعدالة الإسلامية والمدرسين للغة فعرية والمفتين والأئسة ومختلف أعوان الدين الإسلامي.

🔼 أنظر رشيد رضا.

(13) Fontana éd. Alger, 1904, 8° Cote de la "Biblio.de l'Ecole Nat. Des Langues or. Viv. H.D, VII53

و المياسي الميدان شمال إفريقيا، المغاربيين الموالين للإصلاحيين إلى محاربة بدع وخرافات المرابطين...

L'enseignement politique de انظر دراستنا المذكورة: M.Abdouh عبده، أنظر دراستنا المذكورة: M.Abdouh

🎉 أنظر ص 3738

(17) J.Mirante, "La presse périodique arabe", dans Actes du XIVe Congrès Intern. Des Orientalistes, Paris, 1907, p.202-203

🛋 خاریخ ، ج 1، ص 1026.

踽 جعل منها الطيب العقبي شعار جريدة الإصلاح التي أصدرها في 1929.

🛋 حنكتب أولا: سياسي أولا.

Exposé, 1916, p.716

على الخطوط الكبرى للمذهب الولسني الذي كان يحيل عليه طوعا ممثلو ما كان يعرف الحضية الاسلامية في الجزائر...

La Revue du Maghreb, Genève, 1916, -1918 مثلا 🛋 🚎

أمير خالد بن الهاشمي بن عبد القادر الجزائري المولود في دمشق ف 1875. بعد دراساته بسوريا عبي بريس، دخل في 1892 إلى مدرسة سان سير. بعد تسريحه من الجيش في 1 سبتمبر 1918 (برتبة عبيب) أقام في الجزائر وكان على رأس الحركة المطلبية الإسلامية الجزائرية...أنظر النبذة الهامة التي حصمها له ابن باديس في الشهاب فيفري 1936، ص 622، وكتاب: أعيان المغاربة ص 63- 64.

ت نشهاب فيفري 1936، ص 624. لم نوفق إلى حد الآن في العثور على هذه الوئيقة. وإنا لنتساءل حديد سنم حقا إلى الرئيس ولسن.

L'Emir Khaled, La situation des Musulmans : معقولة. أنظر: d'Algérie. Conférences faits à Paris les 12 t 19 juillet 1924, devant plus de 12000 audit Alger, Impr. Du Prolétaries.

للمجتمع الإسلامي

ـ م. ريجيس بلاشير،

ا تستعملها كغيرها من ن يستظهرونها كتعاليم

4، القاهرة، 1958،

يي التي تذكر من بعض

ر بالمعروف والنهي عن

سته الدينية (خاصة في

(1897)

L'enseignement politi

# الفصل الثاني

# المجتمع الإسلامي غداة الحرب (1919 1925)

لقد انتشل الارتجاج النفسي الناتج عن الحرب المجتمع الإسلامي الجزائري من عالمه المغلق يت به في أوج نور القرن العشرين. إن الإيقاع القروسطي للحياة الإسلامية، الذي ظل قائما عنية عشية الحرب العالمية الأولى (1) انقطع بسبب صدمة الأحداث المأساوية التي كان حصم الحزائري منخرطا فيها. فذهاب وإياب الأشخاص المتواصل وقيام العديد من السلوكات عبدة ، بسبب اقتصاد الحرب، وانقلاب البني التقليدية وبروز تيارات من المعلومات في الرحط النائية جدا وغير الآبحة بإيقاع الحياة المعاصرة وتدفق الأشياء الجديدة الخارقة وشدة عجم أصداء الخارج، كل هذه العناصر المولدة للصدمات المؤثرة على الوجدان كان من شألها حدث تحوّل حقيقيّ في السلوك الاجتماعي للمسلمين أو الجزائريين.

أما الكيانات الجغرافيية، التي كان بعضها مغلقاً في وجه البعض الآخر(2)، وفي جهل حقي بالأجنبي، وحدت نفسها فجأة متقاربة بفضل روابط جديدة ، ومعرضة لنفس معريات، وخاضعة لنفس المحن. ووجدت أجزاء الجزائر المختلفة نفسها، رغما عنها، منتشلة بي ساقا، ومدفوعة إلى المكاشفة المتبادلة. وهكذا وسعت وجهات النظر المحلية حقل فضولها. حشاكر التي كانت بالأمس بعيدة أصبحت مأنوسة. برز رجال تجرؤوا على الكلام لا باسم تقية أو القبيلة ولا حتى باسم منطقة إثنية أو منطقة اقتصادية، بل باسم جماعة وطنية واسعة حت تعلم هؤلاء وأولئك كيف يعترفون بوحدقم الأصلية .

المحتصار، يرتقي مخاض الرأي العام الإسلامي في الجزائر إلى سنوات الحرب العالمية المتحدد المحتلفة المترتبة عنها وكذا الانفعالات التي استشعرها جماعيا المسلمون(3) عند لهاية الحرب عند نون ريب سبب الوعي الذي تجلى في المحتمع الإسلامي الجزائري، عند لهاية الحرب حدى.

#### 1- حالة الرأي العام الإسلامي

هذا الوعي تسارع بدفع من الصحافة الإسلامية ذات اللسان الفرنسي واللسان العربي التي ازدهرت سريعا (4) منذ نهاية الحرب. ذلك أنه طوال سنوات الحرب، أدت القيود المفروضة على حرية التعبير إلى تعذّر ظهور أي صحافة إسلامية معارضة. إلى حانب الجرائد الرسمية (بالعربة والفرنسية) والمطبوعات شبه الرسمية، كانت الإدارة تتساهل مع بعض الصحف الإسلامية التي انبرت منذ بداية الحرب، لتخدم القضية الفرنسية بولاء تام(5).

لكن الترتيبات الليبرالية التي أبداها بعض القادة الفرنسيين بصدد مسألة الأهالي، منذ نحابة الحرب، والنفس التحرري الذي صاحب عودة السلم ساهمت في رفع القيود التي كانت حاثة على الناطقين باسم الرأي العام الإسلامي. حيشذ، سعت الصحافة الأهلية إلى الإضطلاع بدور عوك في تكوين الرأي العام الإسلامي في الجزائر.

تمثّل الإحراء الأول الكبير الذي اتخذه الحاكم الفرنسي، عند انتهاء الحرب، لإشاعة الانفراج في المستعمرة، في تعيين ش. جونارت حاكما عاما في 29 جانفي 1918. كان هذ الإجراء دون ريب "محرّرا" بالنسبة للرأي العام الإسلامي. بالفعل، طمأنت شخصية جونارت المسلمين الذين كانوا يعرفونه(6). ولا يمكننا وصف المنعطف الجديد الذي أسبغه على السياسة الجزائرية عند نماية حرب 1914- 1918، بشكل أفضل، إلا بذكر شهادة له تعكس جوهم مذهبه في بحال السياسة الاستعمارية:

'إن السنوات الطويلة التي قضيتها وسط الرعايا الإسلامية لم تقض قط على ميلي نحوه بل قوت تعاطفي الجم معها والثقة في نتائج سياسة التقارب والشراكة التي وجدت في المتو الفرنسي تراجمة بلغاء. لطالما ناهضت أولئات الدين يريدون تنبيط المحاولات السخية الرامية إلى غزو إفريقيا الشمالية غزوا معنويا، مصرّحين بأن الهوة التي تفصل المسيحيه عن الإسلام لا يمكي اجتيازها" (7).

في الوقت نفسه، الذي أعلن فيه تعيين الحاكم العام الجديد للجزائر، ج. كليمانسو، عر برنامج الإصلاحات الذي من شأنه أن يهم المسلمين: الحكومة التي ترغب في الاعتراف بولاء الأهالي الجزائريين، سعيدة بالإقدام، بالاتفاق على المجزائرين، سعيدة بالإقدام، بالاتفاق على الجماز سلسلة من التحسينات والإصلاحات التي تممّ الوضع المادي على يابعان الإسلامية. في دورة هذا اليوم، قرّر مجلس الوزراء أن ينجز دون تأخر على الني وعد بما رسميا الأهالي الجزائرية "(8).

ترتقي الوعود المشار إليها في هذا التصريح الوزاري إلى 1914. وقد ذكّرت بما الحكومة في الوعود المشان ج. كليمانسو، رئيس لجنة الشؤون الخارجية بمجلس الشيوخ وحورج حيريس لجنة الشؤون الخارجية لغرفة النواب على النحو التالي:

ر جنة الشؤون الخارجية لمجلس الشيوخ، بالاتفاق النام مع لجنة الشؤون الخارجية لغرفة عيد. عبادرة عن الإرادة الرسمية المدير عنها من قبل الغرفتين، تتشرّف بدعوتكم إلى إنجاز عددت الخاصة بالرضع المعنوي والمادي لأهالي الجزائر دون تأخير. هؤلاء السكان قلد عيد رة اخرى على ولائهم وتعلقهم الشديد بنرنسا. ومن ثم فإن الوقت موات تماماً اليوم عيد. وهذا بواسطة أفعال دقيقة ونمائية، الإصلاحات التي صادقت على مبادئها غرفة النواب عند على مبادئها غرفة النواب.

وقد أنجزت وعود حكومة ج. كليمانسو في شكل قانون 4 فيفري 1919، الذي فتح عجر الاجتماعي، وإلى حد ما، السياسي، للمسلمين الجزائريين (10). هذا القانون، حي كتيرا ما استحضره رجال السياسة المسلمون بوصفه "القانون السياسي للأهالي في حر (11)، رغم أن بعده قد قلصه مرسوم 26 مارس 1919، لاسيما فيما يتعلق بوظائف عدة (12).

مكما تتراءى أهمية تاريخ 1919 في تطور المجتمع الإسلامي الجزائري. ذلك ألها لا تختم حرية من الآلام والقيود الاجتماعية والضغط السياسي فحسب، بل الألها فتحت آفاقا حجعة للغاية بالنسبة للشبيبة المثقفة الإسلامية. بالفعل، لقد وسع هذا الفانون القاعدة الانتخابية حسين وسهل لهم الحصول على المواطنة الفرنسية. رغم آثاره المحدودة من الوجهة العملية، عد عد هذا القانون آمالا كبيرة في وسط حيل الأهالي الجديد، وأذن بتوجه ليبرالي سخي في حسة غرنسية في الجزائر.

لسان العربي التي القيود المفروضة الجرائد الرسمية بعض الصحف

لأهالي، منذ نهاية التي كانت حائمة الإضطلاع بدور

الحرب، لإشاعة 1918. كان هذا شخصية جونارت سبغه على السياسة له تعكس جوهر

على ميلي نحوها، و جدت في المنبر السخية الرامية إلى بن الإسلام لا يمكن

ج. كليمانسو، عن

إِنَّ الحكومة التي ترغب في الاعتراف بولاء الأهالي الجزائريين، سعيدة بالإقدام، بالاتفاق مع حاكم العام الجديد، على إنجاز سلسلة من التحسينات والإصلاحات التي تمم الوضع المادي على إنجاز سلسلة من التحسينات والإصلاحات التي تمم الوضع المادي على ينحز دون تأخر على الوزراء أن ينحز دون تأخر على التي وعد بما رسميا الأهالي الجزائرية "(8).

ترتقي الوعود المشار إليها في هذا التصريح الوزاري إلى 1914. وقد ذكرت بها الحكومة و ترتقي الوعود المشار ج. كليمانسو، رئيس لجنة الشؤون الخارجية بمحلس الشيوخ وجورج على النحو التالي:

ي جنة الشؤون الخارجية لمحلس الشيوخ، بالاتفاق التام مع لمحنة الشؤون الخارجية لغرفة على المجاز عن الإرادة الرسمية المدير عنها من قبل الغرفنين، تتشرّف بدعوتكم إلى إنجاز عند الخاصة بالوضع المعنوي والمادي لأهالي الجزائر دون تأخير. هؤلاء السكان قد على مرة احرى على ولائهم وتعلقهم الشديد بفرنسا. ومن ثم فإن الوقت موات تماما اليوم على والمعلم وتعلقهم الشديد بفرنسا. ومن ثم فإن الوقت موات تماما اليوم على على مبادئها غرفة النواب على مبادئها غرفة النواب على مبادئها غرفة النواب.

ق أخزت وعود حكومة ج. كليمانسو في شكل قانون 4 فيفري 1919، الذي فتح عجر الاجتماعي، وإلى حدّ ما، السياسي، للمسلمين الجزائريين (10). هذا القانون، كير ما استحضره رجال السياسة المسلمون بوصفه "القانون السياسي للأهالي في الله أن يعده قد قلصه مرسوم 26 مارس 1919، لاسيما فيما يتعلق بوظائف

حب تراءى أهمية تاريخ 1919 في تطور المجتمع الإسلامي الجزائري. ذلك أنما لا تختم حب من الآلام والقبود الاجتماعية والضغط السياسي فحسب، بل المنما فتحت آفاقا حب عبة بالنسبة للشبيبة المثقفة الإسلامية. بالفعل، لقد وسع هذا القانون القاعدة الانتخابية حسر وسئل هم الحصول على المواطنة الفرنسية. رغم آثاره المحدودة من الوجهة العملية، حسر عب عبد القانون آمالا كبيرة في وسط. حيل الأهالي الجديد، وأذن بتوجه ليبرالي سخي في حسب عرسية في الجزائر.

لسان العربي التي القيود المفروضة الجرائد الرسمية بعض الصحف

لأهالي، منذ مُماية التي كانت حاثمة الإضطلاع بدور

الحرب، لإشاعة 1918. كان هذا شخصية جونارت سبغه على السياسة له تعكس جوهر

على ميلي نحوها، في وجدت في المنبر السخفية الرامية إلى من الإسلام لا يمكن

ج. كليمانسو، عن

كانت الشبيبة الأهلية المثقفة ذات التكوين الفرنسي، التي كانت الجالية الأوربية تدعوه ب"الفتيان الجزائريين" تطمح أيما طموح إلى المساواة في الحقوق والواجبات مع المواطنين الفرنسيين. لذا، وانطلاقا من 1919، شعرت وكأنحا قد تحررت. فتوقها إلى إشراكها في تالشؤون العامة سرعان ما تجلى في الصحافة بالكتابات والمداخلات في مختلف المنابر التي فتحت لحم آنذاك. غير أن اندفاعهم المطلبي كان متحورا أساسا حول المسائل العملية مثل الاقتصاطلي ونشر التعليم عن طريق المدرسة الفرنسية وتليين النظام الاستثنائي المفروض على الأهائي وكانت حل المطالب المرفوعة آنذاك من قبل الناطقين باسم النخبة الأهلية ذات طابع اقتصادة واحتماعي. وبدا المشكل الثقافي بالنسبة إليهم مقصورا على نشر التعليم الفرنسي وإشاعة الفكر الفرنسي بين الجماهير الإسلامية. وكان مشكل الثقافة العربية الإسلامية مقصى تقريبا من بحائش الأنية.

فالتوجه المفرنس الغالب على النخبة الأهلية الطليعية قد يفسر ظهور صحافة عربية ذات وجهة إسلامية تميزت مراميها عن مرامي الصحافة ذات اللسان الفرنسي. لقد تطورت الصحافة بالعربية الإسلامية (13) سريعا بالموازاة مع ما نسميه لانعدام لفظ أدل وأفضل بالصحالات الإسلامية ذات اللسان الفرنسي. إن تجديد هذه الصحافة العربية، خلال السنوات التي تلمباشرة نهاية الحرب، عكن تفسيره بسببين أساسيين. أولا، الرفق والتسامح النسبي للإد الجزائرية غداة الحرب، بالنظر إلى تدابير السياسة العامة التي المخذها المشرع لصالح السكالاهليين. ثانيا: تغلغل الأفكار الإصلاحية في الجزائر، بواسطة الطلبة العائدين من القاهرة تونس، والوسائط الأخرى للفكر الإسلامي المعاصر.

تبين الدراسة المتأنية للصحافة العربية بألها كانت أقل مطالبة coins revendicatrice من صحافة الفتيان الجزائريين. فقد كانت موجهة أكثر صوب مسائل الأحلاق الاحتماء والقضايا الدينية. وطغت عليها الانشغالات الإصلاحية في المحال الاجتماعي والمحال الديني. يكانت مركزة على المشاكل الداخلية للجماعة الإسلامية، فقلما فتحت النقاش مع الإواحجمت عن الخوض في المسائل السياسية الصرفة، وهذا من باب الحيطة والعجز في آن واحوكان على الصحافة العربية، ذات الترعة الأخلاقية والإصلاحية، عليمة المطالب والاحتماد وكان على الصحافة العربية، ذات الترعة الأخلاقية والإصلاحية، عليمة المطالب والاحتماد وكان على الصحافة العربية، ذات الترعة الأخلاقية والإصلاحية، عليمة المطالب والاحتماد وكان على الصحافة العربية، ذات الترعة الأخلاقية والإصلاحية المعالية والإحتماء المتحافة العربية والإحتماء والإحتماء والإحتماء والمتحافة العربية والإحتماء والإحتماء والمتحافة العربية والمتحافة المتحافة العربية والمتحافة المتحافة العربية والمتحافة العربية والمتحافة العربية والمتحافة العربية والمتحافة والمتحافة العربية والمتحافة العربية والمتحافة والمتحافة العربية والمتحافة و

حريق في بدايتها، أن تواجه حيد مطالبها الدينية والثقافية:
د مقاومة الجمعيات المرابط و عتبارات. أولا، كانت المرابط و حت أولئك الذين تخرجوا مرابط مي السائد في بلدان الشرق حريما الحشية الغريزية من حريبة وربما الحشية الغريزية من حريبا فراعة حقيقية لم تكف

تنو لاحتماعي والسلطة الدين وراساطة الدين وحيث عن أقامها لهم أنصار التحال التحال التحال الفكرية وحين حتماعيتين، إحداهما مقب حين حتماعيتين، إحداهما مقب حيث لم يجر في هدوء بين "حية أساسا تناولته الصحافة في حيث أساسا تناولته الصحافة في القبل أساسا تناولته الصحافة في حيث أساسا تناولته الصحافة في الصحافة في حيث أساسا تناولته المساسات الم

حجج أن الدعاية العربية د

و مكنا يفسر تغلغل الأفكار ا

حند "مشرقين" orientalisés ،

حس و سع في تطور هذه الصحاف

ة الأوربية تدعوه يات مع المواطني إشراكها في تسيي ، المنابر التي فتحت مملية مثل الاقتصاد روض على الأهالي الت طابع اقتصادي نسى وإشاعة الفك

صحافة عربية ذات تقد تطورت الصحاة وأفضل بالصحاة المنتوات التي تلك سامح النسبي للإدار شرع لصالح السكاة المنافرة أ

صى تقريباً من محال

noins revendicatri الأخلاق الاجتماع الأخلاق الاجتماع عي والمحال الديني. وأن النقاش مع الإدارة والحجز في آن واحدة المطالب والاحتجاء

Carlotte .

على الأقل في بدايتها، أن تواجه فيما بعد قطاعين من الرأي العام الإسلامي اللذين لم يكونا معدين للطالبها الدينية والثقافية: الجمعيات المرابطية وأنصار الفرنسة francisation.

ي مقاومة الجمعيات المرابطية للدعاية الدينية والاجتماعية ذات المصدر الإصلاحي مردها عمد اعتبارات. أولا، كانت الصحافة المنشطة من قبل مثقفين ذوي التكوين "المشرقي" (بما في شد أولئك الذين تخرجوا من الزيتونة من باب الحصر) تحيل أساسا على تيارات الفكر مرحمي السائد في بلدان الشرق الأوسط، مثل المذهب الوهابي (14) ومذهب مدرسة المنار. عن حهل المعابير الحقيقية للسنة الإسلامية ونقص المعلومات حول النزعات الحديثة للإسلام محتوقي، وربحا الخشية الغريزية من كل ما من شأنه أن يهدد هيمنتها الدينية ، كل هذه العوامل معتنفي عن المرابطية على رمي المذاهب ذات المصدر المشرقي بالهرطقة. كانت الوهابية على عن تحذير أتباعها منها وكأن الأمر يتعلق حقا بأشنع بدعة هيمنتها

صحيح أن الدعاية العربية ذات المصدر المشرقي كان من شأها أن تطعن في المصداقية الاحتماعي والسلطة الدينية وفي المحصلة في الرفاهية المادية لقادة الجمعيات الدينية على والسلطة الدينية والرؤساء كان من السهل عليهم الحوف بمعزل عن المحاكمة في أقامها لهم أنصار التجديد الثقافي العربي الإسلامي، من تمديد الجيل الصاعد التواق السيلاء على القيادة الفكرية والروحية للأمة الإسلامية في الجزائر. في صلب هذه المجاهة بين احتماعيتين، إحداهما مقيمة في رفاهية في صلب الجماعة، وثانيهما غير راضية على المحتماعيتين، إحداهما المقيمة في رفاهية في صلب الجماعة، وثانيهما غير راضية على المحتماعيتين المدوء بين "المنحتصين". وهكذا طرح أمام الرأي العام الإسلامي وأصبح المحتموع؛ أساسا تناولته الصحافة ذات اللسان العربي في الجزائر بإسهاب، طوال العشرينيات

وهكفا يفسر تغلغل الأفكار الإصلاحية في الجزائر غداة الحرب العالمية الأولى، عن طريق المتحرفين "من على على عدما، ازدهار الصحافة هذه. غير أن ثمة عاملا ساهم حكى وسع في تطور هذه الصحافة، ويتعلق الأمر بتقدم الفرنسة في وسط المسلمين الجزائريين.

بأحاديتهم اللعوية العربية وتقاليدهم الدينية والثقافية. وفضلا عن ذلك، إن النبني الحصري للسلوكات والعادات الفرنسية من قبل العديد من المسلمين، جراء سنوات الحرب، وانتشار الزواج المختلط بين الفرنسيين والمسلمين، وأحيرا التسهيلات النسبية التي أتاحها قانون 919؛ للمسلمين للحصول على المواطنة الفرنسية، والتي أغرت حقا بعض الشرائح من الأهالي، كو ذلك جعل المصلحين يتساعلون حول مستقبل الدين الإسلامي في بلادهم.

حينتذ، شعروا بألهم منذورون لأداء رسالة مقدسة، تتمثل في الدفاع عن الأمة الإسلاب من الضربات الخارجية الرامية إلى مسخ الشخصية ووضع أسس تربية إسلامية حقيقية قصة تخليص الشبيبة من الهيمنة الحصرية للفكر الغربي وهداية "الضالين"بنذكيرهم بتاريخ أجدادهم وأبحاد الحضارة الإسلامية والأوجه الأكثر إشراقا لدينهم. إن مسعى إحياء الثقافة الإسلامية كلمن أبرز وأهم المهام التي اضطلعت بما الصحافة الإسلامية باللغة العربية، غداة الحرب العالمية الأولى.

## 2- العناصر الديناميكية للمجتمع الإسلامي الجزائري

يبيّن الفحص السريع لواقع الرأي العام الإسلامي للجزائر بأنه كان هناك أساسا عاملاً ديناميكيان في المحتمع الإسلامي الجزائري، أي: المثقفون ذوو التكوين الفرنسي والمثقفود المعربون ذوو التوجه الإصلاحي. بين هاتين الترعنين، كانت الجماهير الشعبية العريضة على الجهل والشك، ولم تكن تستحيب لا للدعاية المفرنسة للمثقفين ولا لدعاية المصلحين المتأثري بالمشرق. فجمود السكان الذين لم يكن في استطاعتهم فهم الدعايات باللغة الفرنسية أو العرب الفصحي، قد قوي يفعل مقاومة الأوساط المحافظة والمرابطية للنزعات التحديثية التحديدية.

وهكذا طغت الدعاية المزدوجة للمثقفين ذوي التكوين الفرنسي والإصلاحيين ذوي الثقال العربية، قصد النغلب على الجمود الشعبي والانتصار على القوى المحافظة والمرابطية. يتعبن عيا إذن أن نقدم هذين التيارين الكبيرين اللذين نشيطا الحياة الإسلامية طوال ما بين الحربين: التما الفكري الموالي لتغريب المحتمع الإسلامي عن طريق الثقافة الفرنسية، والتيار المعارض المناضل ما أجل العودة إلى المنابع الإسلامية ومن أجل إحياء الثقافة العربية في الجرائر.

- يتقفون المسلمون ذوو التا يتنافي المتقفة ذا المسلمية المتقفة ذا المسلمية المسلمين المام الإسلامين العام الإسلامين عدد الفرنسي.

هدا. إن وعي المحتمع الإس عداً عنقين، الذين أطلق عليه عددي 4(15).

حر هؤلاء لم يكونوا ذوي ت حد إنها الحياة الفرنسية، ومتطا

صورة الفتيان الجزائريين:

و مقتین مسلمین ولد جلّه در مسلمین ولد جلّه در مسلمین الاجتماعیة در حرب الکیری، کان عدد در در مائة (6) در حرب کان عدد الفتیان الج در می المدارس المحد در مسلماً من شأها تسلم در می در می در شأها تسلم در می در می در شأها تسلم در می در می

| السنوات     |  |  |
|-------------|--|--|
| 1913 - 1918 |  |  |
| 1919 -1918  |  |  |
| 1920 - 1919 |  |  |
| 1921 - 1920 |  |  |

إن التبنى الحصري ت الحرب، وانتشار تاحها قانون 1919 ح من الأهالي، كل

عن الأمة الإسلامية سلامية حقيقية قصد هم بتاريخ أجدادهم لثقافة الإسلامية كان عربية، غداة الحرب

هناك أساسا عاملان الفرنسي والمثقفون لشعبية العريضة لهب أية المصلحين المتأثرين عنة الفرنسية أو العربية

صلاحيين ذوي النقافة والمرابطية. يتعين علينا ما بين الحربين: التيار ر المعارض المناضل من

## - المتقفون المسلمون ذوو التكوين الفرنسي:

الذي الشبيبة الإسلامية المثقفة ذات التكوين الفرنسي جديرة بالعناية نظرا للدور المحرك الذي عن يتكوين الرأي العام الإسلامي والوظيفة المطلبية التي اضطلعت بما أمام السلطات العمومية التي اعام الفرنسي.

ععلى إلى وعني المحتمع الإسلامي بالجزائر، غداة الحرب الكبرى، غير منفصل عن \_\_\_ الفتيان الجزائرين"Jeunes \_\_\_ الفتيان الجزائرين"Alger ===

حرَ هؤلاء لم يكونوا ذوي تكوين فرنسي فحسب، بل كانوا أيضا موالين نهائيا لطرائق المسعود ونمط الحياة الفرنسية، ومتطلعين لتمتيع إخوائهم في الدين بمزايا الحضارة الأوربية.

## - صورة الفتيان الجزائريين:

تعملا عن وظائفهم الاجتماعية يولون عناية بالغة للمسائل السياسية المطروحة آنذاك. عشية حدا عن وظائفهم الاجتماعية يولون عناية بالغة للمسائل السياسية المطروحة آنذاك. عشية حدا الحرب الكبرى، كان عدد المسلمين الجزائريين الذين تلفوا تكوينا جامعيا أو على الأقل عديد المسلمين الجزائرين الذين تلفوا تكوينا جامعيا أو على الأقل عديد المسلمين الجزائرين الذين تلفوا تكوينا جامعيا أو على الأقل عديد ثانويا تاما، حوالي مائة (16). وفي صلبهم، نشأت ونمت روح "الفتي الجزائري".

- أحرب، كان عدد الفتيان الجزائريين بضع مثات من الأشخاص، بين صحافيين ومحامين صحافيين ومحامين عدد وأساتذة وخريجي المدارس الرسمية (المنضوين في وداديات منذ 1919 Amicales). فيما حر عص الأرقام التي من شأنها تسليط الضوء (17):

| معلمون موظفون | في المدارس العليا | الطلبة | السنوات     |
|---------------|-------------------|--------|-------------|
| 403           | 41                | 51     | 1918 - 1918 |
| 440           | 53                | 41     | 1919 -1918  |
| 457           | 55                | 17     | 1920 - 1919 |
| 451           | 51                | 47     | 1921 - 1920 |

ومن نافلة القول إن جميع هؤلاء الخريجين من التعليم العالي والمدارس العليا والثانويات لم عصحوا تلقائيا "فتيانا حزائريين"شغوفين بالسياسة. فالعديد منهم كانوا يكتفون بالاندماج ثانية في وسطهم الأصلي ويستعيدون بكل بساطة إيقاع الحياة التقليدية (18). لذا، لم تكن نسبة الشبان المسلمين ذوي التكوين الفرنسي تطابق بالضرورة نسبة المندمجين الحقيقيين أي المفرنسين. غير أن الفرنسة كانت الإغواء الدائم لجلهم وعنابة الطموح العميق لذواقهم.

لهذا، كان الفتيان الجزائريون، مع تصريحهم بألهم الناطقون باسم الجماعة الإسلامية، يحسون في الواقع بالراحة أكثر في المحتمع القرنسي. ولقد ترك لنا بعض ملاحظي تلك الفترة صورا دقيقة لهؤلاء المثقفين الشبان والصحافيين ومحترفي السياسة المحلية. نريد أن نستشهد في هذا الباب ببعض الملاحظات التي دوّلها موريس أجام:

"هؤلاء الفتيان الجزائريون أذكياء ومرنون وألمديون، مظهرهم مظهر أناس مهذبين متحررين من سطوة القرآن. كما أنهم يرتدون السترة والسروال العريض. هم الذين ابتكروا، بالاتفاق مع الفتيان الأتراك، القومية الإسلامية. وبإزائهم، يكون الحطيب السنجالي في وصع حرج (19). إلهم يتحاشون بإتقان، ما وجدوا إلى ذلك سبيلا، عبارات الحرب التي من شأها إجبار الحكومة على اعتقالهم. يتظاهرون، كما الفرنسيين، يمظهر الوطنيين، غير أنه في كتاباتهم وأقوالهم وأفعالهم يبرز، رغما عنهم، الحقد الذي يكنونه لنا. إلهم حقا خطرون لألهم يتوقرون على وسائل عمل قوية حيال الطبقة الشعبية (عندهم المال) وقادرون على تجنيدها لليوم الذي يبدو لهم مواتباً... "(20).

سارع هؤلاء الفتيان، منذ نهاية الحرب، إلى حني ثمار إخلاصهم للقضية الفرنسية، وكذ ثمار دعايتهم شبه الوطنية. وقد سعوا إلى الاستفادة القصوى من أحكام قانون الرابع فيفري 1919 الذي فتح لهم طرقا جديدة. بفضل هذا القانون، تمكن جلهم من السعي إلى تقلد مقاعد انتخابية في المجالس البلدية والمجالس العامة بل وفي المجالس المالية التي كانت تمثل آنذاك قمة السلك السياسي في الحزائر. أخيرا، بفضل عهداقم الجديدة أنجزوا نشاطهم بطمأنينة أكبر وبحماس، لصالح التحرر الاجتماعي والفكري لإخوانهم. كما طوروا الصحافة الإسلامية ذات اللسان الفرنسي وسعوا إلى تحريك الرأي العام الإسلامي.

لقد استثار نشاط هؤلاء الشبان المسلمين خشية الأوساط السياسية الأوربية في الجزائر التي كانت ترى فيهم خميرة "القومية الإسلامية"، ومن ثم عناصر خطير" تمدد النظام القائم وكانت

محمدة والأدب الاستعماريان لم سى لاختادات الموجهة من قبا خو يعتقدون بألها تشجع جرأتم حب أن نوضح الأحاسيس حقد خافية والاجتماعية والسي

موقف الفتيان الجزائويو الخرائويو الخرائويو الخراء فرنسا، نحن نعرف العسكر حديد إذاء فرنسا، نحن نعرف العسكر حديد الفتخار وهم يتأهبون المسائم". في صلب اندة الفظائمة وكانت حديد من كل نزعة انفصالية عبر أهم كانوا واعين بأنه، يخ

حصف ذلك ألهم بتضامنهم التا الله يتضامنهم التا عليهم مباشرة، بوصفه عصرحت التي أدلى بها الفتيان الج حروش، إلى قرن قضية فرنسا مساهد أحرى) ظهر حليا في الساهمة المساهمة المسامرة المساهمة المساطرا المساهمة المساهمة المساهمة المساهمة المساهمة المساهمة المساهمة المساهمة المساهمة المساهم المس

د حوة التي كانت تفصل . حمد لاسلام والجزائر وفي الوقت ة

ا. لذا، لم تكن نسبة قبقيين أي المفرنسين.

الجماعة الإسلامية، ملاحظي تلك الفترة بدأن نستشهد في هذا

ناس مهذبین متحررین ابتكروا، بالاتفاق مع في وضع حرج (19). شأتما إجبار الحكومة ابتكم وأقوالهم وأفعالهم رون على وسائل عمل ليوم الذي يبدو لهم

لقضية الفرنسية، وكذا الم قانون الرابع فيفري السعى إلى تقلد مقاعد ت تمثل آنذاك قمة السلم طمأنينة أكبر وبحماس، الإسلامية ذات اللسان

الأوربية في الجزائر التي د النظام القائم وكانت

حمد فه والأدب الاستعماريان لما بعد الحرب (أكثر من صحافة وأدب ما قبل الحرب) ترجع حسى الانتقادات الموجهة من قبل أوربيي الجزائر، ضد "الفتيان الجزائريين"وضد الحكومة التي، حمد يعتقدون بأنها تشجع جرأهم باتخاذها تدابير مواتبة لنوع من التطور للجماعة الإسلامية.

يحب أن نوضح الأحاسيس التي كان الفتيان الجزائريون يغذونها نحو فرنسا، قبل فحص النقافية والاجتماعية والسياسية.

## موقف الفتيان الجزائريين من فرنسا:

بحن النظر إلى امتحان الحرب بوصفه الحجر الأساس لتحديد الأحاسيس الحقيقية للفتيان حريرين إزاء فرنسا. نحن نعرف، من خلال صحافتهم وبفضل العديد من الشهادات(12) بألهم حدير بحماس للإلزام العسكري على عكس دعاة التقليد الذين استاءوا منه. بل كانوا حرب بالافتخار وهم يتأهبون لأداء واجبهم، لألهم كانوا يشعرون بالتشريف لما دعوا لللفاع موسومة بمثالية جوريسية موجهم الأم". في صلب اندفاعهم الوطني هذا، كانت تصريحاقم موسومة بمثالية جوريسية عنائية موجهة لفرنسا، حديد وأرض الحرية"(22). ومن ثم قليس من المبالغة القول بأن أحاسيسهم حيال فرنسا حديد حاية من كل نزعة انفصالية.

عبر ألم كانوا واعين بأنه، بخدمتهم فرنسا بولاء وتفان، لهم الحق بمطالبتها بتعويضات عن صحيفه. ذلك ألهم بتضامنهم النام مع الشعب الفرنسي، كانوا يشعرون بأن صراع فرنسا مع حد يعنيهم مباشرة، بوصفهم مسلمين عربا وبرابرة. لكن التحليل الدقيق لمختلف عبدت التي أدلى بها الفتيان الجزائرين قبل الحرب وبعدها يبين أن هؤلاء خلصوا، عن وعي معروعي، إلى قرن قضية فرنسا بقضيتهم (23). هذا التحول العاطفي (الذي لم يكن ليقصي حد مطقية أحرى) ظهر جليا في بعض مواقفهم. لقد كتب محرر الراشدي (أحد ألسنة حال حد الرين) بصدد المساهمة الإسلامية في جهود الحرب قائلا:

ر أخوة التي كانت تفصل سكان الجزائر قد تم ردمها نخائيا إنما الأخوة المعلن عنها إنما عنها ألما المحرب الحالية " (24).

غير أن مثل هذه الأحاسيس التي تنمّ عن التعاطف مع فرنسا francophilie هل كانت صافية خالصة ؟ كيف يمكن نسيان التعاطف الذي أبداه الفتيان الجزائريون إزاء تركيا، قبر اندلاع الحرب بقليل؟ (25) كيف يمكن قبول التصريحات المفاجئة المناهضة للأتراك دون فحص المنشورة بكثرة من قبل الناطقين باسم الفتيان الجزائريين، والتي لم تكن قط صدى للأحاسيس الحقيقية للحماهير الإسلامية التي ظلت متعاطفة تعاطفا عميقا مع الأتراك (بدافع روح التضامي الديني والتعلق الطبيعي بالخلافة أكثر منه بدافع سياسي واع)؟ لا يمكننا الإحجام عن استشفاف نوع من الغموض في موقف الفتيان الجزائريين الذين ربما يكمن عذرهم في أتمم لم يقووا على حل مشكلهم المتمثل في انتمائهم المزدرج. إن التجليات الأكثر بروزا لتعاطفهم مع فرنسا وستطع أن تقنع الغير بألهم يعارضون تمام المعارضة القضية العثمانية (26).

#### غايات الفتيان الجزائريين:

إن أمارات الولاء التي أبداها الفنيان الجزائريون قبل الحرب وبعدها كانت ربما بجعولة لأن تجلف لهم الاعتراف الرسمي أو على الأقل تعاطف الرأي العام الفرنسي (في البلد الأم). لئن كانوا قا قاوموا الدعاية الألمانية ، التي دبرت بالتعاون مع تركيا، فإنهم مع ذلك قد تأثروا بدعاية الوطنيين المقيمين في جونيف، الذين كانوا يعبرون بحرية عن أحاسيس مطابقة تماما لتطلعات الجماهير الإسلامية. بل يمكننا الذهاب إلى القول بأن دعاية جونيف كانت توضح الأفكالسرية للعديد من الفتيان الجزائريين الذين النزموا، بسبب الحرب، بمدنة في نشاطهم المطلمي.

ومن ثم فهو من الأهمية بمكان تسجيل الأطروحات الوطنية لجماعة حونيف التي بحمر وتحوصل اتحامات الوطنيين المغاربيين ضد النظام الاستعماري والتي تستبق المطالب التي ستكو فيما بعد المسألة الكبرى للسياسيين المسلمين طوال ما بين الحربين، وكان منبر دعاية حونيت يصدر مطبوعة شهرية تعتمد اللغة الفرسية : La Revue du Maghreb التي كان ينشط التونسي محمد باش همبا. كانت هذه المجلة تدافع في الوقت عينه عن قضية الشعب التونسي وقضية الشعب المؤتمر الثالب وقضية الشعب الجزائري. وهذا حدول لمطالبها الأساسية كما قدمت في المؤتمر الثالب للقوميات، الملتئم في لوران في 27 حوان 1916، والدي شارك فيه مندوبون عن تونس والجزائر

ال الاجتماعية والد

حرا ثباعا إلى أن ينصبوا

التراق والتونسين وبلغي الله

طب تساولة الجميع أمتم ال

النوات والناواة الساسة

وسند نظاب بالقانول العام ال

كالت علم الطالب تعز

الحالة إلا القائلة محج

الشاعلا أن مسألة فانون الأح

العرب كان الناطقون ا

- سن ل طريقة عيشهم وال

🗐 حروحين بفرنسيات. کا

وحاة القافة الفرنسية . قالط

- " على الطريقة الفرنسية"،

مندوحهها للعنوي والإيدولو

طالب باتعليم الابتدائي

francophil هل كانت اثريون إزاء تركيا، قبل نبة للأتراك دون فحص. فتط صدى للأحاسيس ك (بدافع روح التضامن الإحجام عن استشفاف ہ فی أنهم لم يقووا على التعاطفهم مع فرنسا ،

ت ربما مجعولة لأن تجلب بلد الأم). لئن كانوا قد له تأثروا بدعاية الوطنيين مطابقة تماما لتطلعات كانت توضح الأفكار

في نشاطهم المطلبي. ماعة جونيف التي تحمل بنق المطالب النتي ستكور كان منبر دعاية جونيف La F التي كان ينشطها قضية الشعب التونسي دمت في المؤتمر الثالث

بون عن تونس والجزائر.

معابا بسيطة: تطالب بميثاق يضمن احترام الأشخاص والمملكات والقانون الخاص ولغة - يه والتونسيين ويلغى القوانين والأحكام القضائية الاستثنائية ويوسع الضمانات الدستورية م تسل الجميع.

عب بالتعليم الابتدائي الإجباري لأطفالنا بلغتنا وتنظيم التعليم الثانوي والعالى. كما - - تساواة الجميع أمام القانون والمساواة القضائية والساواة الجبائية من حيث الأعباء - ي رساواة السياسية...نطالب بإصلاح وتخفيف القوانين والتنظيمات الغابية. بكلمة - عاب بالقانون العام للجميع والعدالة والحرية" (27).

كت هذه المطالب تعبر عن جميع الطموحات الوطنية لتلك الفترة، سواء السياسية أو حصية أو الثقافية. صحيح أن الفتيان الجزائريين لم يضطلعوا كلية بمثل هذه المطالب. من ــ عنز أن مسألة قانون الأحوال الشخصية ومشكل اللغة لم تشعنز بال بعضهم.

منعر كان الناطقون الفاعلون باسم الرأي العام الإسلامي لما بعد الحرب متقفين حب في طريقة عيشهم وتفكيرهم. العديد منهم كانوا متحنسين بالجنسية الفرنسية أو على ﴿ حَرْجِينَ بَفُرْنَسِيَاتٍ. كَانْتُ الروحِ السَّائِدَةُ فِي تَلَكُ الْفَتْرَةُ مِنْصِرِفَةً إِلَى تَحْرِيرِ الأَهْالِي م حجة تتفافة الفرنسية . فالمثل الذي كان يحدو العناصر المتعلمة يكمن في القدرة على عيش - عنى الطريقة الفرنسية"، وليس من حيث أوحهها المادية واليومية فحسب، بل أيضا من حـــــ حيها المعنوي والإيديولوجي.

الفتيان المعتقاد مع اعترافنا بالدور الأساس الذي لعبه "الفتيان الجزائريون"في - - برعى السياسي لإحواهم في الدين وكذا في نشاطهم الفعال من أجل تحسين الظروف - و معرية للمجتمع الإسلامي بأنه كان هناك فارق محسوس بين مثلهم ومثل الجماهير حب عرد في المجال الاجتماعي أو في المحال الثقافي.

منكير يؤدي بنا إلى البحث، حارج "الفتيان الجزائريين"عن العناصر التي كانت تمثل حسر تشير حقيقيا، وكذا عن واقع تطورهم الاجتماعي والثقافي. وهذه العناصر ليست - يرحارات الاحتماعية والدينية للجماعة الإسلامية آنذاك. ونعني بما المرابطين والإصلاحيين حر حوا تباعا إلى أن ينصّبوا أنفسهم الناطقين الرسميين الوحيدين باسم إحوالهم في الديس.

#### هوامش الفصل الثابي

(1) من بين الدراسات العديدة التي خصصت للوضع المعنوي والمادي للمجتمع الإسلامي في هذه الفترة، لا يمكننا الإشارة إلا للدراسات الأكثر تمثيلا:

Coloni Trumelet, L'Algérie légendaire. En péleronage ça et là aux tombeaux des sincipaux thaumaturges de l'Islam (Tell et Sahara), Alger, 1892, 502 p.

Edmond Doutté, L'Islam algérien en l'an 1900, 1900, 181 p.

id., Magie et rligion en Afriqu du Nord, Alger, 1909.

Octav Dpont et Xavier Coppolani, Les confréris rligieuses musulmanes, Alger, 1897, 577 Ernest Mercier, La question indigène en Algérie au commencement du Xxème siècke, Paris, 1901; Césaire-Antoine Fabre, Grande Kabylie, Légendes et souvenirs, 1901, 159 p.; Pap. Duvaux, "La mentalité indigène en Algérie", in Bulletin de Soc. De Géog. Et 4rchéologie d'Ia province d'Oran, 1903, p.169-240; Louis Milliot, Etude sur la condition de la femme musulman (Maroc, Algérie, Tunisie), Paris, 1910; Chérif Benhabylès, Algérie française vue par un indigèn, préf. De G.Marçais, Alger, 1914; Arnold Van Bennep, n Algérie, Paris, 1914; J.Desparmet, "thnographie traditionnelle de ma Mettidja" erie d'art. parus d 1918 à 1937 dans la RA et le Bulletin de la Soc. De Géog. Et Archéolog. D'Oran; Emile Dermenghem, Le culte des Saints dans l'Islam maghrébin...

(2) على الأقل بناء على "قانون الأهالي"الذي كان يخضع تنقلات المسلمين في الجزائر ل "رخص السفر"أنظر Ruyssen, Le code de l'indigénat en Algérie, Paris, 1908; A.Messimy, Le statut السفر"أنظر des indigènes algériens, Paris, 1913...

(3) حصلت ردات فعل عنيفة وأحيانا اضطرابات وتمردات في أماكن بعيتها في الجزائر عشية وأثنا الحرب العالمة الأولى لاسيما بعد سن الخدمة العسكرية الإجبارية للأهالي (انطلاقا من جولة 1912)

انظر دراستنا: 1919-1939) dans (4) أنظر دراستنا: 1918-1938) BLA, 1er trimestre, 1964, pp.9-29.

(5) مثل L'Islam وLe Rachidi اللتين انصهرتا مع L'Ikdam ابتداء من 1919.

(6) شارل سلستان حونار النائب ثم السيناتور لباس دي كالي. كان في السابق مدير ديوان الحاك العام تيمان (نوفمبر 1881 أفريل 1891). أرسل أولا في مهمة مؤقتة إلى الجزائر (3 أكتوبر 1900-18 جوان 1901) ثم عين حاكما عاما (15 ماي 1903-22 ماي 1911) وكلف من حديد يمهم مؤقتة بالجزائر. كان كثير الاهتمام بالسكان المسلمين كما شجع بقوة الخدمات الاجتماعية لصالحه وكذا الدراسات العربية (مدارس حديدة بالعاصمة في 1904 وتلمسان ف 1905). هذه المنجزات المتنوعة حلبت له شعبية جمة في الأوساط الإسلامية الجزائرية. لنضف بأن هذا الحاكم العام حشي بتقريظ محمد عبده في المنار (أنظر التاريخ، 1، ص 974).

ي ئي في 16 ديسمبر Paris, 1913 , p.43 ris, 1935, p.171 : ن

رح شه ص 169 - 70 من هذا الله الله على غرار حددة الرسمية للحميور حددة الرسمية المودد كالمناس المناس المناس

ا واسلامية لتمييزها ع المتشدد الذي كا الحامر حادة القبور أيظر أدا

تسبة ظهرت إلى
 خان قال بصددهما ج
 حان قاما على "الفتيان الأترا

. حار و حاصی العیان اور العادة (1910) nulard

حد من مسلمي الجزائر خملال حد يا الطاهر سلوكائنا وط حدد حد ألهم لم يكتمسوا ال

irançais du Nord rales, 1924, p.66, 76 عابة قاية ما بين الحرين

 A.Bernard, L'Afrique du Nord. Conférences de أنظر 1912. أنظر C.Jonnart, Lyautey, Paris, 1913, p.43

J.mélia, Le triste sort des indigènes musulmans d'Algérie, Paris, 1935, p.171 : قو الله المالية المال

- برجع نفسه، ص 169- 170.

تص الحادة 14 من هذا القانون على أن "الأهالي المسلمين غير المتحنسين بالجنسية الفرنسية والأعمال أن يشغلوا على غرار المواطنين الفرنسيين ووفق شروط الكفاءة الوظائف والأعمال ميعية" (بخريدة الرسمية للحمهورية الفرنسية، 6 فيفري 1919، ص 1358- 1359).

Assemblée Financière, 1932, nº4 🛋

🧾 قيود تضمنها قانون 4 فيفري 1919 (المادة 14).

عنها بالإسلامية لتمييزها عن الصحافة العربية الرسمية أو المستوحاة من الإدارة.

حمد منفسب المتشدد الذي كان يدعو إليه أنصار محمد عبد الوهاب يدين كل ما يمكن إن يسئ الحريب الإسلامي الطاهر خاصة استحداء المخلوقات البشرية قصد الشفاعة وعبادة الأولياء وعبادة القبور...أنظر أدناه.

عد التسمية ظهرت في حوالي 1909 كصدى لتسمية "الفتيان الأتراك"وتسمية "الفتيان الأتراك"وتسمية "الفتيان الأتراك" الفتيان : "يبدو أنه راقهم أن يسموا أنفسهم ب "الفتيان (La Tunisie, Paris, 1917, "قياسا على "الفتيان الأتراك" الذين كانوا معجبين بجم أيما إعجاب" (La Tunisie, Paris, 1917, "قياسا على الفتيان الأتراك" الذين كانوا معجبين بجم أيما إعجاب الفتيان الأتراك" الذين كانوا معجبين بحم أيما إعجاب الفتيان الأتراك" الذين كانوا معجبين بحم أيما إعجاب الفتيان الأتراك" الذين كانوا معجبين بحم أيما إعجاب الفتيان الأتراك" الفتيان الأتراك" الفتيان الأتراك" الفتيان الأتراك" الفتيان الأتراك" الفتيان الفتيان الأتراك" الفتيان الأتراك" الفتيان ال

Statistiques Générales, 1924, p.66, 76. 📆

عيد غاية لهاية ما بين الحربين، شوهد العديد من المدرسين المسلمين وخريجي المدرسة العليا وهم المدرسة العليا وهم ا

M.Ajam, Problèmes algériens, p\_1

🚐 سرجع السابق، ص 151.

الإسلامي في هذه

Coloni Trumelet principaux thauma Edmond Doutté, Id., Magie et rligi Octav Dpont et p.: Ernest Mercier Paris, 1901; Césai Cap. Duvaux, "La

'Archéologie d la j de la femme mu L'Algérie français Gennep, n Algérie série d'art. parus d'Archéolog. D'Ora

R.Ruyssen, Le cod

, الجزائر عشية وأثناء من حولة 1912)

"La formation de

ن مدير ديوان الحاكم ثر (3 أكتوبر 1900-كلف من حديد بمهمة الاجتماعية لصالحهم 1900). هذه المنحزات

ا الحاكم العام حظي

Millet, "Les Jeunes Algériens", p.175-176; J.Mélia, L'Algérie et la guerre, p.93 (21) J Mélia, ibid, p.151

(22) في خطاباتهم السياسية كانوا يعبرون عن آرائهم كما لو ألهم فرنسيون حقيقيون...

J.Mélia, L'Algérie et la guerre, p. 93 (23)

(24) عند نماية 1911، وحد الرأي العام الإسلامي، الذي صدمه نزوح المئات من الأسر التلمساء عزاء لذلك في الإفصاح العلني عن تعاطفهم مع الأتراك، الذي نشأ خلال الصراع الإيطاني التركي بصدد ظرابلس ...

(25) في هذا الباب؛ أنظر رد فعل فرحات عباس في مقال في شهر نوفمبر 1922 صدر في الجريد القسنطينية : Le Trait d'Union. فبعد أن أشار إلى البيانات الثلاثة للمنتخبين المسلمين الجزائريين اليا أثارت عضب المعجبين بالطغيان الروماني، كتب يقول: "بالفعل، عبر منتجبونا عن فرحتهم لانتص الشعب التركمي الذي لم يقترف سوى جريمة كونه مسلما وهو الانتصار الذي تم بفضل العديد م التضحيات ضد طمع وحشع الرأسمالية الأوربية حشع فرنسا... Le Jeune Algérien, p. 14

Revue du Maghreb, Genève, 1erc année, 2 juin 1916, p.68

التور العام المحسو المنا من معارضة القوى الد حكة لاصلاحة ذات العد سنوم بشراسة هذه القوي المحرد والثقاق للجرد ب الله القول أن العارض على مسطين الزعات ا الشال والوعات المي تروم النطر الما الوتر بين الإسلام الما من حكس أم يعلل النفس المي السح الأخير من القرن الناب الله الدير الأه الم مصر (1)، قا الوال الصراع بين دعاة الحاجة لينية"(2) من الحدا - الحروف الاجتماعية والتفا الأول، تعقد فيما الله اكتسى ال

ك لا إِنَّا مِكْتُوفَةُ الْأَيْدِي أَرِ عَ

# عمل (لثالث

## القوى الدينية المتعايشة

ي نطور العام للمجتمع الإسلامي للجزائر، خلال فترة ما بين الحربين، بالأزمة الدينية حد ت معارضة القوى التقليدية (لاسيما الجمعيات المرابطية) لأنصار التجديد التقافي حد ت إصلاحية ذات المصدر المشرقي.

حقوم يدراسة هذه القوى التي كان صراعها، طيلة أكثر من عشرين سنة، لحظة كبرى في السين والثقافي للجزائر المعاصرة.

حب لقول أن التعارض بين المرابطية والحركة الإصلاحية صيغة ميسورة لتقديم تحت مسطتين الترعات الإسلامية المحافظة والمدافعة عن التقاليد المحلية في المحال الديبي حدى و يترعات التي تروم التطور والإصلاح في المحال نفسه.

هـ توتر بين الإسلام التقليدي والإسلام الإصلاحي لم يكن ظاهرة خاصة بالجزائر. بل عدر عدر الله النفس العريض للتجديد الثقافي والديني الذي هزّ البلدان الإسلامية الشرقية عدر من القرن التاسع عشر، بدفع من كبار الإصلاحيين مثل أحمد خان (1817- الله عدد عبده في خدر وجمال الدين الأفغاني (1839-1898) عبر المشرق الإسلامي كله ومحمد عبده عدد الله عدد عدر الله على نحو متأجر جدا.

عوال الصراع بين دعاة الإسلام التقليدي وأنصار ما يمكن أن ندعوه ب "الحركة وحب السية" (2) من المحتمل أنه لم يبلغ في أي بلد إسلامي الأبعاد التي اتخذها في الجزائر عوف الاجتماعية والثقافية والسياسية الخاصة بهذا البلد. ذلك أن هذا الصراع المذهبي حد في غو الأول، تعقد فيما بعد بسبب الاختيارات السياسية للخصمين. وفضلا عن هذا، وحد الذي اكنسى مظاهر الخصومة حول آراء دينية ( وأحيانا ذات مصالح ظرفية)،

Ph.Millet, "Les Jeune

نېغىوت...

ات من الأسر التلمسانية الصراع الإيطالي التركي

1922 صدر في الجريدة التي المسلمين الجزائريين التي المسلمين الجزائريين التي بوتا عن فرحتهم لانتصار اللهي تم بفضل العديد من الدي تم بفضل العديد من الدي المسلمين Le Jeune Algérien, p.!-

الصراع، ومن المحتمل أن تكون قد فعلت ذلك بقصد إبقاء الجماعة الإسلامية في توري اجتماعي وديني من شأنه أن يحافظ على النظام القائم.

ومن ثم فإنه من غير المجدي السعي إلى تحليل الصراع الذي قام بين القوى الدينية الإسلام المنضوية تحت رايات الحركة الإصلاحية والمرابطية دون الاعتداد بالطرف الثالث الذي على الإدارة الفرنسية للحزائر. لاسيما وأن هذه الإدارة كان من ثوابت سياستها دعم الحزب المنيدو قادرا على حدمة (وإن على نحو غير مباشر) الهيمنة الثقافية والسياسية لفرنسا في الجزائر

## موقف الإدارة من الترعتين المتصارعتين

انتصر اختيار الإدارة مبكرا للنظام المرابطي الذي كان يوفر المزية المزدوجة المتمثلة في تأثيرت على الجماهير الشعبية وعدم انفتاحها على الترعات الدينية والثقافية (والسياسية دون ريب) دم المصدر المشرقي.

بالفعل، لقد خلصت التحاليل الرسمية للصراع الديني الذي كان يفرّق الرأي العام الإسلامي الجزائر إلى الخلاصات التالية:

أ) كان المرابطيون يقلمون أنفسهم بوصفهم أبطال إسلام متشبث بشكل صارم بالتفو والشعائر والعادات المحلية، وكانوا غير مالين بتطور الإسلام المعاصر وكذا عير عابئين بحد التيارات الفكرية سواء أكانت ذات طابع ثقافي أو سياسي التي كانت تسري في العالم العروكان هذا الأمر عثابة ضمانة للإدارة الجزائرية التي كانت تختى من جميع العواقب الممكة الجزائر، للمذاهب الدينية والسياسية السائدة في الشرق الأوسط.

ب) كان المرابطيون يحظون بثقة الجماهير الإسلامية (القلاحون، القرويون، البدو...). وكالم مقدورهم التأثير إذن بفعالية على الرأي العام الإسلامي.

هذه الاعتبارات لا يجب أن تنسينا بأن المرابطية ظلت ردحا طويلا من الزمن محل رية قبل الإدارة في الجزائر. فطوال القرن التاسع عشر، وحتى عشية الحرب العالمية الأولى، ك هذه الإدارة تماب الحركة المرابطية التي كان المؤرخون والمتخصصون في الإسلاب،

عدد في تلك الفترة يقدم والأجانب في نفوس المحصد عدل الدراسات المحصد عدا (4). فذكريات الاحصد مرتبطة إن المراطية كنظام معاد عدا المراون ديستورتيل دو المحمدات المؤر

ه منفعة التسيير الروحي A.Joly ، الا م تركم قبها مقاومة رّجال م يرى بأن الزاوية ليد كالك وبخاصة بؤرة <sup>ا</sup>

حدث الحاكم العام جول

ــــــ ـــــر عن "تطور الزوايا

ي عنرة نفسها، كتب ضابه حرية، بوصفه مديرا لشة حرد، الدحالون الكيار شدة الروح الجديدة ا

و يا منا، أخيرا، لاحظ مونان obert Montagne مناب التصوفي المعادي ال

لامية في توازد

الدينية الإسلامة الثالث الذي هو عم الحزب الذي سا في الجزائر،

المتمثلة في تأثيره ة دون ريب) ذات

العام الإسلامي في

كل صارم بالنقالب أغير عابئين بجميع ي في العالم العربي العواقب الممكنة ثي

اليدو...). وكان ا

ن الزمن محل ربية مر العالمية الأولى، كان بون في الإسلاميات

عصدة islam في تلك الفترة يقدمونها بحسبالها القوة النضالية للإسلام التي من شألها أن تذكي عصد وكره الأجانب في نفوس الجماهير الإسلامية المخلصة لقادتها الفكرية قلبا وقالبا.

خمع حل الدراسات المخصصة للمرابطية ، قبل حرب 1914-1918، على إصدار أحكام همة في شألها (4). فذكريات الاضطرابات التي هزّت الجزائر بين 1871 و1901 والتي ألقيت مريب على عناصر مرتبطة إن قليلا أو كثيرا بالجمعيات المرابطية (5) كانت ربما السبب في مدينة على عناصر معاد تماما لفرنسا (6). ثمة أمثلة تسمح بتصوير هذه الأطروحة:

كان البارون ديستورليل دي كونستان Le baron d E'stournelles de Constant في البارون ديستورليل دي كونستان الخصادة المرنسا"(7).

تحدّث الحاكم العام حول كامبون Jules Cambon (1897-1891)، في مداخلة له حدث الحاكم العام حول كامبون التعصب وارتأى بإلحاح إنشاء "مؤسسات من شألها عن شالها التعديد لنا منفعة التسيير الروحي والأجلاقي والديني لأهالينا" (8).

كن أ. حولي A.Joly ، الأستاذ بثانوية قسنطينة، يرى في الزوايا هذه أديرة وحلقات عن أن حولي M.Simian ، وهو عن تخركز فيها مقاومة رجال الدين الإسلامي" (9). وكان م. سيميان التعساء مأوى لهم حي فقول، يرى بأن "الزاوية ليست ديرا حيث يدرس القرآن، وحيث يجد التعساء مأوى لهم حسد، يركذلك وبخاصة بؤرة تمرّد حيث تحاك في الظل مخططات العصيان" (10).

في غنرة نفسها، كتب ضابط ترجمان ، الذي كان عليه فيما بعد أن يلعب دورا هاما في حد حرقية، بوصفه مديرا لشؤون الأهالي (انطلاقا من 15 جوان 1931)، بشأن المرابطين عنولاء الدجالون الكبار الذين يشوهون الدين ويثرون باستغلال سداحة الجماهير حد مثانة الروح الجديدة للفضيلة والتسامح التي سينهار تحتها وبشكل مبرم تأثيرهم حد دا).

وقويا منا، أخيرا، لاحظ أحد العارفين بالمحتمع الإسلامي لشمال إفريقيا، ألا وهو وحد موتان العاربية القليمة (المرابطية)، وحد موتاني القليمة (المرابطية)، استمرار الشجرة المغاربية القليمة (المرابطية)، حد عند التصوفي المعادي للمسيحية" (12).

هذه الأحكام المتنوعة لشخصيات مسؤولة قريبة في كثير من الأحيان من السلطة، أفضت إلى بلورة مذهب رسمي في هذا المجال. وهذا المذهب اقترح استخدام القوى المرابطية لصالح التأثير الفرنسي في الجزائر (13).

لم تتبن الإدارة الفرنسية إذن الحزب المرابطي إلا على نحو مناخر جدا كمساعد في مرقب المجتمع الأهلي. هذا الرفق في الموقف الرسمي حيال المرابطية دعت إليه ظاهريا الظروف آنذائه بالفعل، عند دنو ساعة الحرب 1914، حل محل حشية الادارة إزاء الجمعيات المرابطية، نوع الحماية العطوفة المجعولة لاستثارة واستمالة الولاء التام للمرابطيين وإخلاص هذه الجمعيات. كلايهيا حيثذ أن يشكل الولاء التام لهؤلاء عاملا أساسيا من أجل استتباب السلم في الأقاب الحزائرية، لاسيما وأن مستلزمات الحرب جعلت من تخفيف الجهاز الأمني في الجزائر أم

هكذا بدا من الأهمية عكان البحث عن اتقاء الاضطرابات المحتملة بالاستعانة بالله وحيين الذين هم المرابطيون. ومن المحتمل أن تكون مفاوضات قد أجريت سرا قصد هؤلاء المرابطيين على تشجيع السياسة الجديدة المعتمدة من لدن الإدارة الفرنسية في الجز ذلك أنه منذ الشهور الأولى للحرب، تكفلت الإدارة بنشر سلسلة توصيات أهم الإكليروس" clerge الرسمي الإسلامي وممثلي الجمعيات المرابطية الكبرى. في هذه التوصيات دعا الموقعون المؤمنين إلى عدم التأثر بدخول تركيا الحرب ضد الحلفاء وحثتهم على الاستعلق بفرنسا (14).

هذه المواقف، الشرعية في ذاتها، عندما تعكس الفكر الصميم لأصحابها، تكتسي والسياسية قابلة للنقاش، حينما يعبر عنها باسم المؤمنين، أو على الأقل كأداة ضغط معنوي عولاء. لذا رغم الولاء التقليدي غير المشروط الذي كان يحظى به المرابطيون في صلب الجسالامية الجزائرية، فإننا لا نبالغ إن ذهبنا إلى القول بأن تصريحاتهم التي تعبر عن عدائهم لتركالقوة الإسلامية، قد زعزعت الثقة غير المحدودة التي كان أتباعهم يضعونها فيهم.

ذلك أنه أيا كانت أخطاء تركيا حيال فرنسا، فإنها أي تركيا هي البلاد الوحيدة م تمتلك الراية الإسلامية، في نظر أغلبية المسلمين الجزائريين. وبما أنما تجاهلت هذا الوجه

الإسلامي وحساسية الأا ت والزوايا (وكذا أعضاء ت خميمية لأتباعهم ومن قسي ظل إلى غاية تلك اللح أيضلا عن هذا، فإن هذه الم في المدرسة الشرقية، والذير فقيحة ليس هو التعاطف الم حريين يعربون عن تعلقهم يمو هم بمثابة خيانة معنوية لل هذه انطلاقا من نحاية الحرب وأولتك الذين التزموا الله ينما حاول الإصلاحيون

خن نرى إذن أنه قبل حاق المواقف المواقع المواقف المواقع المواقف المواقف

وضعف المرابطيين.

#### الرابطية

له غاية الحرب العالمية الأولى - محرف عبد الحميد بن باديس

ن السلطة، أفضت إى المرابطية لصالح

كمساعد في مراقبة ريا الظروف آنذاك المرابطية، نوع من عذه الجمعيات، كان ب السلم في الأقاليد أمني في الجزائر أمر

لة بالاستعانة بالقادة ريت سرا قصد حمل الفرنسية في الجزائر توصيات أهم ممثلي ب. في هذه التوصيات حثتهم على الاستمرار

صحابما، تكتسى دلات داة ضغط معنوي على طبون في صلب الجماء نعر عن عدائهم لترك

هي البلاد الوحيدة ع تحاهلت هذا الوجه م

وحساسية الأهالي الدينية، فإن الإدارة الجزائرية ارتكبت خطأ دفع قادة الإسلامي وحساسية الأهالي الدينية، فإن الإدارة الجزائرية ارتكبت خطأ دفع قادة الوحيات والزوايا (وكذا أعضاء "الإكليروس"الرسمي) إلى اتخاذ مبادرة من شأنها الإساءة إلى عدت الحميمية لأتباعهم ومن ثم إضعاف تأثير القادة الروحيين للجماهير الإسلامية، ذلكم عدي ظل إلى غاية تلك اللحظة غير قابل للمناقشة.

وبصلا عن هذا، فإن هذه المواقف أثارت خشية المنقفين المسلمين، لاسيما أولئك الذين حمد في المدرسة الشرقية، والذين أصبحوا أهم أعوان الدعاية الإصلاحية في الجزائر. فما كان علم أعران الدعاية الإصلاحية في الجزائر. فما كان علم أعران المرابطيين، لأنه في ذلك العهد الذي يعنينا، كان عربون عن تعلقهم الشديد بفرنسا. ولكن التصريح بالمعاداة تجاه تركيا هو الذي عد عمد عنابة خيانة معنوية للجماعة الإسلامية.

.. نطلافا من نماية الحرب العالمية الأولى، أثقلت ذكرى هذه "الخيانة" المرابطية كاهل يده لإسلامي في الجزائر. فقد كان هناك إذن من تجرؤوا على الإساءة إلى تركيا في أوج وأولئك الذين التزموا الصمت. عند نماية الحرب، افتقد المرابطيون بعض صيتهم حد يسنا حاول الإصلاحيون، الذين كانوا غير معروفين في ذلكم الحين، البروز بانتقاد حد صعف المرابطين،

عن نرى إذن أنه قبل حصول المجاهة الحاسمة بين الإصلاحيين وخصومهم، كان تأثير حدا لتعديل المواقف المرابطية . ومن الجدير بمكان أن نعطي فكرة، منذ الآن، عن يدرية في النقاش الذي لم يكن يعني، من حيث المبدأ، سوى المسلمين. وكان لمثل عدرت أثر طوال الصراع الذي حصل بين القوى الإسلامية التقليدية وقوى التجديد.

## الد الرابطية

و الحرب العالمية الأولى، كانت القوة الدينية المهيمنة في الجزائر هي المرابطية (15). و حد الحميد بن باديس نفسه، الذي كان منشط الحركة الإصلاحية الإسلامية في

الجزائر، خلال ما بين الحربين، بمذا الواقع، وقد كتب يقول: [ قبل ظهور الحركة الإصلاحية، م يكن أحد يعتقد أن الإسلام يمكن أن يكون شيئا آخر غير المرابطية ] (16).

كان ثمة بالطبع ما يشبه "الإيكليروس"الرسمي الإسلامي. غير أن هذا الإيكليروس، فضد عن كونه موجودا فقط في المراكز الحضرية الكبرى، حيث توجد المساجد التي تراقبها الدولة، على يكن يتمتع بأي صيت ولم يكن يمارس أي تأثير ديني ومعنوي ملحوظ على السكد المسلمين(17).

كان ممثلوا الإسلام الحقيقيون في الجزائر إذن "المرابطيين" وأتباعهم، الذين كانت تنطيماً المعتلفة ذات حضور قوي في المدن والقرى وحتى في القبائل الرحل (18). هذا الوضع الممتنا بالنسبة للمرابطيين دام إلى غاية ظهور الحركة الإصلاحية، غداة الحرب.

للإبانة عن مدى الصراع الذي قام بين المرابطيين والإصلاحيين، يليق بنا تحديد الرف الجغرافية للمرابطية في الجزائر بعد الحرب العالمية الأولى 1914 – 1918، أي في الوقت الذي أخذت فيه البوادر الأولى للحركة الإصلاحية الإسلامية تتجلى بدفع من الشيخ القسنطيني الحميد بن باديس.

## 1- مدى انتشار المرابطية عبر الوطن

هناك وثائق وشهادات متنوعة عن تلك الفترة تساعدنا بدقة على تحديد المناطق ذات الكلم المرابطية والمناطق التي لم تكن تتوفر فيها الجمعيات والزوايا إلا على تمثيل رمزي (19). ودولله الدخول في تفاصيل جميع المنظمات المرابطية وفروعها، سنكتفي بتدوين الخطوط الكبرى لانتشالم المرابطية في الجزائر في الفترة التي تعنينا (20).

- أ) المنطقة القسنطينية التي تشمل المثلث سوق أهراس بسكرة سطيف حيث طفت الرحمانية (21). كانت أهم مراكز هذه الجمعية توجد في قسنطينة وبونة (عنابة حالب وسوق أهراس وسدراتة وعين مليلة ومسكيانة وسيدي ناجي وخنشلة وباتنة وبسكر وطولقة وأولاد جلال وفج مزالة وسطيف وبريكة وميلة وجبال الأوراس.
- ب) المنطقة الجزائرية الصحراوية بجنوب خط الأغواط الوادي، حيث سادت التيحانية (ﷺ التي كان أعضاؤها البارزون يقيمون في كردان (عين ماضي) وتماسين، قرب توقرت

كد للتجانية مريدون مت المحيرة وقبلية والمحيرة وقبلية والمحيدة الخط الرباد عمية الدرقاوة ، وكلاهما حيدة المحانية في مراكز مثل كت القبائل تعج بعدد كالمحيدها الروحي والفكري. المحيد الرحمن الإيلولي، المحية التي تمثل التل والساحي عبد الرحمن الإيلولي، الإيلولي، عبد الرحمن الإيلولي، عبد الرحمن الإيلولي، الإيلولي، الويلولي، الويلولي،

عوية بمستغانم التي كانت عاسع السريع لجغرافية السح السريع لجغرافية السدد حلاصة ما ؟ ثمة أمر يبدو حدد عرابطي سواء في شكل بيم حدد عرابة نفس السبحة والذك

خلف) وابن تكوك قرب

ك ت الصلات بين أعضاء نف د رح المرابطية، بحيث كان المد حلاحيين يتحاشى تلقائيا، وكأ «سلاه.

من جهة أخرى، كان شعب حمعيات والزوايا. وكان عدد الأ

ر الحركة الإصلاحية، .

هذا الإيكليروس، فضلا عد التي تراقبها الدولة، ملحوظ على السكاء

، الذين كانت تنطيما أ. (18). هذا الوضع المت.

تحدید المناطق ذات الکناه تمثیل رمزی (19). ودر بن الخطوط الکبری لانتشہ

كرة سطيف حيث طفت فسنطينة وبوثة (عنابة حال حي وخنشلة وباتنة وبسكر. بال الأوراس.

حیث سادت التیجانیة (22 سی) وتماسین، قرب توقرت

كان للتجانية مريدون متحمسون بالأغواط وورقلة والقليعة وتوقرت وطيبين (أولاد السايح) والهجيرة وقبلية والأعلية إلخ.

- منطقة الوهرانية: الخط الرباعي: تيارت وهران مغنية عين الصفراء حيث كان للطبيبة وجمعية الدرقاوة ، وكلاهما من أصل مغربي العديد من الأتباع (23).
- المحلقة القبائلية الصرفة حيث كانت تتعايش العديد من الجمعيات والزوايا المحلية. وبمعزل عن الرحمانية في مراكز مثل ذراع الميزان وبالسترو وطابلاط وقوراية وفي حبال حرجرة، كانت القبائل تعج بعدد كبير من الزوايا المستقلة بعضها عن بعض، فلكل واحدة منها تقبدها الروحي والفكري. أما الزاوية التي كان لها أكبر إشعاع في القبائل فهي زاوية حيث عبد الرحمن الإيلولي، الواقعة قرب أقبو.
- ي حقة التي تمثل النلّ والساحل، حيث كانت المرابطية ذات وجود مشتت حدا، باستثناء عشر التمركزات الهامة في وادي الشلف. من بين هذه نذكر زوايا مازونة (قرب عند) وابن تكوك قرب بوقيراط (منطقة مستغانم) وهي ذات تقاليد سنوسية وزاوية عدية بمستغانم التي كانت عند منشئها درقاوية.

السمح السريع لجغرافية المرابطية الجزائرية، غداة الحرب العالمية الأولى، هل يسمح السريع لجغرافية المرابطية الجزائرية، غداة الحرب العالمية الأولى، هل يسمح حد حدصة ما ؟ ثمة أمر يبدو مكتسبا: وهو أنه لم يخل أي مكان من القطر الجزائري من المدينة مرابط أو في شكل فرع يرأسه حد حرب روحي) أو في شكل زمرة من المؤمنين أو "إخوان" يظهرون أخوقهم اللدينية من حد درسة نفس السبحة والذكر، وهذا بالاحتلاف على نفس المسجد وإن أمكن بتبني حد عد المدرسة القرآنية.

ر حبة أخرى، كان شعب القرى والأرياف وحل القبائل الرحالة، تحت إمرة مختلف مدد الأتباع أو المتعاطفين هائلا. إن الإحصائيات المتأرجحة وغير

الدقيقة في هذا الباب، لا يمكن استحضارها هاهنا إلا من باب الإشارة ليس إلا. وهكذا لما كالصراع على أوحه بين المرابطيين والإصلاحيين، بعد تكوين جع م ج (ؤ ماي 1931)، حرف المرابطيون وحلفاؤهم على تكوين جمعية منافسة ليؤكدوا وجودهم أمام الإدارة الجزال بوصفهم الممتلين الحقيقيين لجماهير المسلمين. وهكذا أسسوا جمعية العلماء السنيين (جع سر 15 سبتمبر 1932) واستظهروا في 1935 عدد 3 ملايين من الأتباع (24). غير أن هذا العبولغ فيه عن قصد. ذلك أن عدد السكان في الجزائر كان في 1931 يتوزع على النحو التائي (25) الأوربيون : 881584 ، المسلمون : 5588314 (26). إذا سحبنا عدد النساء والأطف نصل بالكاد إلى عدد 2 مليون بالنسبة للكهول. بيد أن الكهول لم يكونوا جميعا يسلحمعيات الدينية. لذا نرى أن التقييم الأقرب من الواقع هو تقييم روبيرت مونتاني بالنسبة للحمعيات الدينية. لذا نرى أن التقييم الأقرب من الواقع هو تقييم روبيرت مونتاني بالنسبة للحمعيات الدينية. لذا نرى أن التقييم الأقرب من الواقع هو تقييم روبيرت مونتاني بالنسبة للحمعيات الدينية النوان "حوان" (25).

ومهما كان الأمر، فإن المرابطيين كانوا يتمتعون بصيت واسع لدى السكان القرو والبدو الرحل. غير أن هذه القوة الدينية كانت تعول على السكان الأقل حظوة احتماد وفكريا. في الواقع كانت الحركة المرابطية تسود في عالم قروسطي تطغى عليه الترافع والمعتقدات السحرية والقدرية والبؤس.

#### 2- الدعامة الاجتماعية للمرابطية

إن قاعدة المرابطية الجزائرية، رغم انتشارها، كانت هشة نسبيا. هذا الضعف الأساسي تفاقم بأنواع مختلفة من التهديدات الخارجية انطلاقا من الحرب العالمية الأولى.لقد سبق لنا أشرنا إلى فقدان الصيت الذي أدى بالجمعيات المرابطية (كما بأعضاء "الكهنوت"الإسالرسمي) إلى الخضوع التام للتعليمات الإدارية عند دخول تركيا الحرب (تهاية أكتوبر 14 لكن، فضلا عن هذا الضعف المعنوي، كانت المرابطية قد أخذت في فقدان زبائنها القدامي شاهدت الانجيار التدريجي لقوة امبراطوريتها.

يجب وضع هذه الظاهرة في علاقة مع التقلبات التي تعرّض لها الأساس الاحتمال للمرابطية، كما حددناه سالفا. ذلك أنه منذ نماية الحرب العالمية الأولى (وربما :سببها)

لريفي الجزائري في الحنلوّ ببد تحد وهكذا افتقر المستوطنون == ستغاثة (28). وقد سرّعت العاء الناتج عن الحرب، ظاه 📨 او 1921 امتحانا عسيرا بالنسبة - ت بامجالس المالية الجزائرية. و 🚽 🛥 🕳 الحكومة ج. ميرانت بما يد من صحيح ويا للأسف، إ قع أحاشية من الغنم، وحد ا معب للغاية. وأرى بأن على \_ يحر السنة 1920- 1921 التي أير البؤس الذي ساد في البلاد لى هذه الكوارث الطبيعية يجد انقاذ ماشيتهم في حال (31)، والرشوة الإدارية التي ح - حلى إلى الأرياف قوّى هجرة

حراء مثال العسكريين والعما الشيان الذين بقوا في البلاد في في التحرر من الوساق كل هذه العوامل قد فعلت شريانفعل، بعد هدوء في 1919

وفضلا عن هذا، اجتذب سرا

محركة المرابطية.

س إلا. وهكذا لما كاله وهكذا لما كاله أو ماي 1931)، حرص أمام الإدارة الجزائر أماء السنيين (ج ع س 24). غير أن هذا العلم يتوزع على النحو التالم النساء والأطفال لم يكونوا جميعا ينتسبوت مونتاني بالنسبة السيورت مونتاني مونتاني بالنسبة السيورت مونتاني بالنسبة السيورت مونتاني بالنسبة السيورت مونتاني مونتاني مونتاني بالنسبة السيورت مونتاني بالنسبة السيورت مونتاني مونتاني بالنسبة السيورت مونتاني بالنسبة السيورت مونتاني مونتاني

م لدى السكان القرود ان الأقل حظوة احماد طي تطغى عليه الترخات

. هذا الضعف الأساسي الله الله الله الأولى. لقد سبق لنا العضاء "الكهنوت" الإسلال للهرب (تماية أكتوبر 1914) فقدان زبائنها القدامي القدامي التها القدامي السلام القدامي السلام القدامي السلام الم

ض لها الأساس الاحتمام الأحتمام الأولى (وريما بسببها) عمام

ويفي الجزائري في الخلو ببطء لصالح الهجرة إلى فرنسا أولا ثم لصالح المراكز الحضرية على وحهون على المستوطنون الجزائريون إلى اليد العاملة الأهلية، مما جعلهم يوجهون تدميناتة (28). وقد سرّعت السنوات العجاف المتعاقبة ، نتيجة الجفاف المستليم، وكذا وعام الناتج عن الحرب، ظاهرة خلو الأرياف الجزائرية من ساكنتها. وكانت السنوات و1921 امتحانا عسيرا بالنسبة للسكان المجلين العاملين في الأرياف. وكذلك كان الشأن سنوات من 1925 إلى 1931. وقد تجلى تأثير هذا الوضع الاقتصادي الكارثي في تنافيل المالية الجزائرية. وكان لرئيس المندوبية العربية شريف سيسبان أن توجه حبنئذ على على:

قا صحيح ويا للأسف، إثر سنوات العجز المنقضية، كما على إثر نسبة الوفيات على المناهم هذه السنة (1931) في على الغاية. وأرى بأن على الإدارة مساعلةم مساعلة جمة "(29). وأضاف "إننا لا السنة التي نحياها والتي خلاها مات الناس السنة التي نحياها والتي خلاها مات الناس النبي ساد في البلاد، كما انتشرت العديد من الأوبئة لاسيما التيفوس" (30). عنه الكوارث الطبيعية يجب إضافة قسوة القانون الغابي الجزائري الذي حرم الأهالي المقاذ ماشيتهم في حال الجفاف الحاد. لا يجب إغفال، من جهة أخرى، مهالك والرشوة الإدارية التي جردت الفلاحين والبدو الرحل من كل ما لديهم. إن امتداد الى الأرياف قوى هجرة الشبيبة نحو المدن، مقلصة بذلك وعلى نحو متزايد الزبائن

علا عددا هائلا من الشبان القرويين الذين تعاظم حراء مثال العسكريين والعمال الذين هاجروا إلى فرنسا. فالتجربة التي عاشها هؤلاء قد يلا تغذين بقوا في البلاد في البؤس الاقتصادي وفي الجهالة. إن حاذبية الرواتب الجيدة كحرم في التحرر من الوسط العائلي والإفلات من المحظورات التقليدية وريما حب كي هذه العوامل قد فعلت فعلتها ودفعت جيلا جديدا من الشبان الجزائريين نحو والتعمية بعد هدوء في 1919، لوحظ إقبال جم للشبيبة الإسلامية على فرنسا. وها هي

أرقام بعينها تعطي فكرة ما عن هجرة العمال الجزائريين، التي اتخذت في بعض السنوات شكَّ الـتروح (32):

| العودة | الهجرة | لسنوات |
|--------|--------|--------|
| 6000   | 7444   | 1914   |
| 20489  | 23340  | 1918   |
| 17497  | 5568   | 1919   |
| 17380  | 21684  | 1920   |
| 26289  | 44466  | 1922   |
| 36990  | 58586  | 1923   |
| 57467  | 71028  | 1924   |

أحذت هذه الأرقام في الاستقرار بعد ذلك حول معدل يتراوح بين 40 ألف و50 ألف عن المائلة بالنسبة للفترة ولا تنم عن الفقر الاقتصادي للسلامة المحليين فحسب، بل تنم كذلك عن الحاجة الماسة للتحرر من الإكراهات التقليدية لدى الشلفة.

لم تكن عواقب هذه الهجرات القوية للسكان صوب فرنسا هينة على صعيد التطور الدلافهان في صلب المجتمع الإسلامي. فإن نحن غضضنا الطرف عن الزواج المختلط المترتب عنه ففي هذه الحال، يجب علينا النظر في التحولات الاجتماعية والمعنوية التي عانت منها الأولالسلامية نتيجة عودة حشود من العمال المفرنسين نسبيا من حيث طرائق عيشهم وإلى حد من حيث طرائق تفكيرهم.

بالفعل، لم يسع المهاجرون الذين اندجحوا ثانية في وسطهم الأصلي إلى معاودة التخبيساطة وتلقائيا مع عادات وتقاليد الأجداد. فقد أنشؤوا بيوتا قائمة على الرّعة الفردية وقب بسعوبة بالمراقبة الأخلاقية والوصاية الروحية للمرابطيين أو أتباعهم. إن الروح الاقتصالكتسبة في أوربا جعلتهم أقل استجابة لمطالب المرابطيين أو أقل كرما حيال أعمال الروالخيرية. لذا يمكن القول بأن الشبان الذين عادوا من فرنسا ضيعتهم المرابطية نهائيا.

و كنت نمسية ومواقف و معهد التقليدي التقليدي التقليدي و عن غير وعي، ه التعليد. وهكذا فتحت الندا و السياسي للما التعليد و المافئة والأدبية والأدبية والأدبية والكومتية ولية ولكومتية والكومتية والكومتية والكومتية والكومتية والكومتية ولية ولكومتية والكومتية والكومتية والكومتية والكومتية والكومتية ولكومتية والكومتية وال

🚄 من كانوا يسمون ب

حري الأهليين المحليين اله

🕶 إحرات المثقفة المتحر

مخشرت كلها وهذه التيارا

صيب تصور فرداني وواقعي

🚅 🗕 القدامي الذين لم يتأ:

حلاقا من بداية النط

حسيت بأن قدامي ا

السنوات شكل

4 ألف و50 ألف

فتصادي للسكا

ليدية لدى الشية

صعيد التطور العم

بتلط المترتب عنها

نت منها الأوساط

بيشهم وإلى حد م

إلى معاودة التكيّن

لترعة الفردية وقب

، الروح الاقتصاد

حيال أعمال الزو

كاثيا.

عضيف بأن قدامي المهاجرين الذين أهرهم نمط الحياة الأوربية، مع ما ترتب عن ذلك من عيد الله من عيد الله المعلقة ومواقف أخلاقية ومنعكسات عملية وطرائق اقتصادية وتربوية شكلوا بذورا عديب وسطهم التقليدي.

الموازاة مع عملية التغريب هذه التي أحدثها الشان المسلمون العائدون من فرنسا، عن عن عير وعي، هناك مبادرات حكومية سعت إلى إحداث التطور الاجتماعي والتقافي حك المسلمين. وهكذا فتحت الأحكام الليبرالية النسبية لقانون الرابع فيفري 1919، بشكل عن ومكذا فتحت التدابير الليبرالية نسبيا الموجودة في قانون 4 فيفري 1919 الطريق للتحرر دحماعي والسياسي للمسلمين بمنح الحق الانتخابي لبعض الشرائح من الأهالي (33) وبتقليم سيبلات الأولئائ الذين كانوا يرغبون في الحصول على الجنسية الفرنسية.

ريادة على ذلك، وتحسبا للاحتفال بمانوية الاحتلال الفرنسي للجزائر، بذلت الإدارة المحلية حدد إضافية لصالح التعليم والحدمات الاحتماعية لصالح الأهالي، وبشكل أعم، في اتجاه "الغزو حدي "لسكان المسلمين. هذه الدوافع ذات الطابع السياسي والثقافي ساهمت في انتشار واسع حدي "كت والأفكار الفرنسية في الوسط الإسلامي.

حيرً نضيف أن إشاعة المفاهيم العلمية والإيديولوجية الجمهورية وشيوع بعض النّزعات عيث النّزعات والأدبية (الكومتية أي التأثر بأوجست كونت، الرومانسية الإنسانية)، كل هذا حدد حير عقة وضعية لدى عدد كبير من المئقفين المسلمين عريجي المدرسة الفرنسية. كان حل مد مر كانوا يسمون ب "الفتيان الجزائريين"أطباء وصيادلة منتصرين لدين العلم، أما سلك حيد أهليين الحام فكان مواليا للدين الوضعي religion positiviste (34)، وكانت مد إصرات المثقفة المتحررة من المعتقدات التقليدية قادة فكر الشبيبة. حينقذ ندرك بأن هذه عنو على وهذه التيارات الفكرية قد وجهت الشبيبة الجزائرية للعشرينيات والثلاثينيات حيث من وواقعي للحياة وأوحت لها بحب الرية واللامبالاة الدينية.

صلاقا من بداية التطور هذه الفكرية والأخلاقية، لم يعد صبت المرابطيين يبدو هشا إلا \_ حر غدامي الذين لم يتأثروا قط بالحضارة الأوربية. بيد أن ساعة الهيار المرابطية في الجزائر

.<del>-</del> -

ع غن

وبينما كانت الشبيبة الجزائرية ذات التكوين الفرنسي تنأى وتنفصل تدريجيا عن المعتقدات المرابطية، كان الشبان المسلمون خريجو المدارس الشرقية والجامع الإسلامي بتونس (الزينوة يعودون إلى ديارهم حاملين أفكارا جديدة، تلك الأفكار التي كان أتباع محمد عبده ، المتحقق حول رشيد رضا، منشط المنار، ينشرونها بحماس فياض، وشيئا فشيئا، تكونت في الجزائر، بيد 1919 و1925، نخبة ذات تكوين عربي، لا تتقن في أغلب الأحيان سوى اللغة العربية، ومعارف تماما للمؤسسات المرابطية وأكثر للمعتقدات التي كرستها سذاجة السكان الريفيين والبد الرحل، وهي من قبيل السحر والترهات أكثر مما هي من قبيل السنة المحمدية.

غداة الحرب، وبفضل الترعة الليبرالية للإدارة الفرنسية، انخرطت الشبيبة المسلمة ذا التكوين الفرنسي أو التكوين العربي في الصحافة، وبينما كان الأوائل يقيمون الحوار مع الإدر مطالبين بحقوق مدنية أكبر وتوسيع أكبر للتعليم وتحسين ظروف المعيشة للجماهير الإسلام (35)، فإن الآخرين أي المثقفين الإصلاحيين كانوا يتوجهون لإخوالهم في الدين أنفسهم، أمر جعلهم يعون مشاكل العالم المعاصر وانتشالهم من قبضة المرابطيين.

وهكذا، منذ نهاية الحرب العالمية الأولى، لم تكن الحماعة الإسلامية في الجزائر بجمعة عي عبادة قادة الجمعيات الدينية والزوايا. وقد أفضى التطور العام للمجتمع الإسلامي الذي قدم منذ حين خطوطه الكبرى، إلى تكوين العديد من التيارات الفكرية والاجتماعية غير الموت للحركة المرابطية. بل أكثر من هذا، تزعزعت هيمنة المرابطية تدريجيا بسبب الدعايات الفرللتحديديين اللائكيين حريجي المدرسة الفرنسية وأنصار النهضة العربية الإسلامية في الجزائر.

غير أن هذه الحركات المعادية للمرابطية لم تفلح في إضعافها إضعافا قويا إلا بعد عشرة سنة من الكفاح المستمر. وغداة الحرب العالمية الأولى، ورغم التهديدات الدقيقة التي كالت تلوح أمامها، فإن المرابطية كانت في أوج قوتها وكانت تبدو القوة الدينية والأخلاقية الوحيدة في المجتمع الإسلامي الجزائري.

3- الرسسات المرابطية

- كا يمارس التأثير المرابه - كا يمارس التأثير المرابه الد - أنارها على الحياة الد أسمال المائة والت - يمارة، نريد الإبانة والت عرف التمييز التقليدي ب

ولنك الذين يرتقي المرابط كون المرابط المرابط المرابط الأمر المرابط الأمر المرابط الله يصدرون عر

--- و مناك تراتبية في الفد - د د استجدي فإن ذلك حو الولي الحالي أو ذلك

ه در نبره المرئي وبقاء فروء
- حا الولي، أكان حيا أو - عادة وبعمل خيري ، محمد بنعرز التقليد الروحي

رفط هذا، سنميز بين ا
 حيّ.

- ئ يوصفه شخصا ميّتا:

--- فيه) فضائله المقدسة -- و لإلهام والشفاء والعزاء -- يمكن للمقدم (تلديه -- سنلام هبالهم النذرية.

3- المؤسسات المرابطية

كي كان يمارس التأثير المرابطي في الجزائر؟ للإحابة عن هذا السؤال، ينبغي فحص المؤسسات عيمة وآثارها على الحياة الدينية والثقافية والاجتماعية للسكان المسلمين الجزائريين.

حــ أدبيات غزيرة باللغة الفرنسية حول مسألة المرابطية. ودون الوقوف طويلا عند ما هو ـــول كترة، نريد الإبانة والتشديد على أوجه المرابطية الجزائرية الأكثر دلالة (36).

م عوف التمييز التقليدي بين المرابطيين الذين يرتقي نسبهم إلى ولي صالح محلي (ولي جمعها ويبه وأولئك الذين يرتقي نسبهم إلى الرسول في والذين، بسبب ذلك، يعتقد بأهم من حوم لكن أن يكون المرابطي الوريث الروحي لشريف أو ولي أو أن يدين بشهرته لقدسيته مر نادر)، فإن الأمر سيان بالنسبة للمؤمن البسيط: فجميع المرابطيين وجميع الأولياء حيم رحال الله يصدرون عن نفس العناية الالهية ونفس الفضيلة المقدسة ويتمتعون بالبركة. محمد أن هناك تراتبية في القدسية، غير أن الولي الأكبر، البعيد في المكان والزمان، ليس بمنقذ حد في استحدي فإن ذلك يتم بدافع نوع من الورع ولكن دون قناعة كبيرة. ما يهم، في حقد هو الولي الحالي أو ذلك الذي يمكن إدراكه مباشرة سواء من خلال حضوره الفعلي أو مد حدل قبره المرئي وبقاء فروعه وأعماله حية.

عد سم الولى، أكان حيا أو ميتا، في أغلب الأحيان بواقع عيني ومؤسسة مرابطية وبمكان حد يعبدة وبعمل حيري ومسجد ومدرسة قرآنية إلخ. في كثير من الأحيان وفي نفس حيسة. يتعزز التقليد الروحي لولي متوفى بفضل وجود ونشاط ولي حيّ. ولكن، من باب حي عرب هذا، سنميز بين المؤسسات المرابطية القائمة على الولي الميت، والمؤسسات التي حيّ.

- ي عبوصفه شخصا ميتا: في هذه الحالة، يكتسب قبره أو ضريحه (أو المكان الذي يفترض عن الله عن طريق التحويل. وهكذا يأتي الناس إلى حواره بحثا عن حد و إغام والشفاء والعزاء وأسباب العيش والمصير الأفضل. يمكن للقبر أن يصبح مكانا حد كد يمكن للمقدم (تلميذ أو وريث روحي) أن يقيم بقرب المقام المسدس لاستقبال حد و مناهم هباقم النذرية.

يا عن المعتقدات تونس (الزينونة) عبده ، المتحلقون ، في الجزائر، بين لعربية، ومعارضة الريفيين والبدر

بيبة المسلمة ذات الحوار مع الإدارة يجماهير الإسلامية لدين أنفسهم، أملا

الجزائر بحمعة على سلامي الذي قدت تماعية غير المواتبة ب الدعايات القرية مية في الجزائر.

ويا إلا بعد عشرين الدقيقة التي كات لأخلاقية الوحيدة ثي لكن في الغالب الأعم، لا تحاط أضرحة الأولياء الصالحين بمؤسسات دائمة ذات طابع اجتماعي. هذه الأضرحة موسومة بقبب نتجلل السبل المؤدية إليها، ولا تكتسي أهمية كبرى في الحياة الاجتماعية على عكس ما هي عليه في حياة الأفراد المسلمين. هناك بعض الأولياء الصالحين المشهورين حدا (نظرا للأساطير التي تسند لهم "المعجزات أو الخوارق") الذين هم موضع حج سنوي وجماعي، يستثير إقبالا جما في كثير من الأحيان. (37). نذكر على سببل المثال حج سيدي أحمد بن يوسف (ت. في أواسط القرن الخامس عشر) بمليانة وسيدي عبد الرحمن الثعاليي (ت. في حوالي 1480) بالعاصمة وسيدي بومدين (ت. في 197) قرب تلمسان. لكن، ما عدا هذه اللقاءات السنوية (أو الموسمية) بمناسبة حجات القبائل أو مجموعات من الخضر، فإن القبب قلما تزار في بقية السنة. من حين لآخر فقط، تبعث الزيارات الفردية أو الأسرية الحياة في هذه القبب مؤقتا.

- المرابط شخص حيّ: في هذه الحال، تبدى إقامة المرابط المسماة في الغالب زاوية بوصفها مكانا دائما للقاء. وقائد الزاوية هو إما وليّ محلى أو وريث روحي ودنيوي لشريف من الشرقاء أو وليّ، وإما القائد الأعلى المحلي لجمعية مرتبطة باسم وليّ صالح أحني عن البلا (مثل القادرية الجزائرية التي على رأسها عبد القادر الجيلاني المتوفى في 166/561 ذو الأصل المشرقي). تمثل الزوايا الجزائرية مؤسسات دينية مدرسية و حيرية في الآن نفسه (38). كدهي رقع مقدسة من خلال الوجود الفعلي أو الرمزي للوليّ . أما الحرم المقدس المكون مرافع الضريح أو منبر الولي، فهو محاط بمبان مخصصة للاستعمال الجماعي. والمدرسة، وبوصفه مركزا للحياة الدينية والفكرية وكمؤسسة للأعمال الخيرية، تؤدي وظائف هامة في الحياة الاجتماعية للجماعة الإسلامية في الجزائر.

أ) الوظيفة الدينية للزاوية: لقد شجعت الزوايا، المبنية في الغالب بعيدا عن المدن، وبعيدا عي ضوضاء الحياة المدنية، النظاهرات المختلفة للحياة الدينية. ولما كانت توفّر الخلوة الروجة بشكل موات للغاية، فقد سمحت لأتباعها أن يزاولوا حياة من الطهارة. لكن، وفضلا عي هذه الأبحاث الفردية عي السمو الروحي، بلورت الزوايا حياة دينية جماعية منظمة بإحكم وشكلا من التقوى المنهجية، الرامية إلى الخلاص المستقبلي (39). وأيا كانت المآخذ الموج

مسرائطية، بسبب بعض التقبير على التقبير على أو بعض التجارب الصو مروحانية الإسلامية وقد سام مسمو الأخلاقي في الأوساط

الوظيفة الثقافية للزاوية مسل وظيفة الأساسية للمدرسة وطبغة الأساسية للمدرسة وعماء شبان الدوار أو انقيا في فمة العلم الديبي للمرابط منسخ المصري خليل حيل حيل هذا المصنف نوع من حيل الزوايا تدرس كتب الحيالة

ستنبنا بعض الزوايا المرابطية التي كانت حر روايا القبائلية التي كانت حل المرابطيين حد العربية الحديثة. ومن تم حد إسلامي. ذلك أن تكوية حد إن عالما في أوج التحول من الأد

و تبعد الاجتماعية للزوايا: ومن البديهي أن الدور حب بشخصية قائدها المرابط للمرابطية، بسبب بعض التقنيات المتصلة بالعبادات وبعض الطقوس التي يرى حصومها بألها يدع أو بعض التجارب الصوفية التي تعد شاذة، فإن الزوايا مع ذلك كانت أماكن سامية للروحانية الإسلامية وقد ساهمت في إشاعة إحساس ديني قوي من باب الحرص الدائم على السمو الأخلاقي في الأوساط الإسلامية.

الوظيفة الثقافية للزاوية: بطبيعة الحال، لقد تعززت الوظيفة الدينية للزاوية وتوسعت بغضل وظيفتها الثقافية. يمكننا القول إن الزاوية كانت في الآن نفسه مدرسة. وقد تمثلت الوظيفة الأساسية للمدرسة المرابطية في المثابرة على بلوغ المعرفة التامة بالنص القرآني وإعطاء شبان الدوار أو القبيلة تربية إسلامية قاعدية. وبمعزل عن الدراسة القرآنية فإن أوج أو قمة العلم الديني للمرابطيين كان يتمثل في دراسة المصنفات القديمة للفقه المالكي مثل مختصر الشيخ المصري خليل بن إسحاق (ت. في 1394) المعروف في الجزائر باسم سيدي حليل. هذا المصنف نوع من الكتاب الذي يشتسل على الطقوس والأحكام القضائية المفيدة للمسلمين في ممارستهم الدينية وحياقم الفردية والأسرية والاحتماعية. وفي مقابل ذلك، المسلمين في ممارستهم الدينية وحياقم الفردية والأسرية والاحتماعية. وفي مقابل ذلك، العرادا.

المتنبنا بعض الزوايا المرابطية مثل زاوية الهامل (المؤسسة في حوالي 1850، قرب بوسعادة) على الزوايا القبائلية التي كانت توفر في الغالب تعليما للغة العربية ذا مستوى معتبر، فإنه في حريا القول بأن حل المرابطيين لم يكونوا يهتمون بالدراسات الأدبية الكلاسيكية ناهيك عن حريث العربية الحديثة. ومن ثم تعذر عليهم الاطلاع على التطور الفكري والديني للعالم حرياً إسلامي. ذلك أن تكوينهم التقليدي الصرف أبقاهم في عالم قروسطي يحاذي على حرية تم تعويضه بشكل من الأشكال بفعائية كبرى على الصعيد الاجتماعي.

وطيفة الاجتماعية للزوايا: لقد اضطلعت الزوايا الجزائرية دائما بدور اجتماعي لا عدد ومن البديهي أن الدور الاجتماعي للزاوية كما إشعاعها الثقافي قد كان مرهوط عدد بتخصية قائدها المرابطي أو نائبه المقدم, وكان بعض المرابطيين بمثابة بركة بالنسبة

طابع ى في أولياء ن هم

، عبد قرب وعات

سبيل

دية أو

زاوية

شريف

ن البلد الأصل ). كما ئون من

ني الحياة

بوصفها

عيدا عن الروحية ضلا عن الإحكام

. الموجهة

لقبيلتهم أو دوارهم في فترة كانت فيها الساكنة الإسلامية للأرياف والجنوب غير مسيرة كينبغي وعرضة لتعسف الأقوياء. وقد أمكن لبعض الزوايا الأكثر غنى والأكثر حرصا على شهر التقليدية، أن فرضت انضباطا جماعيا قائما على احترام التعاليم القرآنية والعادات القديمة وطالتحكيم الصارم للقائد المرابطي. وقد سعت إلى "تمدين" سكان الأرياف القساة بتلقينهم ميا الأخلاق الاجتماعية الضرورية القائمة على احترام الكلمة المعطاة وإكرام الغريب وحب المسلو وفضيلة التسامح (41). لقد سعت دائما إلى تخفيف يؤس الناس وآلامهم الجسدية. فبنشره الخير حولها وبضمان الأمن النسبي في الأرياف، ساهمت في الترقية الإنسانية والفكرية للسكالحرومين، هؤلاء السكان الذين كانت المؤسسات الوحيدة في صلبهم مدة طويلة تجتهد في نشاسن التعليم والعدالة.

هذه الإشارات القليلة حول الوظيفة الاجتماعية للزوايا لا تصلح، بالطبع، إلا في الحالات كان فيها المرابطيون عادلين أو أولياء حقيقيين وحيث كان أتباعهم يسلكون سلوك المؤك الأوفياء لقادقهم الروحيين. لكن للأسف، لم تستطع كل الزوايا أو لم يكن ذلك طموح بلوغ المثل الذي أشرنا إليه.

#### 4- ضعف المرابطية

بالفعل، لم تنجز جميع الزوايا مهمتها الخيرية كما لم ينجز جميع المرابطيين الدور الهام التكانوا منذورين مبدئيا لأدائه. وفي هذا الباب، الشهادات كثيرة، و تكشف عن أنواع كثيرة الشطط والإخلال بالصدقة والعدالة وعدم الوفاء بالكلمة المعطاة (42). هناك مرابطيون يوفقوا في بسط هيمنتهم على أتباعهم إلا بترهيبهم وتحديد صحتهم (كانوا يزعمون الحقادرون إلى إصابتهم بعاهة إلخ) وعائلتهم وازدهارها (عقم النساء، الإناث، فقدان الحقاد ونذرهم بحذا التهديد العظيم لأهوال الاحتضار الفظيع! هذه التهديدات الرهيبة كانت ترو مخيال الناس البسطاء، ويجبرهم، عن طريق نوع من الابتزاز الشيطاني، على الطاعة العمياء (43).

نشطط المرابطين هذا أن يت هؤلاء كانت تصدر في الغال و الفال و النشاطان و النشاطان و النشاطان و النشاطان و كانوا يعتبرون بأن و القانون الإلهي. وكان بعض ما يفوق طاقتهم.

🥌 گفت المؤسسات المرابطية نة

ورحهة مؤسسيها، أي نشر المحكم حرمانا، وإذكاء الحرك على تيارات الأفكار التي تنة والشأن سواء على الصعيد دورها الاجتماعي التقليدي ال أن التطور التاريخي للجز أن التطور التاريخي للجز جتماعية. قيل لنا إن الجمعيا وهذا بالإحالة على الانطلاقة فرتيطة بالمقاومة المغاربية لهجما هذين كانوا مرشدي ومبشري

خهادات القادة المثقفين دالة لل المسلامية الإسلامية معادة الشعب الجزائري، بفضل للمرابطية التي أصبحت تة

العالمية الأولى، لم يكو

ملامي الجزائري بحمعا على فك

سيرة كما ليمة وعلى لهم مبادئ ب المساواة ة. فبنشرها ية للسكان

> لحالات التي وك المؤمنين ث طموحها

هد في نشر

ر الهام الذي اع كثيرة من مرابطيون أم زعمون بأقم لمان الحصاد كانت تروع العمياء (43).

.(44)

كان لشطط المرابطين هذا أن يترتب لا محالة عن التنظيم المادي للزاوية أو الجمعية. ذلك موارد هؤلاء كانت تصدر في الغالب عن الهبات المغتلة سواء بقدا أو زيارة والعطايا الخيرية. كان المرابطيون ينظرون إلى النشاطات اليدوية كانحطاط ووجدوا أنفسهم بحبرين على التماس كرم أتباعهم. بل كانوا يعتبرون بأن الهدايا والهبات والخدمات الجانية حقا من حقوقهم ، وفق ما يتبه القانون الإلهي. وكان بعض الورثة المرابطيين ، غير الجديرين بأجدادهم، يطالبون تعيم بتقديم ما يفوق طاقتهم.

الذا، ألفت المؤسسات المرابطية نفسها قد وصلت ، في بعض الحالات، إلى نقيض وجهتها يُول ووجهة مؤسسيها، أي نشر الصدقة بإعادة توزيع الممتلكات، بدل العيش على عالة حكان الأكثر حرمانا، وإذكاء الحركية الروحية والثقافية للإسلام بدل الغوص في التقليد الجامد عندق على تيارات الأفكار التي تنشط وتحرك العالم الإسلامي المعاصر. ونظرا لانعدام رحال حي لقيمة والشأن سواء على الصعيد الديني والثقافي وصعيد النشاط ، فإن حل الزوايا المرابطية حت عن دورها الاحتماعي التقليدي و لم تعد تعني سوى بثرائها المادي.

وخال أن النطور التاريخي للجزائر قد ضيق أيما تضييق من مهمة المؤسسات المرابطية حيث والاجتماعية. قيل لنا إن الجمعيات المرابطية كانت من حيث تكوينها، طليعة الدفاع عن حيث وهذا بالإحالة على الانطلاقة المرابطية للقرن السادس عشر، وكذا على الأحداث عن المؤسطة بالمقاومة المغاربية لهجمات المسيحية الإيبرية bérique. وكثيرا ما يشار إلى مثال عشر كانوا مرشدي ومبشري السكان المسلمين خلال غزو الجزائر، أثناء تورة 1871 عشر. حير بات التي وسمت إخماد الفتن في الجزائر pacification إلى غاية نهاية القرن الناسع عشر. حير بالعالمية الأولى، لم يكن أحد يفكر في استعادة راية الحرب المقدسة. كان الرأي حير الجزائري بجمعا على فكرة النطور السلمي تحت رعاية فرنسا. وفي هذا الباب، عنها دام المقادة المثمنينات في حين باسم الجماعة الإسلامية كان يرى بأن مثل الشبيبة الجزائرية الإسلامية يقوم على حين عادة الشعب الجزائري، بغضل مساعدة فرنسا الديمقراطية (45). هذه هي إذن إحدى حشيرية للمرابطية التي أصبحت تقريبا دون غاية.

وفضلا عن هذا، إن كانت الجمعيات والزوايا قد ظلت إلى غاية تلكم الساعة الأض الصالحة الوحيدة للمجتمع الإسلامي ومستودع الساة بلا منازع، فإن الدور الشرعي أخذ يفلت من أيديها لصالح أعضاء "الكهنوت"الرسمي الجزائري. لقد كانت المدن الجزائرية الكبرى تحتويه على مساحد مراقبة من قبل الدولة ومزودة بأئمة ومدرسين ومنتين كانوا يقومون على السلطة العقائدية الإسلامية الرسمية. من جهة أخرى، جرّد القضاة المرابطيين من امتياز التحكيم.

وهكذا وجدت المرابطية نفسها منهكة (معنويا وماديا) بفقدالها هذه الصلاحيات لصلح "الإيكليروس"الرسمي الإسلامي وإلى حد ما لصالح المتعلمين أو العلماء الإصلاحيين (46).

ولم يبق حينئذ سوى مجالين استطاعت المؤسسات المرابطية أن تقدم فيهما بعض الخدمات المرابطية أن تقدم فيهما بعض الخدمات للجماعة الإسلامية: مجال الأعمال الخيرية والتعليم.

ق بحال الأعمال الخبرية، لم تكن جميع الزوايا تتوفر على موارد كافية كي تمارس بسخة الكرم والصدقة. كانت ظروف المعيشة في طريق التحول الجذري، وقد أصبحت الأسبواسطة القوافل نادرة جدا. ولم تكن سبل الاتصال تمرّ حتما بجوار الزوايا، كما فقدت الجلماعية تماسكها القديم، وهكذا أخذ الناس يتخلون عن عادات التعاون، وشيئا فشيئا سعالإدارة الفرنسية إلى الحلول محل المؤسسات الاجتماعية المحلية. كما اجتذبت المكاتب المحالية المعوزين في المدن وجردت الزوايا من شهرتها المتمثلة في كولها بركة الفقراء الوحيدة (47 وبالنظر إلى ما قدّمنا، لم تعد المؤسسات المرابطية المراكز الاقتصادية الضرورية للحالامية.

بقي إذن بحال التعليم. كان هناك بالطبع تنظيم للتعليم العمومي. ولكن في تلكم الفترة و تعنينا، لم تكن الجهود الخاصة زائدة على الحاجة، وكان من شأن دور الزوايا أن يكون التعليم وأخصب مما كان عليه حقا. لكن التجهيز الفكري لهذه المؤسسات المرابطية كان غير كاف فقد كانت تحجم عن ضمان تكوين المعلمين خارج نظامها الخاص (48). وكان جامع توت الكبير يبدو لهم مريبا. أما مؤسسات الشرق الإسلامية (لاسيما الأزهر) فكانت تنظر بوصفها هرطقية إن قليلا أو كثيرا، بسبب انفتاحها على الوهابية وإصلاح السلفية، وهما ملف ناصبتهما المرابطية الجزائرية العداء الشديد. ولما كان المستوى الفكري العام للزوايا رديثا،

قدين كانت تكوفم كانوا في محال الدراسات العرب كل ما هو صادر من المشرة هيب المتشدد والمعارض بعنف أوقد صاحب هذا الرفض للأ حيل راهن العالم العربي عبى الإطار الضيق للكلاسية تحقى الإطار الضيق للكلاسية تحقى الإطار العربية الحديثة بد محين خطأ حسيما بإدارتهم الظن المسوا حديرين بالكره أو يعنون عن انتمائهم للأمة والسياسي والوطني.

كان من شألها التأثير على الحدارة الفرنسية لا من بالحيط كان في وسع الإصلابين شدد عليهم قانون التعليم التعليم عناصر إسلامية مواقع عن عناصر إسلامية مواقع عن هذا، سمحت عواقد حياتريين (49) وفي الوقت نحت إلى الوقوف ضد تركيا

كم الساعة الأطر شرعي أخذ يفلت رية الكبرى تحتوي ومون على السلطة

الصلاحيات لصالح لاحيين (46). هما بعض الخدمات

التحكيم.

کي تمارس بسخاء

. أصبحت الأسفار . كما فقدت الحياة وشيئا فشيئا سعت .بت المكاتب الخيرية قراء الوحيدة (47). الضرورية للجماعة

ن في تلكم الفترة التي الزوايا أن يكون أكر طية كان غير كاف. أو وكان جامع تونس ألكانت تنظر إليها السلفية، وهما مذهبان عام للزوايا ردينا، فإن

الذين كانت تكونهم كانوا يثرون بالضرورة هذه الرداءة وظلوا في جهل مطبق بالتقدم على الدراسات العربية والإسلاميات. كان المعلمون المرابطيون يخشون خشية كل ما هو صادر من المشرق العربي، خوفا من العدوى الإيديولوجية للوهابية. ذلك أن للقمب المتشدد والمعارض بعنف لعبادة الأولياء الصالحين وكذا لجميع المعتقدات المرابطية منه ب "البدعة" كان بمثابة فرّاعة للمرابطية الجزائرية.

وقد صاحب هذا الرفض للأفكار الدينية ذات المصدر الشرقي نوع من اللامبالاة لدى ويتقوقعهم حين حيال راهن العالم العربي وانعدام الفضول إزاء الأدب العربي الحديث. ويتقوقعهم على الإطار الضيق للكلاسيكية البالية والموسومة بالخصوصية المحلية وبإنكارهم كل قيمة بية للأفكار العربية الحديثة بدعوى صدورها من بلدان تعتمد الوهابية المريبة، ارتكب في خطأ حسيما بإدارهم الظهر للتقدم الفكري. وشيئا فشيئا شعر البسطاء من الناس بأن خيين ليسوا حديرين بالكره أو الشاآن بما ألهم يدعون إلى الانفتاح على العالم الإسلامي ويعلنون عن انتمائهم للأمة ويربطون الإحياء الديني ببعث الثقافة العربية والشعور الديني فسياسي والوطني.

هند الغاية المزدوجة للحركة الإصلاحية، في اتجاه وعي إسلامي شامل وفي اتجاه وعي كان من شأمًا التأثير على الوجدان الشعبي. وفي مقابل ذلك، ألفى المرابطيون أنفسهم بالإدارة الفرنسية لا من باب الولاء الإرادي والمعقلن فحسب بل زمجردين من حرية حينظ كان في وسع الإصلاحيين أن يقدموا أنفسهم بوصفهم زعماء على السكان الذين شدد عليهم قانون الأهالي الخناق وكمدافعين عن الجنسية الإسلامية حيال عناصر إلى مسخ شخصية هؤلاء الأهالي، سواء تلك التي قامت بها الإدارة الفرنسية أو حياصر إسلامية موائية للمذهب الاندماجي الجزائري الفرنسي.

وخللا عن هذا، سمحت عواقب الحرب العالمية الأولى للإصلاحيين بالاستفادة من الواقع المتفاضة تركيا، تحت قيادة مصطفى كمال القوية، استثارت حماس الإصلاحيين كما فيتواتريين (49) وفي الوقت نفسه جعلت المرابطيين في حيرة من أمرهم، لأفيم دعوا منذ علت إلى الوقوف ضد تركيا (ويبدو أن هذا حصل نتيجة محاباة للسلطة) وأعربوا عن أمنيتهم في تمزم تركيا وتمان. وهكذا أحذت صحافة حركة الفتيان الجزائريين

وصحافة الإصلاحيين النامية في استغلال أخطاء المرابطيين قصد القضاء على تأثيرهم الذي كانوا لا يزالون يتمتعون به في صلب الجماعة الإسلامية.

وهكذا أدى صعف الحركة المرابطية الداخلي وظهور قوى دينية واحتماعية وفكرية منافسة والتحولات الاقتصادية والثقافية التي استفاد منها المجتمع الأهلي، إلى العزلة التدريجية للنظام المرابطي في الجزائر، خلال فترة ما بين الحربين.

### 5- عزلة الحركة المرابطية

منذ نهاية الحرب 1914- 1918، بدا جليا أن الحركة المرابطية الجزائرية وكأنها عكى عليها بالعزلة، لا على الصعيد السياسي فحسب، بل أيضا على الصعيد الاجتماعي، ونظ لضياعهم في العزلة وبعدهم عن "ضجيج المدينة"وافتقارهم للمعلومات الكافية حول الوقالاجتماعية والسياسية الجديدة، لم يعد المرابطيون يتابعون إيقاع التطور المعاصر. فهذه العزالة المغزافية التي كانت في السابق سبب وجودهم والتي كانت تمثل قوقم المعنوية والاجتماع أصبحت بالنسبة إليهم عقبة كأداء في المجتمع الحديث. ولما كانوا يجهلون جهلا تاما الخطرية التي كانت تأخذ أبعادا متزايدة ، فكانوا يشاهدون هذه الظاهرة مكتوفي الأبد كانت الشبيبة تنفر منهم والمدن تأبي تأثيرهم.

من جهة أخرى، كان نوع الحياة نفسه السائد في الديار الإسلامية الجماعية يبدو على مطابق للمحتمع الجزائري لما بعد الحرب. فالسلطة التامة لقائد لا ينازع، سواء من حيث قرارًا الروحية أو الدنيوية وخضوع "الإخوان" الكامل لقاعدة قروسطية وتشارك الممتلكات الموتقاسم نفس المصير أكاد خيرا أو شرا، والتعارن الأخوي ومحو الأنانية أمام حاجات الجمعة كل هذا كان خاصا بالزاوية ويجب القول بأنه لم يكن ممكنا خارجها.

إن تعلّم الحياة الحضرية سواء بالاحتكاك مع أوربي الجزائر، بالنسبة للبعض: بالاحتكاك مع المحتمع الأم، بالنسبة للبعض الآخر، قد حدد نوعا حديدا من المواقف الاجتمال لدى العمال الشباب المسلمين. فمفهوم المرتب خاصة قد فرض نفسه كشرط أساسي لكل وكل خدمة لصالح الغير.

وخلاعن هذا، ساهم تق في كانت تدعي إنجاز بالظواهر المادية للحاض هذه للرابطي كما قطعوا ص يحدة على ذلك، قلص تك حربطية. هذه البرجوازية كانت تقريبا مفصولة عن لسلطة وكانت مناضدة حيث كانت تحجم عن الم

لإذاعة (انطلاقا من ( ق المجصلة، في الجزائر,

حصر خاصة في الترفيه وكان

وهكذا وجدت الجمعيات في الم في الم في الم في الم الم في الأرياف أي الم في الم الموسات المرابطية تقليم من الم الموج من الم من المحتود، وبدل الحروج من الم من المحتود وتقريبهم من الم مكتفين بمداخيل غير م مكتفين بمداخيل غير م في طريق الانقراض. و يحد الشعب بجد في ركاهم من عصرهم. هذ

ــ فقالى.

ونصلا عن هذا، ساهم تقدم التعليم في القضاء على الأساطير المرابطية وصنع المعجزات حدو، التي كانت تدعي إنجاز الخوارق وإجراء العلاج الخارق دون اللجوء إلى العلم. ونتيجة عدم بالظواهر المادية للحاضر ووعود المستقبل، انفصل العديد من الشبان المستأصلين نهائيا على عداء المرابطي كما قطعوا صلاقم مع وسطهم الأصلي.

ردة على ذلك، قلص تكوين برجوازية إسلامية صغيرة مرائية للحضارة الأوربية حقل المعلمة. هذه البرجوازية الصغيرة (معلمون، موظفو الدولة والجماعات المحلية، رجال حدد كانت تقريبا مفصولة عن الشعب. أولا من حيث وظائفها نفسها: كانت تمثل إن قليلا عبر لسلطة وكانت مناضدة للشعب. ثانيا من حيث تنظيم أوقات فراغها (ربما حرصا على حدة حيث كانت تحجم عن المشاركة في التظاهرات الدينية والفلكلورية الجماعية. كانت لها حدة خاصة في الترفيه وكان بإمكافها أن تتعاطى متعا لا تقدر عليها الجماهير: المطالعة، حدة الإذاعة (انطلاقا من 1930) والرحلات السياحية إلى فرنسا أو إلى المدن الكبرى حدة (الساحل). في المحصلة، لم يكن لهذه البرجوازية أي شيء مشترك مع ممثّلي الإسلام حدة الجزائر.

وهكذا وحدت الحمعيات المرابطية منعزلة شيئا فشيئا في مجالاتها. واقتصر زبائنها على حدد باقين في الأرياف أي الحيل القديم الذي كان يتشبث، من باب الضرورة أو من باب حدر لأساسي، بالعيش الهادئ للدوار أو القبيلة. لقد قلصت هذه العزلة الإشعاع الروحي حدري للمؤسسات المرابطية تقليصا كبيرا.

- عنى، وبدل الخروج من "حرمهم المقدس"، والذهاب صوب المدن، والسعي إلى اجتذاب المدن، وبدل الخروج من "حرمهم المقدس"، تقوقع المرابطيون على أنفسهم وركنوا إلى المسلام، مكتفين بمداخيل غير كافية لا تسمح لهم بأداء دور اجتماعي وثقافي فعال، وبزبائن عبرخ في طريق الانقراض، وبينما كان العالم يسير بسرعة متعاظمة صوب الحداثة، وفي حد الشعب يجد في ركابهم الرضا، افتفروا إذر الحيال والحركية اللذين من سألهما أن حد يكيفون مع عصرهم. هذا النقص قد حكم عليهم بالعزلة والاختناق الاقتصادي ومن حد لثقافي.

ذي كانوا

ة وفكرية التدريجية

أهما محكود عي، ونظر ول الوقائع نهذه العزلة والاحتماعية تاما الحبا

ة يبدو غير حيث قراراته كات المادية

ت الجماعة

في الأيدي

للبعض، ل الاجتمات في لكل حب

#### - النضوب الثقافي للمرابطية

لقد تفاقمت العزلة الاجتماعية للمرابطية الجزائرية بسبب افتقارها للوسائل الفكرية. أنه في الوقت الذي أخذت الحركة الإصلاحية تتعزز بقوة متزايدة، كانت المرابطية تعنز ناطقين فعالين وشخصيات بارزة. وهكذا أخذ الإشعاع الثقافي الخاص للزوايا يتوارئ المدارس الرسمية أولا ثم أمام مراكز التعليم المنشأة في كل مكان من قبل الإصلاحيين الإشارة إلى تأثير حامع الزيتونة المتزايد.

المكالم تشكر عدالا

10日日日本日本日本

المراجع وتندرا

- التكريد ولا كت

المساعد من ل أمو سنك

المداع المعاج الخراج والمسك

المرافقة فيدون تنا

المراهب إنقال أوالهد إزارا

-

ことで アッカス 次の

من جهة أخرى، لم تعد أبحاث الحركة المرابطية نفسها على صعيد الصوفية، تنطوي حاذبية، وهذا دون ريب مرده إلى الفقر الفكري للمرابطية الجزائرية. ثمة محاولة وحيدة بأن يشار إليها بالنسبة لفترة ما بين الحربين: محاولة أحمد بن عليوة من مستغانم (ت. 4 غير أن مساعيه الصوفية كانت منذ بدايتها ترمى بالهرطقة من قبل الأوساط الإصلاحية أو بساطة مرتبطة بالسنة القرآنية الصرفة، للسببين التألين:

أ- انكب بن عليوة ون إعداد ديني كاف على المذاهب الصوفية القابكة التي تعلور هامش الصوفية السنية وقد تبنى التفاسير الرمزية للمعرفة الروحانية الإسلامية هامش الصوفية السنية وقد تبنى التفاسير الرمزية للمعرفة الروحانية الإسلامية اللاهوتية العظيمة والأسرار المستغلقة. ولكن، في الواقع، يمكننا القول حول تخريجاته ر. أرنالديز R. Arnaldz حول تفسيره الغنوصي : "إنه يترك جانبا ما يشكل الميزة بالكتب التي يروم استكناه مرحا، ويعوض رسالتها الحقيقية بتحيلات يزعم أها ويصرح بأنه ينطوي على المعارف الأكثر غيبية للعالم ولكنه في الواقع يفاحئنا جعد وحمد الطفولي للغرب والعجيد،" (50). لكي نقتنع بذلك، حسبنا الإطلاع على وحبه الطفولي للغرب والعجيد،" (50). لكي نقتنع بذلك، حسبنا الإطلاع على كتاباته "الصوفية"، التي قدمها تيتوس بوركاردت Titus Burckardt (51).

ب- والحال أن مرابط مستغانم ظل متحها الأسباب ودواع يجب الإبانة عنها البحث عن مذهب تأليفي للمسيحية والإسلام، الذي استئار في حينه بعض يسبب دلالته السياسية ولكن عواقبه المذهبية لم تتمكن من إثارة حماس المسلمين والمسيحين (52).

الفکریة. ذلك بطیة تفتقر إل یا یتواری أمه سلاحیین دو۔

> ية، تنطوي عنى ة وحيدة حديرة نم (ت. 1934 سلاحية أو كانت

التي تطورت على السلامية المعرفة الناس وقع المعرفة المعرفة المعرفة المخاصة المناحة المخاصة المعرفة المخاصة ونقية المخاصة ونقية المخاصة ونقية المخاصة ونقية المخاصة ونقية المخاصة ونقية المخاصة المخاصة ونقية المخاصة ونقية المخاصة ونقية المخاصة ونقية المخاصة المخاصة ونقية المخاصة ا

)). الإبانة عنها صو حينه بعض التعاص

للسلمين ولاحمه

لملاع على عينة م

وهكذا لم تشكل محاولات بن عليوة أي خلاص للمرابطية في الجزائر، بل على عكس حد. فالمرابطية قد افتقرت أيما افتقار لشخصية كبيرة من شأن قدسيتها أو شهرتها الدينية أن تعزز الحس الشعبي وتخفف من آثار الدعاية الإصلاحية. لقد فقدت المرابطية منذ مدة طويلة حركيتها الابتكارية. ولما كانت عاجزة على التأثير الفعال في عصرها، فقد أصيبت هي نفسها حركيتها الابتكارية. ولما كانت عاجزة على التأثير الفعال في عصرها، فقد أصيبت هي نفسها حواء العصر حتى في آخر معاقلها.

فعلا، إن الروح التحديثية استطاعت في المحصلة أن تتغلغل حتى في الزوايا المرابطية الأكثر عبر من ضجيح الحارج.وهكذا طرقت الحضارة الغربية، من حيث مظهرها الرفاهي، أبواب عبر عن ضحيح الحارج.وهكذا طرقت المخضارة الغربية، من حيث مظهرها الرفاهي، أبواب عبر عرقا قويا. ودرج أبناء المرابطيين ، الأثرياء والعاطلين عن العمل في كثير من الأحيان، عبر تقضية أوقات قراغهم في المدن، بعيدا عن المرافية الصارمة لمؤسساقهم. وامتصت الحنارة عنينا طاقات الزوايا وأبعدت جزءاً من الشبيبة المرابطية عن أداء واحباتها التقليدية. بعد أن عند المرابطية زبائها، أجهز العصر على جوهرها نفسه.

عد أن جردت المؤسسات المرابطية من وظائفها التقليدية جزئيا من قبل الدولة (التعليم، حدة وجزئيا من قبل المجتمع الحضري (العمل الخبري)، وبعد أن عزلت في مواقعها بعيدا عن عدر خديثة للتواصل والمبادلات الاجتماعية، وبعد أن تعرضت للهجومات القاسية الشرسة حر قبل المثنين ذوي التكوين الفرنسي والمتقفين العرب أصحاب البرعة الإصلاحية، كانت هذه حرسات، في منتصف ما بين الحربين منذورة للتلاشي المادي والاستتراف المعنوي البطيء.

إن سيرورة إضعاف المرابطية في الجزائر هذه قد اشتدت نتيجة نشاط الحركة الإصلاحية

## هوامش الفصل الثالث

- 1) حول البرعات الإسلامية المعاصرة، أنظر Encyclopédie de l'islam (الطبعة الجديدة والقديمة)
- 2) لن نشدد على تحديد هذا المذهب الذي أشاعته الأعمال الكلاسيكية مثل : Laoust, Le réformisme ) دن نشدد على تحديد هذا المذهب الذي أشاعته الأعمال الكلاسيكية مثل : orthodoxe des "Salafiya"
- 3) أنظر مثلا: خلاصات Histoire: "Les confréries et le pouvoir français", in Revue d l'Histoire أنظر مثلا: خلاصات Rligions (Paris), t.CXIII, 1936, p.256-274...
- E. d المغزائر. الذكر منها: 4 وحاصة في الجزائر. الذكر منها: 4 وعاصة في الجزائر. الذكر منها: 4 وبيات كثيرة باللغة الفرنسية حول المرابطية في المغرب وحاصة في الجزائر. الذكر منها: 4 cu, Les Khouan. Ordres rligieux chez les Musulmans d'Algérie, l'ère et 2ème Ed. Paris, 1846, npr. A Alger, 1913; Cap. E.Guénar, "Les Oulad Sidi Cheikh, Résumé de leur histoire depuis leur inc jusqu'à lur révolte de 1881", in Bulietin Soc. Géog. Archéolog. Oran, 1882, p.328-345; Henri cyrier, La confrérie musulmane d Sidi Moh.B.Ali Es-Snouci et son domaine géographique en de 1300 H/1883; Cdt Rinn, Marabouts et Khouan. Etude sur l'Islam en Algérie, Jourdan, 1884;
- 5 نيذكر ببعض الأحداث الأهم: أن تدخل الشبيح الحداد زعيم الرحمانية في الانتفاضة القبائلية في 1871، وقد الحما مدحى الجهاد. ب) الاضطرابات في الجنوب الفسنطيني (1873- 1876) واضطرابات الجنوب الجزائري (1734- 1876) في بلاد الشعائبة، ثم في 1882) التي كانت من تدبير رحال الدين. ج) حركات التمرد في الغرب الجزائري أقاصي الحدود المغربية الجزائرية كان وراءها أساسا القبيلة المرابطية لأولاد سيدي الشيخ (1881) وبوعمامة "صاحالهمامة"هومرابطي ذو شهرة وصيت (1881-1882) إلى عاية استسلامه التام في 1902).
- 6) نترك حانبا التقديرات الذاتية الصرفة القائمة على الاعترافات الدينية أو القناعات السياسية للكتاب الأورب
   الذين عنرا بحسالة المرابطية. -
  - Les congrégations religieuses chez les Arabes, p.71 (7
    - Le Gouvernement général de l'Algérie, p.76 (8
  - Les confréries religieuses et les marabouts en Algérie, p.414 (9
    - Les confréries islamiques en Algérie, p.1' (10
      - La presse périodique arabe, p.203 (11
    - La formation des partis politiques en Algérie, p.129 (12
- 13) الرأي الذي عبر عنه ش. روني لوكثير بطريقة مباشرة وهو يتحدث عن مرابطي المغرب: "لأجل هذا، == اللجوء إلى الأساليب التي سبق أن نجحت في الجزائر وتونس والتي تمثلت في تأليب الرابطين بعضهم ضد
- والإمساك باحسن وأفضل الجمعيات المرابطية تأثيرا". situation religieuse au Maroc, p.833)
- 14) أنظر Massignon, "Les musulmans français et la guerre" (fac-imilé des adresses et انظر ) انظر (14 mandations en arabe, avec notices et traduction, dans RMM, vol.XXXIX, déc. 1914, p.173-264
- 15) حول المرابطية وتجلياتها المختلفة ومؤسساها الاحتساعية والثقافية والدينية (الزوايا ...)وتنظيماتها (الحصو ومذاهبها الخاصة (الصوفية) لا يمكننا سوى تقلم إشارات مقتضبة. ففضلا عن مراجع ص ....، (لاسيما العمل

- es religieuses musulmates —
- al: Soufisme, août-sept Alliers du Sud, 1952; Allier 7; Abou Abd el-Rahman
- آ. Pedersen, Leyde, 1960 من المادية ا
- تخر هذه الشهادة من تلكم
- تعين للمسيحين ظلوا دوما
- islamiques en Algérie 15
- -- على وجهة النظر الإصا
- ے علی رسمیہ اسطر اوصا حداد حداد عدہ ممکن التفکیر فی ا
- علا العاملة بمعن التعامير في المعاملة فرنسا
- يمكاننا أن نعتبر الخارطة الغنية
- حاء الجمعيات الدينية الإ
- ique ds confréries
- an, art. Algérie-el-Djazza
- المستعد المحملة من اسم المؤسس: ا
- متحرة ليستكمل تكوينه الديني
- lgérie
- الخوس: أحمد التجاني المولود في
- مشریحه بفاس). حول هذه الزاه hmed Tedjani" in RA LV.
- 🗾 🖳 🕳 هي زاوية شرفاء وزان (
- مرتعا إلى مولاي العربي الد
- lgérie; Ch. René- 📜
- olit Etr., avril 1937, p.13
- امارسيل سيميان، مرجع ساي لاجتماع الذي تم يوم 12 -
- إلى والعمال (الأهليين) إلى وا
- أوت 1848 حول الطوارئ". آ

El, IV, p.715-719 art. : أنظر: O.Depont et X.Coppolani, Les confréries religieuses musulmanum tasawwuf (L.Massignon); Etudes traditionnelles, Paris, nº spécial; Soufisme, août-sege A.J.Arbery, Le soufisme, tra. Fr. de J.Gouillard, Paris, Ed. des Cahiers du Sud, 1952; A.Be. religion musulmane en Berbérie, Livre III, chap.II et bibliog., p.306-317; Abou Abd el-Rahman El-Husayn el-oulami, Tabaqat el-ufiyya, éd. Avec notes et index par J. Pedersen, Leyde, 1950

\_\_\_ مارس 1938، ص 6

 حدد الشهادة من تلكم الفرة: والحال أن هوالاء الموظفين الديمين المأحورين للدولة والذين أصبحوا بعد ك تمعن المسيحيين ظلوا دوما يعاملوك باحتقار من قبل المسلمين الحقيقيين، لأنا كان تأثيرهم ذائما قبر ذي .(M.Smian, Les confréries islantiques en Algerie

على وحهة النظر الإصلاحية، التي مؤداها أن النظام المرابطي ينطوي على حميع أنراع البدع على على عمارحة، بمكن التفكير في نطبيق حكم قابريال لوبراس على الجؤائر؛ الو يادرنا بوضع حارطة لجميع مظاهر (Etades de Sociologic religieuse, Paris, PUF, 1955 p. 272) احدة من مناطق قرسيا ستيقي بيضاء"

الكبري: الخارطة الغنية التي قدمها دوبون وكوبولاني صالحة إلى غاية عشية الحرب الكبري: (domaine géographique des confréries religieuses musulmanes)

EI, IV, p.700-705, art. Tariqa : إلى الجزائر، يمكن العودة إلى الجنوبة الإسلامية في الجزائر، يمكن العودة إلى (L.Massignon); Augustin Berque, Essai d'une bibliographie critique de confréries religione musulmanes en Algérie"; L.Massignon, Annuaire du monde musulman, art. Algérie-el-Djazze 📧 حت اسمه من اسم المؤسس: محمد بن عبد الرحمن المولود في القبائل حوالي 1728. بعد دراسته بالجزائر، ذهب عَمْ السُّولِينِ الديني والصُّم إلى الجمعية الخلواطية. توفي في 1794 (منزيحه بالعاصمة). حول هذه E. de Neveu, Les Khouan, M.Simian, Les confréries islamiques en Algérie

عب احمد التجاني المولود في 1737 بعين ماضي. قام بأسفار إلى المشرق والمغرب (وهران، المغرب). توفي في الله المراجع المذكورة أعلاه: Layer, Confréries religienses: على المراجع المذكورة أعلاه: Layer, Confréries religienses musulamnes; L.Arnaud, "Sidi Ahmed Tedjani" in RA 17

🗀 🚅 هي زاوية شرفاء وزان (المغرب) أسسها مولاي عبد الله بن إبراهيم (ت في 1687). أما زاوية الدرقاوة ے سرعما إلى مولاي العربي الدرقاوي الذي أسمها في 1823 في قبيلة بني زروال شمال فاس. حول هاتين

E.de Neveu, Les Khouan; M.Simian, Les confréries islamiques en Algérie; Ch. René-Leclere, La situation religieuse au Maroc. L'Afrique Française, mai 1938, p.220

Lucien Paye, "volution du peuplement de l'Afrique du Nord", dans Polit Etr., Juin 1937 And the last

Polit.Etr., avril 1937 - يسجل بخلما الصدد بأن عدد المنخرطين في الزوايا كان يقدر في 1910 ب ر بيا سيان، مرجع سابق، ص 52)

الله عن رغب في أن تتحذ الإدارة جميع التدامير عن رغب في أن تتحذ الإدارة جميع التدامير حدال (الأهلين) إلى واجبالهم...وقد طال خاصة باعتساد التسخير المديّ إن اقتضى الأمر ذلك وتطبيق Assemblées financières, session de mai-juin 1919 ي 1848 حول الطوارئ"، أنظر

- oust, Le

Maunie Maunie R ligions E. d : e. Les I or A Alg , ne jusqu'a

eyrier, La

e 1300 I

187، وقد 🕳 لعزائري (71 رب الجزائري بوعمامة "حاحا

الكتاب الأررة

الأجما هذاه عد بعضهم ضد = a situation reli

Massignon Massignon minandations تظماقا (الجمع -(لاسيما العمل 😅

- Assemblées financières, 1932, nº4, p.21 (29
  - 30) المرجع نفسه، ص 21.
- - N.Gomar, L'émigration algérienne en France, 1933, p.31-32 (32
- 33) بناء على هذا القانون، اكتسب 421000 حزائري الحق الانتخابي. أنظر: 422000 و 33 كلي هذا القانون، اكتسب 421000 حزائري الحق الانتخابي. أنظر: 33 كلي وفتان Quelques aspects de la vie sociale et de l'administration des Indigènes en Algérie, Alger, p.48
- 34) إن المدرسين يتوفرون على صحيفتين: La Voix des humbles التي أنشئت في وهران في 1921 والتي تخطط لله المدرسين بدعاية نشطة لصالح اللائكية تحت شعار : "من أجل تطور الأهالي بواسطة الثقافة الفرنسية عن الأحزاب بعيدا عن العقائد". أما La Voix indigène التي أنشئت في 1929 بقسنطينة فقد كانت معرف للإكليروس الإسلامي والإصلاحيين في الوقت نفسه، وكانت تدافع عن مذهب الاندماج الفرنسي الإسلامي.
- 36) لنذكر سريعا بأصل كلمة مرابطي: في العربية مرابط: القيم على الحراسة في مكان من الحدود. عندما حل \_\_\_\_\_ فقدت هذه الأماكن الحدودية أهميتها لدى المسلمين من الوجهة العسكرية فتحول المرابطون إلى رجال دين \_\_\_\_\_ يعيشون في الغالب في حملب المجموعة بعيدارعن العالم في زوايا أو أماكن نائية. في الجزائر، تستعمل كلمات وشريف وأحيانا والى دون تمييز للدلالة على "مرابط".
- 37) نحيل على أوصاف 4 كـ ermenghem, Le culte des saints dans l'Islam maghrébin, Paris, 1954
- 38) قدم الحاكم العام جول كامبون في صيغة نكتة هذا التحديد لكلمة زاوية الذي وهو ليس بعيدا عن ﴿ "الزاوية مؤسسة من قبيل الدير والكنيسة والمدرسة والفندق"، المرجع السابق، ص 65.
- 39) لقد بينا في حوانب أخرى مختلف "تقنيات التحية" التي وضعتها الأنظمة المرابطية بعضها ساذج وبعضها معقد، حسب الأنظمة وحسب الرعايا -ses et voies du réformisme en Ilam, dans AIEOA, t.XVIII معقد، حسب الأنظمة وحسب الرعايا -XIX, 1960-1961, p.359-403
- 40) إن العزلة الثقافية للمرابطية الحزائرية بالنسبة للقومية العربية والعالم الإسلامي بعامة كانت من العوامل طمأنة للسلطات المحلية. كانت الإدارة تخشى تغلغل أفكار القومية العربية والجامعة الإسلامية في الجزائر. لقد ماسيبيون يقول: "كانت الطرائق البيداغوجية للإدارة الفرنسية في الجزائر ميل سمج إلى الشعور بالارتياح إزاء البالبة المحافظة في الأوساط الإسلامية بالبلدان المغاربية"Politique Etr., février 1936, p.27

- يسحر العديد من موارد الخير والم الأحواء والأحقاد والثار المتواصل. محل هاهنا نقدم ملاحظات شخص خبر مسلمين (أنظر حكم ج. مو السلعة التي يعبر عنها عادة بالعبارة
- ت يوي؛ مرجع سابق، ص 414. حوة كتصدر جويدة المنتقد والتي
- ية في مكان آخر أهمية الدور الذي المحرور الذي المحرور. أنظر: n-1960)", in علم المحرور الذي ale u Gouvernement هـ ودر 1961, 77 p.
- تحمد عمل المكاتب الخيرية الخاص عند حدول الإحصانيات المستعار

| السنوات |
|---------|
| 1912    |
| 1914    |
| 1918    |
| 1920    |
| 1922    |
| 1924    |
| 1926    |
| 1928    |
| 1930    |
|         |

الفحة النادرة عن التسامح الفكري ال قو المشهاب كانتصار المحس الم تقريظا لزعيم القادرية بتقرت الذ حمد أولتك الذين يتحصلون على دير تقو قول فرحات عباس أعلاه .

4, p.154 , août 1938, p.292-303 لاستشراق الأوربي كهذا المرابط. أنظ مربط يسخر العديد من موارد الحير والحكمة والذكاء لإرجاع السلم والوثام بين الناس في القرية القبائلية التي عكرت حقيما الأهواء والأحقاد والثأر المتواصل. هذه المحاولة الأدبية تشكل وثيقة سوسيولوجية لا تعوض.

عن هاهنا نقدم ملاحظات شخصية. إن سلوك بعض المرابطين المجزي وتأثيرهم السيئ كانا أحياتا عرضة لنقد ملاحظين غير مسلمين (أنظر حكم ج. ميرانت أعلاه).

ت الطاعة التي يعبّر عنها عادة بالعبارة الشعبية: "احنا مسلمين ومكتفين"، مصحوبة بحركة لف البدين دلالة على المتسلام التام.

عد أ. ولي، مرجع سابق، ص 414.

يح عبارة تنصدر حريدة المنتقد والتي اعتمدت في افتتاحية العدد الأول في 2 حويلية 1925، الصفحة الأولى حــد5.

ينا في مكان آخر أهمية الدور الذي لعبته بعض المؤسسات المبية على الثقافة المزدوجة العربية والفرنسية في الحياة "Regards sur l'eneignement des Muulmans en Algérie (1880-1960)", in محكمية للحزائر. أنظر: Confluent, n°32-33, juin-juillet 1963) et Délégation générale u Gouvernement en Algerie L'organisation de l'enseignment e la langue arabe en Algérie, Alger, 1961, 77 p.

تحمد تضاعف عمل المكاتب الخبرية الخاصة إزاء الأهالي خمس مرات بين نحاية الحرب و1930، سنة الاحتفال بالمائوية، تحمد تين ذلك جدول الإحصائيات المستعارة من :Statistiques générales de l'Algérie

| عدد الأشخاص المسعفين | ميلغ الإسعافات | المبنوات |
|----------------------|----------------|----------|
| 16952                | 255975         | 1912     |
| 3454                 | 6624           | 1914     |
| 14346                | 342927         | 1918     |
| 14198                | 491228         | 1920     |
| 17154                | 594219         | 1922     |
| 21755                | 793796         | 1924     |
| 27575                | 990416         | 1926     |
| 26730                | 1246017        | 1928     |
| 21266                | 1666766        | 1930     |

الأمثلة النادرة عن التسامح الفكري للمرابطين والانفتاح على المؤسسات الثقافية الأحبية على نظامهم كانت عبد من قبل الشهاب كانتصار للمحس السليم على النزعة الطائفية. في عدد جوان 1930 لهذه المجلة، نلاحظ عبد آن الموجدين الذين يمكنهم تولي إدارة الزاوية من عبد ورعه أن الوحيدين الذين يمكنهم تولي إدارة الزاوية من عبد ورعه هم أولنك الذين يتحصلون على ديبلوم نحاية الدراسة (العالمية) بحامع الزينونة.

🗻 'حُر قول فرحات عباس أعلاه .

R.Arnaldez, Hallaj ou la religion de la Croix, Paris, Plon, 1964, p.154

"Le protype unique" dans Etudes traditionnelles, Paris, n°s :Soufisme, août 1938, p.292-303

Un mystique moderniste: le cheikh Benalioua, dans RA, أنظر: يجذا المرابط. أنظر: 1936, p.691-782...

، أموالا بنب م أثار حفيظة

Gouverneme (Algérie, Qu 1922, p.48 الورنسية قامت الفرنسية بعب كانت معرضة

ابی 1918، کــ رت عال".

EDermenghen

اذج وبعضها الآحر rigines et voie

من العوامل الأكثر الجزائر. لقد ك بالارتياح إزاء الترعة

قبل كاتب حزائري ن هذه القصة نشح

الكتاب الأول

المنسم الثاني

تكوين الحركة الإصلاحية

الفصل الأوّل: ابن باديس

الفصل الثاني: مدرسة الشهاب

الفصل الثالث: المساعدون الكبار

الفصل الرابع: جمعية العلماء المسلمين

## الفصل الأول

#### ابن بادیس

لقد بينا وجود نزعة إصلاحية منتشرة في الجزائر وموالية للإصلاح، خلال العقد حب سبق الحرب العالمية الأولى. ورأينا كيف سعى بعض المثقفين الجزائريين العائدين العائدين الحالمية للأغلبية منهم من جامعات تونس والمشرق، غداة هذه الحرب، إلى ربط الصلات قرية والدائمة بينهم بدل صلات الألفة: كانوا يرمون سلفا إلى تكوين ما يشبه الجمعية حيية والثقافية التي توحدها الأحاسيس والطموحات والآمال المشتركة. وكان حلم عنولاء الكبير إشاعة المثل الإصلاحي في بلادهم، هذا المثل الذي انتصروا إليه انتصارا كليا في كانوا يعتزمون خدمته بتفانيهم وكل حماسهم.

بعد المحاولات والترددات الأولى (1)، أنشؤوا في قسنطينة في 1925 نواة ما أصبح بعد عد يعرف بـ "الحركة الإصلاحية الجزائرية". وكان المؤسس الفعلي لهذه الحركة عبد حميد بن باديس الذي وفّق في اختيار فريق المساهمين الذين قام بتوئيق تماسكهم بإنشاء دة للدعاية سماها "المنتقد"التي سرعان ما أخلت السبيل لــ "الشهاب"، هذه المطبوعة التي وسمت الحياة الدينية والثقافية لنجماعة الإسلامية للجزائر طوال فترة ما بين الحربين كنها. وهكذا يمكن تحديد الحركة الإصلاحية الجزائرية، من حيث منشؤها، بعنصرين

سمين: من جهة شخصية ابن باديس ونشاطه، ومن جهة أخرى، ما ندعوه بفريق شياب. بعد ذلك نرى بأن الحركة الإصلاحية ستتطور أيما تطور وستنشئ جمعية العلماء مسمين البرائريين (1931)، التي ستشكل مع رئيسها ومنشطها الأساسي ابن باديس حركة الإصلاحية الجزائرية بكل سعتها.

وبقصد العودة إلى هذه الحركة الإصلاحية كما ظهرت في بداياتها، يجب أولا الاحتفال بشخصها المركزي، عبد الحميد بن باديس، ثم رفقاء الساعات الأولى الذين كوّنوا فريق الشهاب.

#### عبد الحميد بن باديس

إن المحرك الأساس للحركة الإصلاحية في الجزائر، والذي تصوّرها أولا واستشرف ضرورةا، والذي صاغ مشروعها واستثار الإرادات الطيبة القادرة على مساعدته في مسعاه والذي كرّس أكبر طاقة حسدية وفكرية لإنجازها هو الشيخ عبد الحميد بن باديس. في الواقع، إن تاريخ الحركة الإصلاحية الجزائرية يقترن أساسا بتاريخ الحب النشطة لهذا الرجل.



الشيخ عبد الحميد بن باديس

لقد أسهبنا، بما فيه الكفاية، في مكان آخر، حول سيرة ابن باديس(2). لن حو بالتفصيل المرتبط بالأحداث، وسنسعى خاصة هاهنا إلى فهم ما يمكن تسميته دون سلم

- الإصلاحية واقتفاء مسار خ رغم المعارضات والصعوبا حث أن ابن باديس لم يكتف - عردته من تونس والمشرق، عبر 🚽 لحُطرق، فإن منبره لم يكن كا معتاء إذ كان يشعر بأنه م - رضا ومدرسة المنار عل \_\_\_ رسالة الإصلاح إلى جميع حح قلبا وقالبا، غير أنه كان ي بقسنطينة كان يشي بأن خلا كان بإمكانه أن يقض الاجتماعي في إطار مسقط الله بحبوحة يحسد عليها، و 🗕 يحوانه مولود الزبير المحام - في مأمن من المضايقات الإ الرغدة التي كان يتقاسمها - يتمتعون بحماية ورفق السلط كيف يمكننا تفسير هذا الاخ وقشط ليلقي به في مقدمة 🥌 گلک لنشاطهم تأثیر جمّ علی

- قشهادات الحية ذلك أن اب

عن أحداث شبابه. فالعناصر

واستشرف ساعدته في الحميد بن اريخ الحياة

يجب أولا

ر لي الذين

: وجهته الإصلاحية واقتفاء مسار فكره والصعود الهائل لشخصيته وأخيرا انتصار مذهبه وسلطته رغم المعارضات والصعوبات المتنوعة التي واجهها طوال مسيرته.

ذلك أن ابن باديس لم يكتف بنشر الأفكار الإصلاحية التي كان من دعالها الأقوياء مذعودته من تونس والمشرق، عبر تعليمه بالجامع الأخضر بقسنطينة. ولما كان ذا حماس عني خارق، فإن منبره لم يكن كافيا لنشر دعايته الإصلاحية. و لم يكن أبن باديس رجل دي هادئا، إذ كان يشعر بأنه مدعو إلى حدمة الإسلام إسلام السلفية ومحمد عبده و شيد رضا ومدرسة المنار على جميع المستويات من الحياة الاجتماعية وبأن ينقل عند مصمحا ومادرسة المنار على جميع الموساط التي يمكنه بلوغها في كل أنحاء الجزائر. كان مصمحا قلبا وقالبا، غير أنه كان أيضا داعية. علما بأن لا شيء في أسرته ووسطه عبد حوازي بقسنطينة كان يشي بأن ابن باديس منذور للمصير الاستثنائي الذي شهده.

فعلا، كان بإمكانه أن يقضي حياة هادئة لمثقف مسلم مزود بصيت ديني وبعض عائير الاجتماعي في إطار مسقط رأسه. وكان بفضل أبيه (كما كان يحلو له أن يقول حدن) في بحبوحة يحسد عليها، و بفضل أبيه أيضا، الذي كان من أعيان مدينة قسنطينة، ويعتمل إخوانه مولود الزبير المحامي ومحمد مصطفى المعمر والمندوب المالي، كان ابن حيس في مأمن من المضايقات الإدارية (3). كان في مقدوره إذن أن يتمتع بكل هدوء حجيد الرغدة التي كان يتقاسمها رجال الدين الإسلامي المحظوظون والذين كانوا في حيب يتمتعون بحماية ورفق السلطات. لكنه فضل سبيلا آخر محفوفا بالعقبات.

كيف يمكننا تفسير هذا الاختيار الأساسي لابن باديس، الذي انتشله من العيش حير والنشط ليلقي به في مقدمة المشهد السياسي والديني لبلاده وجعله أحد الأشخاص حير كان لنشاطهم تأثير حمّ على الحياة الجزائرية طوال ما بين الحربين؟ تعوزنا في هذا حيد الشهادات الحية ذلك أن ابن باديس كان متواضعا حدا لا يسهب في الحديث حمر عن أحداث شبابه. فالعناصر المتعلقة بحياته وسيرته التي استطعنا جمعها عبر الشهاب

2). لن نعنی به دون مبالغة حزئية حدا لا تسمح بإيراد تفسير نهائي. بيد أن هذا لا يمنعنا من تأويل بعض الشهادات التي هي في حوزتنا.

لقد قاومنا إغواء استغلال العناصر الحياتية المتوفرة لدينا عن شباب ابن باديس من منظور التحليل النفسي. كما أحجمنا عن الركون إلى التفسير الطباعي المزاجي (أي المتعلق بطبائع ابن باديس ومزاجه) explication caractérologique رغم أن العديد من التفاصيل من شأنما تشجيعنا على ذلك. وكل ما يمكننا تقديمه من باب الفرضية، هو أذ ابن باديس كان يمكن أن تحبطه مبكرا طرائق التفكير والعيش التي كان عليها وسطه وكان في مقدوره أن يتنصل من هذا الوسط سواء على الصعيد الاجتماعي أوالصعيد المعنوي. ما هو يا ترى هذا الوسط؟ إنه وسط البرجوازية الأهلية التي كانت تغمرها التشريفات الرسمية واليي كانت تتعايش بشكل تام مع الوصاية الإدارية. فالنشاط الإصلاحي ومن ثم الاحتجاجي لابن باديس، وهو موجه بصراحة ضد النظام المرابطي وعرضا ضد "الكهنوت"الإسلامي الرسمي، والخاضع للإدارة الاستعمارية (غير الإسلامية)، قلت إن 🛋 النشاط يمكن تأويله في نظرنا كطريقة غير مباشرة لاتحام "برجوازيي الإسلام"ب تساهلهم الديني وفتورهم السياسي وربما بسبب كرمهم تجاه الطبقة العاملة التي كانر مدينين لها برخائهم ورفاهيتهم. ومن غير المستبعد أن نفترض أن الوعى بالواقع الاحتماعي الجزائري قد حدد سلوك ابن باديس هذا في حين أن الشاب خريج تونس كان عانا ا 📗 ذويه مفعما بالحماس والأفكار السخية. كان، وهو ابن معمر مسلم كبير، قادرا على تقييم الوضع التعيس الذي كان عليه الفلاحون، والذي تفاقم بسبب الحرب والأز الاقتصادية الكبرى للسنوات الأولى لما بعد الحرب. لكن أبى له أن يظل غير مكترث ببؤ. الفلاحين المسلمين الذين لم يكونوا يتلقون سوى النرر القليل من نمرة عملهم والذين كا دوما معرضين لآفات الربا والمحاعة؟

ربما يكون ابن باديس قد شعر بتأنيب الضمير، باسم الطبقة الميسورة التي على ينتمى إليها اجتماعيا، وأنه لم يقو على تبريرها من وجهة نظر الأخلاق الإسلامية.'

الله الكون قد سعى إلى المحافظة الغافلة

العية الجزائرية.
وقيا كانت قيمة هذه الفاحية لابن باديس. وبتعم انتهينا إلى تفسير دولي المشرق في 1914، وحلال حجه إلى ما خلال حجه إلى ما المتيار وجها المادينة بأستاذه القد عمره بجوار قبر الرسول دينية (كعون رسمي قيم و"الكهنوت" الإسلامي

أحل، إنه لمن السهل تص - أمن باديس في المدينة المقد القدام: هذا الوسط الام

حملة وجهة ابن باديس ً

الشهادات

ن بادیس من المزاجي (أي أن العديد من رضية، هو أن ا وسطه وكان ىيد المعنوي. ما شريفات الرسمية رحي ومن ثم ي وعرضا ضد من قلت إن هذا الإسلام"بسبب لعاملة التي كانوا الواقع الاجتماعي س كان عائدا إل كبير، قادرا على ب الحرب والأزمة غير مكترث ببؤس

الميسورة التي كان لاق الإسلامية.' رتما

ملهم والذين كانو

أيضا يكون قد سعى إلى التضحية بنفسه، روحا وحسدا، حتى يكفر عن أعطاء هذه البرجوازية الإسلامية الغافلة عن واحباتها الاجتماعية والدينية والسياسية. إن الحماس الذي احتج به ابن باديس على وصاية الحكومة على الإسلام والسياسة الفرنسية حيال الأهالي قد تبدو لنا هجوما غير مباشر ضد البرجوازية الإسلامية. ذلك أن هذه البرجوازية الإسلامية كانت تبدو في وقام مع هذه الوصاية الأجنبية على الإسلام وتشعر بأنها من لوجهة العملية متضامنة مع النظام الاستعماري الذي يمكن أن تمج بعض مظاهره ولكن تستمد منه بعض الامتيازات الاجتماعية والثقافية، التي لم تكن قط في متناول الجماهير إسلامية الجزائرية.

وأيا كانت قيمة هذه الفرضية، فإننا بالطبع على وعي بعدم كفايتها لتفسير الوجهة إصلاحية لابن باديس. وبتعميق تحليل العناصر المتعلقة بسيرته التي أمكننا العثور عليها في المنهاب، انتهينا إلى تفسير ديني محض، ففي الموضع الذي يتحدث فيه ابن باديس عن مغره إلى المشرق في 1914، وقفنا على ميزة ثمينة جدا (الشهاب، حوان-حويلية 1938، عروف على منزة ثمينة بدا (الشهاب، حوان-حويلية 1938، عروف). خلال حجه إلى مكة المكرمة، كان لابن باديس لقاءان يبدوان لنا ألهما اثرا حكل حاسم على اختيار وجهته وسبيله "الديني".

لقاؤه بالمدينة باستاذه القليم الشيخ الجزائري حمدان ونيسي، الذي فضل أن يقضي هية عمره بجوار قبر الرسول رسي أوصى الأستاذ "بإلحاح شديد" تلميذه بأن لا يتقلد وعنة دينية (كعون رسمي قيم على العبادات) ومن ثم أن يظل صاحب فكر حر إزاء حضة و"الكهنوت" الإسلامي المراقب من الدولة. هذه الإشارات، رغم اقتضاها، تجعلنا خوس بأن وجهة ابن باديس كانت قد ولدت (أو استثيرت) في هذا التاريخ في "مدينة حسون".

أجل، إنه لمن السهل تصور المناخ المفعم بالورع الروحي الذي كان يرتع فيه علم ابن باديس في المدينة المقدسة وكذا الدفق الوجداني الذي كان يملأ قلبه حين التقى عنده القدع: هذا الوسط الاستثنائي الذي كان يبدو متحولا بالوجود الرباني وهذه

الأرض المباركة بشكل مزدوج، المملوءة بذكريات نزول الرسالة والسنة النبوية، كل هذا كان من شأنه أن يجعل حاجنا الشاب في حالة من الغبطة وأن يتعاظم حماسه الديني. في مثل هذه الأجواء، من المحتمل أن يكون ابن باديس قد تلقى توصيات الشيخ حمدان القوية بكل الورع الذي هو جدير بوصية روحية. كما أنه من المحتمل أن القرارات التي اتخذها نتيجة لذلك (المتعلقة بمسيرته) في أوج الحج، إنما اتخذها كوعود حقيقية سعى بعد ذلك إلى التكفل بما بوصفها كذلك (4). فبالنسبة لرجل مثل ابن باديس، الذي نعرف تقود العميقة وإخلاصه الحم، فإن أدني النزام أحلاقي النزم به أمام أستاذه القديم ومن ثم أمام الله ورسوله، لا يمكن إلا أن يكون النزاما تاما. إن لدينا شهادة لصاحبنا نقف من خلالها على ما كان يكنه لأستاذه من "اعتراف خالد بالفضل" (الشهاب، المرجع نفسه) وهذا لأنه أسهم في وضعه في السبيل الذي سعد بعبوره.

فلئن كان تدخل الشيخ حمدان في المدينة المنورة حاسما في نظرنا في تكوين وجهة ابن باديس، فإننا نعتقد بأن هناك لقاء آخر قد عزّز وجهته الناشئة. ونعني بذلك لقاءه بالشيخ بخيت، أحد أعظم شيوخ الأزهر، المتوفى في عام 1935.

ب) هذا اللقاء تم قي حلوان قرب القاهرة، عقب حج مكة. كان ابن باديس عور سالة تزكية من أستاذه الشيخ حمدان صديق الشيخ بخيت. لا يقدم ابن باديس سور تفاصيل قليلة عن هذا اللقاء. فهو لا يذكر سوى كونه تلقى إجازة من الأستاذ المصر الجليل، وهي شهادة تشهد على كفاءته. لئن كانت الإجازة تشكل، على الصالمدرسي السرف، شهادة على قيمة صاحبها الفكرية، فهي من شأها أيضا أن كانت قيمة معنوية وروحية. فإن نظرنا إلى الإجازة من حيث بعدها الديني، فهي تظ حينتذ رسالة طاعة . ولا شك أن الأمر يتعلق بهذا البعد. إذن حظي ابن باديس بما يشالاعتبار والاحترام الإصلاحي من قبل شخص أمسى منذ وفاة محمد عبده الأكثر احتراما في مصر والذي كان يمارس بمعية رشيد رضا سلطة وأستاذية المدرسالاصلاحية.

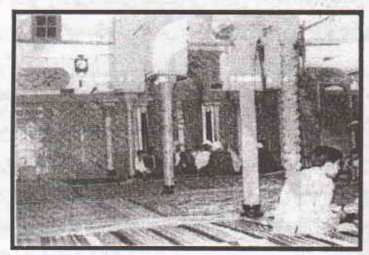
حد عودته إلى البلد، واحد: أن يصبح شراكة والتشجيع. إنه شاب والخصب خصوبة المحدودة الم



عب النظر إذن إلى بداية النه

باديس متحليا بالواقعية وقوع في مغبة الإخفاق من مشاطرونه أفكاره ويعترفو مملتقد"ثم "الشهاب". و

بعد عودته إلى البلد، إثر هذين اللقاءين العظيمين، لم يعد يحدو ابن باديس سوى صوح واحد: أن يصبح شيخا جديرا بثقة ولطف شيخيه الروحيين اللذين تلقى منهما بركة والتشجيع. إنه شاب ذو خمس وعشرين سنة خريج الزيتونة قد منحه غنى الحج روحي والخصب خصوبة لا نظير لها.، وهاهو يستعجل زرع الأفكار الإصلاحية في حد والسعي إلى رفع معنويات إخوانه، وذلك ما استهله في قسنطينة عبر التعليم الحر في صحد سرعان ما أصبح مركز التجديد الثقافي العربي الإسلامي في الجزائر: الجامع حضر (5).



المسجد الأخضر - قسنطينة -

جب النظر إذن إلى بداية النشاط الإصلاحي للشيخ الشاب ابن باديس في هذه الآفاق

- من باديس متحليا بالواقعية إذ لم يقدم بمفرده على النشاط الدعائي العمومي ومن ثم حسى لوقوع في مغبة الإخفاق السريع. وقد فضل أن يحاط ببعض الأصدقاء والزملاء حس بشاطرونه أفكاره ويعترفون بقيمته. ومع هذه "الجماعة من الشبان الجزائريين"، حس التقد"ثم "الشهاب". وهكذا انطلقت الحركة الإصلاحية الجزائرية، ووفرت

ية، كل هذا له الديني. في حمدان القوية له التي اتخذها على بعد ذلك نعرف تقواه بن ثم أمام الله ضحي وهذا الأنه

ين وحهة ابن لقاءه بالشيخ

، بادیس بحمل

لأستاذ المصري الأستاذ المصري المعلم الصعيد المضا أن -كون المني، فهي تطابق باديس بما يشبه

. عبده الأستاذ

أستاذية المدرسة

وسائل دعايتها. بعد خمس سنوات، شهدت الحركة انتشارا هائلا على صعيد الجزار برمتها. في 1931، أنشأت جمعية العلماء المسلمين الجزائريين وعززت؛ وسَائل الله المكتوبة ووسعت حضورها عبر الأقاليم الجزائرية واستطاعت أن تستجير، شغف الرا العام الإسلامي وأن تطرح انشغالا خطيرا على الإدارة الفرنسية في الجزائر،

بإمكاننا التساؤل عن أسباب النجاح الباهر للمسعى الباديسي، الذي كانت و الأولية متواضعة للغاية. مع أننا نعرف بالفعل بأن عدة شخصيات إسلامية جزائرية حاولت غداة الحرب العالمية الأولى أن تبرز في الصحافة المكتوبة باللغة الغزبية دون أن قط درجة التأثير والشهرة اللذين بلغهما ابن باديس بسرعة (6). تكمن أسباب النجاح في نظرنا في شخصية ابن باديس نفسها، وفي الموضوع الذي يمكن أن نصعليه باسم "الإصلاح".

- شخصية ابن باديس: لن نكف عن التشديد على الطابع الاستثنائي الشخصية. تجمع الشهادات المتنوعة حدا ومن بينها شهادات الملاحظين الأوربيين رفقا بالزعيم الإصلاحي الجزائري، على وصفه بالمفكر الذي يتجاوز المعدل وكالمعين أنه لولا الكفاءة الفكرية لهذا الرجل وصلابة طبعه وموارد ذات الني لا تنضب وحياله، لكانت، هذه الجمعية القسنطينية الصغيرة التي أنجبت "المنتقد" غرقت كما تغرق السفينة التائهة.

لقد حبا الله ابن باديس بصفات أخلاقية جعلته يعلو فوق جميع المتقفين الجزير الذين كانوا يشتغلون إلى جانبه من أحل المثل الإصلاحي. أولا، كان إيمانه خارقا العملام الأمر الذي جعل أصدقاءه ينظرون إليه وكأنه صوفي، والبعض الآخر يرى فيه قديسة يتردد الناس في مقارنته بالأنبياء (8). وإذا غضضنا الطرف عن الانشغالات البلاغية، نجد بأن ابن باديس قد أيمر معاصريه الذين شبهوه بالشخصيات الكبرى التي ، من قرا آخر، تحرك الوعي الإسلامي قالبة أحيانا الأنظمة السياسية والأنساق الاحتماعية ، والسيلا أخلاقية ودينية جديدة وتوجهات ثقافية جديدة.

الله طريقة عيشه، ومظهره المحتماعي وأن "يعيش وأن "يعيش وإخلاصه وتفانيه من أجو العلماء، كل هذه الصفاد و"مرشد الجماعة"، والور المحتماعة لابن بادر المحتماعة الدينية والثقافي واستمالة العديد من النا

هوضوعات الكيرى للاء

وهو أن ابن باديس الع حل الصحافيين المسلمين المسلمين الإدارة المحلية أو إلى يفرض على قارئه لأول الموصفه مسلما حزائريا تحت شعار الوفاء العربي الجزائرية وبعث الثقافة عليها الحضارة الغربية وعليها الحضارة الغربية وعليها مع ذلك عن التكيف التكيف مع ذلك عن التكيف التك

معمد الإسلامية في الجزائر تستشه

صعيد الجزائر رسائل الدعاية شغف الرأي

كانت وسائله ية حزائرية قد بة دون أن تبلغ ن أسباب هذا كن أن تصطلح

لاستثنائي لهذه الأوربيين الأقل المعدل وكمنظم المعدل وكمنظم وموارد ذكائه بت "المنتقد" قد

نه خارقا للعادة.

) فيه قديسا، و م

ت البلاغية، فإت

لتي ، من قرن إلى

حتماعية ، واضعة

يتقفين الجزائرين

إن طريقة عيشه، ومظهره البطرياركي الأبوي رغم شبابه النسبي واختياره البساطة بل الفقر، أسلوبا حياتيا، وإرادته المتمثلة في عدم استمداد المزايا من وضعه الديني السامي ومن الاجتماعي وأن "يعيش كما يعيش الشعب"ورفضه المبرم للتفاهات والتفاخر والحنيلاء وإخلاصه وتفانيه من أجل تلاميذه والمؤمنين الذين يرتادون متسحده ولأصدقائه ثم جمعية العلماء، كل هذه الصفات جعلته يستثير احترام وتقدير الشعب، كإمام من طينة القدامي و"مرشد الجماعة"، والوريث الحقيق بكبار الأساتذة الروحيين للإسلام.

هذه الصفات الشخصية لابن باديس ساهمت في قيئة الأرضية لحركته الإصلاحية. غير أن موضوعات دعايته الدينية والثقافية كانت هي الأخرى حديرة بأن تجلب اهتمام الجماهير الإسلامية واستمالة العديد من الناس إليها.

الموضوعات الكبرى للدعاية الباديسية: ثمة سبب آخر قد يفسر نجاح الدعاية الباديسية وهو أن ابن باديس الصحافي لم يكتف بالالتصاق بالراهن الجزائري، كما كان يفعل حل الصحافيين المسلمين في تلكم الفترة، حيث انصرفوا إلى ملاحظة الأحداث وتحركات الإدارة المحلية أو إلى تدوين الأخبار للبرجوازية الإسلامية المتعلمة. كان ابن باديس يفرض على قارئه لأول وهلة التأمل في مصيره الديني والسياسي جاعلا إياه يعي وضعه بوصفه مسلما جزائريا ومستعمرا. كان يقترح عليه مثلا للحياة الاجتماعية والثقافية تحت شعار الوفاء العربي الإسلامي. كان يدعوه إلى الإسهام في عملية إحياء الشخصية الجزائرية وبعث الثقافة الوطنية العربية. إزاء الإغراءات الكثيرة التي كانت تنطوي عليها الحضارة الغربية وعاسن الفكر الفرنسي ، وباختصار إزاء "تحديدات الفرنسة"، كان ابن باديس يهيب بقرائه إلى التشبث بشخصيتهم وتقاليدهم وتاريخهم، دون العدول مع ذلك عن التكيف الضروري مع التقدم العلمي والتقني.

كانت هذه الدعاية الباديسية الوطنية الصريحة (وإن كانت معتدلة) والتي يغشاها نوع من الصوفية ذات التقليد المحمدي والثقافة العربية، تستجيب في نظرنا إلى حاجة أخذت الحماهير الإستعداد الذي أبدته الجماهير الشعبية

# متصل الثاني

هو الذي شجع الدعاية الباديسية وحدد نجاحها، أكثر من موهبة ابن باديس ومساعديه. ويمكن القول بأن الدعاية الباديسية لو ظهرت قبل ذلك، لما أثارت أي حماس لدى عرب وقبائل الجزائر. سنعالج استعداد الرأي العام الإسلامي الجزائري هذا لاحقا حين بادر ابن باديس ورفقاؤه بنشر الدعاية الإصلاحية.

ولتن شكلت كفاءة ابن باديس ومهارته ووجاهة مبادرته حقا عناصر نجاح بالنسة لمهمته الإصلاحية، فمن البين أنه لم يكن ليقدر وحده على التكفل بالأعباء الثقيلة لدعاية فعالة عبر البلاد كافة. فمن الضروري إذن معرفة الإسهام الذي لا يستهان به الذي قلعه الدعاة الإصلاحيون الآخرون الذين كانوا يشدون أزره ويكونون معه ما اصطلحنا عليه مدرسة الشهاب، أي المدرسة الإصلاحية الإسلامية الجزائرية.

## هوامش الفصل الأول

الم الباب، نجيز الأنفسا الإحالة على دراستنا: Badis, commentateur du Coran الباب، نجيز الأنفسا الإحالة على دراستنا:

(2) المرجع السابق

(4) ليس هناك تعسف في هذه الاعتبارات حول التأثير المحتمل للحج إلى مكة والمدينة على نشأة الوجهة الدينية إ باديس. فمن النادر فعلا أن ينظر المسلم إلى الحج بوصفه واحبا دينيا بسيطا...

(5) تسمية إصلاحية تقضي على أي تذكير مرابطي يمكن أن يستحضر بالتسمية الشعبية "حامع سيدي الأخضر"

(6) انظر دراستنا: formation de la presse musulmane en Algérie (1919-1939)

(7) لقد أوردنا قائمة كافية من المراجع حول ابن باديس ( الله عليه عنه عليه عنه المراجع حول ابن باديس (

Ferhat Abbas, La nuit coloniale, Paris, 1962, p.133 (8)

عقرن مدرسة الشهاب والسعاء الذين كانوا أقرب المير أسهموا أكثر في بلور في يحر جمعية العلماء المسلم هؤلاء الأشخاص الذير

وطائف متميزة للغاي
 إصلاحية وفق طر
 عقع والسحالي المتحمس
 هوه.

من بين الأشخاص الم لإصلاحية الجزائرية، أي ع حرب برز ممثلي المدرسة الإد قرب : محمد البشير الإ حيمة والطبب العقبي (2).

نشخص الأكثر فعالية عصد البشير الإبراهيمي(3).

# الغصل الثاني

### مدرسة الشهاب

تقترن مدرسة الشهاب بالنسبة إلينا بالرحال الذين كانوا رفقاء ابن باديس الأوائل والعلماء الذين كانوا أقرب مساعديه وأصدقائه وأوفى تراجمة فكره وفي المحصلة أولئك لذين أسهموا أكثر في بلورة مذهبه الإصلاحي الجزائري وذلك في إطار بحلة الشهاب ثم في إطار جمعية العلماء المسلمين الجزائريين (جعم ج).

هؤلاء الأشخاص الذين كان جلهم مشهورين بالاسم فقط ، قد لعبوا أدوارا مختلفة حدًا ووظائف متميزة للغاية في صلب مدرسة الشهاب. وقد خدمت مواهبهم المتنوعة القضية الإصلاحية وفق طرائق تعبير مختلفة. فقد كان بينهم العقائدي الرصين والخطيب صقع والسحالي المتحمس والشاعر الملتزم والصحافي، وهذا من باب الحديث عن أبرز حواهب.

من بين الأشحاص الآحرين الكثيرين الذين كانوا يتحلقون حول زعيم المدرسة الإصلاحية الجزائرية، أي عبد الحميد بن باديس(1)، نذكر خمسة هم الذين يبدون في خرنا أبرز ممثلي المدرسة الإصلاحية الإسلامية الجزائرية خلال فترة ما بين الحربين. ويتعلق الأمر ب : محمد البشير الإبراهيمي ومبارك الميلي وأحمد توفيق المدني ومحمد العيد آل حيفة والطيب العقبي (2).

#### I. البشير الإبراهيمي

الشخص الأكثر فعالية في المدرسة الإصلاحية الجزائرية بعد ابن باديس هو الشيخ عمد البشير الإبراهيمي(3). فإليه قد آلت رئاسة ج ع م ج وكذا إدارة الحركة

ومساعدیه. ل دی عرب حین بادر ابن

نجاح بالنسبة الثقيلة لدعاية به الذي قدمه صطلحنا عليه:

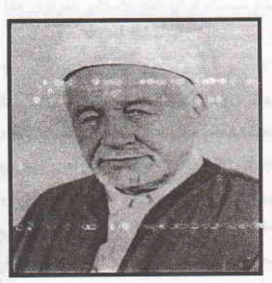
Ibn Badis, con (Introduction)

Violette, L'Alg p.302 ية الرحهة الدينية لاي

سيدي الأعضر" La formation de

Ibn Badis, com

الإصلاحية الجزائرية بعد وفاة ابن باديس في 1940. إنه لمن الأهمية بمكان التعرف على شخصية هذا الرجل الذي كان حلال ما بين الحربين نائب المصلح الجزائري الكبير.



الشيخ البشير الإبراهيمي

I. الرجل. ولد في 1889 ببحاية، وزاول دراساته الأولى تحت إشراف عمه. في 1912، توجّه إلى المشرق حيث واصل دراسته في المدينة المنورة وهناك اكتشف فكر جمال المي الأفغاني ومحمد عبده. في 1917، أقام بدمشق مع أبيه. عين أستاذا بالمدرسة السلطنية بدمشق. في ذات الوقت كان يقدم دروسا بمسجد الأمويين. ارتبط بالأرساط الأكر استلهاما لفكر رشيد رضا. كما اختلف على النوادي القومية العربية مثل النادي العرب الذي كان يديره عبد الرحمن شهبندر.

في 1922، عاد الشيخ إلى الجزائر، مارا بتونس حيث أخذ يلاحظ الأوساط السياو الله الدينية خلال بضعة الأشهر، ولاحظ الجمود الثقافي الذي كانت عليه الزيتونة. والدينية خلال بضعة الأشهر، ولاحظ الجمود الثقافي الذي كانت على بناء مودته إلى أرض الوطن، استقر في التعليم الحر بسطيف. حث السكان على بناء موساحر" وهو الشرط الضروري للقيام بالدعوة والتعليم الإصلاحيين بشكل حر.

رئي سطيف في 240 مختعبة عني كان يشكلها و التحد عسم إلى فريق الش تريع مع ج. وقد كلف



كسب الشيخ سريع وجه للغة العربية والحكم الجميلة وار عدد اللفلة.

أن الإبراهيمي في تلمس أن م أهداف الحركة الإه المستة، وفق في ترسيع دا أن وتاريخ الإسلام). وكا التصار لنشاطه في ميد وفي سطيف في 1924 وبشهادة منه (4) دعاه ابن باديس للانضمام إلى الجمعية عنافية التي كان يشكلها والتي كانت نقطة انطلاق الحركة الإصلاحية الجزائرية. في السنة عبد أنضم إلى فريق الشهاب (الشهاب، العدد 1، 1925). في 1931، عين نائبا لرئيس عبد ع م ج. وقد كلف بتأمين الدعاية الإصلاحية في الغرب الجزائري ومركزه مدينة حسان.



مدرسة تلمسان الإصلاحية

اكتسب الشيخ سريعا شهرة في تلمسان وما جاورها بفضل موهبته الخطابية ولمعنوية وحبه للغة العربية التراثية وأسلوبه الأنيق والأكاديمي ولطف حديثه المفعم وأمثال والحكم الجميلة وارتجالاته الشعرية (بالعربية الفصحي والدارجة) وهزله وموارد دكته المذهلة.

غير الإبراهيمي في تلمسان بالجهود التي بذلها لصالح تدريس اللغة العربية، الذي كان من أهم أهداف الحركة الإصلاحية الجزائرية. ورغم العراقيل الإدارية ومعارضة المرابطية عديدة، وفق في ترسيع دائرة التعليم للفتيان والكهول (دروس في التفسير والحديث في مناويخ الإسلام). وكان تدشين مدرسة الحديث بتلمسان في سبتمبر 1937 (5) عقابة انتصار لنشاطه في ميدان التعليم الإصلاحي. وبفضل هذه المدرسة الحرة الهامة،

، 1912ء مال الدين السلطانية

اط الأكثر دي العربي

د السياسية يتونة. بعد

ناء مسجد

أصبحت الحركة الإصلاحية تمتلك في وهران وما جاورها مركز دعاية وإشعاع ثقافي ذي بال.

بالموازاة مع هذا العمل التنظيمي والتعليم في تلمسان، كان الإبراهيمي يساهم في أعمال ج ع م ج التي كان معرها بالعاصمة، كما كان يساهم من حين لآخر في بحة الشهاب انطلاقا من 1936 وفي جريدة البصائر اللسان الرسمي للله ج ع م ج. بعد اندلاغ الحرب العالمية الثانية، كانت الإدارة تشتبه في كون ج ع م ج التي لم تيد أي حرص على إعلان ولائها لفرنسا، كما فعلت التشكيلات السياسية الأخرى أو الدينية الإسلامية (6 سواء عن قناعة أو من باب الخضوع للأوامر الحكومية قلت كانت تشتبه في كول الجمعية تكن العداء لفرنسا، وهكذا وضعت تحت المراقبة الشديدة. كما وضع الشيع الإبراهيمي تحت الإقامة الجبرية في آفلو في 10 أفريل 1940.

بعد أيام قليلة، في 16 أفريل 1940، توفي ابن باديس بفسنطينة. أرسل الحاكم العه للجزائر موظفا ساميا لإقناع أعضاء جعم جالموجودين بقسنطينة بحضور مراسيم تشييع حنازة الشيخ ابن باديس بانتخاب الشيخ الطيب العقبي المشهور آنذاك بإخلاصه الته للقضية الفرنسية رئيسا جديدا لجمعيتهم. غير أن نواب ابن باديس القدامي (خاصة الشيع العربي التبسي ومبارك الميلي) رفضوا الانصياع للتوصيات الإدارية وانتخبوا سرا الشع الإبراهيمي خليفة لابن باديس. وما كان للأمر أن يكون غير هذا: فقوة شخصيته وكوم نائبا للرئيس قد أهلاه بشكل طبيعي لأن يكون خليفة ابن باديس.

ولما أصبح الإبراهيمي رئيسا للحركة الإصلاحية الجزائرية، منذ نهاية الحرب العامية الثانية، ألفى نفسه حيال العديد من المهام الثقيلة: إدارة ج ع م ج وتنظيم الدعاية الشفوية والمكتوبة (حريدة البصائر)والتعليم العربي الحر ونشر المراكز الدينية الإصلاحية عبر الترب الوطني، كله وإقامة العلاقات الثقافية مع تونس والمشرق العربي.

2 أعماله: إن المسؤوليات التي كان يضطلع بما الإبراهيمي على رأس الحركة الإصلاحية الجزائرية جعلته ينحو صوب المهام الاجتماعية أكثر من الكتابة لذا نجد كتاباته (ك

كتات ابن باديس) مشتة السبب والبصائر على وحا ورعم الطابع المحدود لأعما ورحه من المثقفين الجزائريين الرحم في السخرية، تذكر يستكف من التلاعب بالسخوة في السخرية، تذكر شخصه أحد كبار الكتار يت كان الشيخ عبد الحد يت تعبير العربي. فبقدر ما لعربي، فبقدر ما للعربي، فبقدر ما لعربي، فبقدر ما للعربي، فبقدر

يمثل الشيخ مبارك الميلي لإحملاحية الجزائرية، ذلك أذ ولد مبارك الميلي الهلالم في سرة متواضعة حدا. زاو حرف ابن باديس. واصل حرفي قسنطينة ثم أقام بالأ هوحة أيما تأثير. خلال هذ التسية. أشاع المذهب الإص

معاع ثقافي ذي

يمي يساهم في الآخر في بحث ج. بعد اندلاغ أي حرص على أي حرص على تشتبه في كود ما وضع الشبح

مل الحاكم العام ر مراسيم تشيئ . بإخلاصه المام ن (خاصة الشيخ خبوا سرا الشيخ شخصيته وكوم

ية الحرب العاب م الدعاية الشفر. لاحية عبر الترب

لحركة الإصلاح محد كتاباته (ك

كبات ابن باديس) مشتتة كلها عبر المنشورات الإصلاحية ذات اللسان العربي لاسيما شباب والبصائر على وجه الخصوص (7).

عمل الطابع المحدود لأعماله المكتوبة، فإن الشيخ الإبراهيمي قد احتذب إعجاب حيل المنقفين الجزائريين الذين توسموا فيه موهبة أدبية تشبه موهبة الجاحظ وحسا هزليا حدث في السخرية، تذكر بأحسن كتاب المقامات. فقد كان هذا الكاتب الكبير (الذي حسكف من التلاعب بالقوافي) أيضا خطيبا كبيرا وداعية استطاع أن يعيد لبلاغة المنابر حد اعتقدته منذ زمن طويل في الجزائر. فحتى المشرق العربي نفسه لم يتأخر في أن يحيى حدث محصه أحد كبار الكتاب العرب المجددين في القرن العشرين وغمرته بالتقريظ (8).

- كان الشيخ عبد الحميد بن باديس يمثل، بالنسبة للجزائر، قمة الفكر الإسلامي حدي، فإنه بإمكاننا أن نعد الشيخ البشير الإبراهيمي بالنسبة إليها قمة الثقافة الوطنية تعبير العربي. فبقدر ما كان الأول محددا "للعلوم الدينية" يمكن اعتبار الثاني محددا للغة عن المغرب (9).

## II. مبارك الميلي

بنل الشيخ مبارك الميلي مع ابن باديس والإبراهيمي الثلاثي الأقوى والأنجع للحركة الحراجة الجزائرية، ذلك ألهم يشكلون حقا النواة المذهبية لهذه الحركة.

ولد مبارك الميلي الهلالي المدعو الميلي (10) في سنة 1897 بالميلية (القبائل الصغرى) و سرة متواضعة حدا. زاول دراسته بميلة (قرب قسنطينة) ثم في قسطينة نفسها تحت السلاميس، واصل دراسته في تونس. بعد تخرجه من الزيتونة اشتغل في التعليم حو في قسطينة ثم أقام بالأغواط طيلة سبع سنوات (1927 - 1933)، وقد أثر في هذه محدة أبما تأثير. خلال هذه الفترة بالأغواط، قام بنشر تعليم للعربية محدث احتذب احتذب الشاع المذهب الإصلاحي بمثابرة قل نظيرها في وسط تقليدي متعلق بالمرابطية عديد.

غير أن مهامه هذه لم تستأثر بكل وقته. فقد وحد الشيخ مبارك (كما كان يسميه أتباعه المتحمسون) في الأغواط الوقت والهدوء الضروريين لكتابة تاريخ وطني للجزائر سماه: تاريخ الجزائر في القديم والحديث(11). في سبتمبر 1933، اضطر إلى مغادرة الأغواط التي تبنته وحيث شهد نشاطه الإصلاحي نجاحا بينا. سعى إلى الإقامة في بوسعادة ثم فض الاستقرار لهائيا في ميلة. في هذه المدينة الصغيرة، أمسى مصدر إشعاع ثقافي حوّل حية الناس الاجتماعية رغم العقبات التي كان الإمام الرسمي يضعها في سبيله. هنا، استطاع الشيخ الإصلاحي "أن يجرك الخمول التقليدي ويلقن الميليين حب العمل والحرص على الشيخ الإصلاحي الدراسة "(12). في الوقت عينه، وضع مصنفه الأساس: "رساقة الشرك ومظاهره (13)، وهو الكتاب العقائدي الوحيد الذي وضعته المدرسة الإصلاحية الجنزائرية.

وفضلا عن مهامه المهنية، كان مبارك الميلي يساهم في حياة ج ع م ج التي أصح أمين ماليتها منذ 1931. في 1936، أوكلت له هذه الجمعية إدارة لسان حالها البحث التي كان غلى رأسها الطبّب العقبي الذي كان في فبضة العدالة. أحيرا، في 1940، عنه وفاة عبد الحميد بن باديس، كلف بمواصلة التدريس والدعاية الإصلاحية بالحسم الأخضر بة سنطينة الذي كان آنذاك المركز الفكري الأول للحركة الإصلاحية الإسلافي الجزائر. تولى مبارك الميلي هذه الخلافة إلى غاية وفاته في 9 فيفري 1945 (14).

يتراءى مبارث الميلي وكأنه الشخص الأكثر كتمانا في الفريق الإصلاحي، بيد كان دون منازع أعمق وأنجع أعضائها. فزيادة على المؤلفين اللذين أشرنا إليهما سات واللذين سنعود إليهما لاحقا، فإن للشيخ مبارك الفضل في كونه أهم داعية للحركة الدين في الجنوب الجزائري، في منطقة لم تكن بحال الجمعية التجانية القوية فحسب، بل أيت معقل أسرتين متنافستين لقادة أهليين، أسرة بن سالم التي كانت ذات تقاليد حض وأسرة فرحات التي كانت ذات تقاليد قبلية. تطغى على تاريخ الأغواط (على الأقل منتصف القرن التاسع عشر) الصراعات الحالكة بين هذه القوى الثلاث المتصارعة.

ميلوك الميلي الذي كاد ميلوك المدين كاد ميلوك المدين كانوا يحد في المشهد السياسي الميلوك ميلوعة الحال).

غو أن تأثير الميلي في ا

حلول، علما بأن ه عديار أخلاقي أو تحول فإها كانت كذا فرنسية، الشعب ال بين الداعية الإصلاح قلق راعها تقدم الحرك

قتومية العربية هرعد التعاية الإصلاحي هذه الاعتبارات كلها تن عقد إخفاقا. ذلك أنه به الصوحت في المدينة شبه الصلة المهمة التي لم يت وغم نشاطه الذي لا يسن

إ. القديم والحديث
 اللذ السلاحين اللذ

🗕 ييدو وكأنه مفكر (أه

معمد فهو الذي زوّد الحرّ

وفق مبارك الميلي الذي كان على دراية تامة بميزان القوى المتصارعة في إبداء تعاطفه مع قادة القبائل الذين كانوا بحظون بعناية الحكومة وبكونهم خصوم التيجانية. وبفضل إتقانه للعبة في المشهد السياسي المحلي، تمكّن من نشر الإصلاح الديني كمذهب مسالم (حيال فرنسا، بطبيعة الحال).

غير أن تأثير الميلي في الأغواط لم يعمر طويلا إذ لم يتجاوز مدة الحماية التي شمله بما "الخليفة" جلول، علما بأن هذه الحماية مردها فقط إلى هوى ومصلحة هذا الأحير، وليس الخليفة" جلول، علما بأن هذه الحماية مردها فقط إلى هوى ومصلحة هذا الأحير، وليس الى اختيار أخلاقي أو تحول ديني. ولئن كانت الأطروحات الإصلاحية قاسية بالنسبة للمرابطية، فإها كانت كذلك بالنسبة للأسر الإقطاعية التي كانت تستغل، في كنف لإدارة الفرنسية، الشعب البسيط استغلالا بشعا (15). لهذا سرعان ما ظهر التحالف لنصطنع بين الداعية الإصلاحي والطاغية المحلي خالياً من أي محتوى. وفضلا عن هذا، فإن الحارة التي راعها تقدم الحركة الإصلاحية المنعوتة آنذاك في الغالب ب"الوهابية الجديدة" وأداة القومية العربية هرعت لنحدة المرابطية، وبخاصة الجمعية التجانية وتبتت سياسة صارمة إزاء الدعاية الإصلاحية (16).

هذه الاعتبارات كلها تفسر مغادرة الشيخ الميلي الأغواط. بيد أن هذا الذهاب لا يحكن عده إخفاقا. ذلك أنه بعد سبع سنوات من الجهود المضنية، كانت البذرة الإصلاحية قد برعمت في المدينة شبه الصحراوية. فلقد كان عدد تلاميذ الميلي كافيا وكانوا بحهزين فكريا لمواصلة المهمة التي لم يتمها أستاذهم.

رغم نشاطه الذي لا يستهان به في بحالي التعليم والدعاية المكتوبة (17)، فإن مبارك لليني يبدو وكأنه مفكر (أصدقاؤه كانوا يلقبونه ب "فيلسوف") الحركة الإصلاحية لجزائرية. فهو الذي زود الحركة بمصنفات مذهبية رسالة الشرك وبأداة تاريخية تاريخ خزائر في القديم والحديث التي كان من شألها أن تعضد دعايته الدينية والسياسية. وبغضل هذين السلاحين اللذين صنعهما الشيخ الميلي، استطاعت الحركة الإصلاحية

ن يسميه للحزائر الأغواط ثم فضّل ول حياة استطاع ص على إرسالة إرسالة

لتي أصبح البصائر 194، عند بالجامع الإسلامية

ي، بيد أنه بما سابقا، كة الدينية ، بل أيضا بد حضرية الأقل منذ

ارعة. وقد

الجزائرية أن تودي رسالة الإصلاح الديني بيسر وأن تبلور بكثير من القوة المستحصية الجزائرية ذات الجوهر العربي الإسلامي.

## III. الطيب العقبي

نتناول الآن شخصا يصعب حدا تعريفه. صحيح أننا نعده واحدا من الفريق الإصلاحي الذي كان ينشطه ابن باديس، ولكننا نعرف أن قطيعة قد حصلت في صلب هذا الفريق، انطلاقا من 1936، أي في الوقت الذي أصبح فيه محل حدالات لا تنتهي بسبب تورطه في قضية حريمة سياسية. لذا سننظر في نشاط العقبي خلال الفترة التي كان يشاطر فيها مسعى ابن باديس وأصدقائه ثم في سلوكه بعد الأزمة التي كان واحدا من ضحاياها (18).

ولد الشيخ الطيب العقبي (نسبة إلى سيدي عقبة، وهي مدينة صغيرة قرية من بسكرة) في 1888. لا نعرف عن شبابه إلا أشياء قليلة، الذي قضاه بالحجاز عند أخيه البكر مصطفى، الذي كان يعمل مراقبا للنقد بالمدينة المنورة. بعد عودته إلى الجزائر في مارس 1920 (الشهاب، العدد 31 ديسمبر 1925، ص 5)، أقام ببسكرة حيث سعى، وهو عاط بوالديه وأصدقائه، إلى نشر المذهب الديني الذي تلقاه في المدينة وهو المذهب الذي أوّل وفسر بوصفه اقتباسا أمينا للوهابية (19) والتي هي بمثابة المذهب الإسلامي الصافي الأصيل على حدّ تعبير المعني نفسه (20).

وسرعان ما تناهت إليه أصداء من المدينة الفكرية الأم للشرق الجزائري قسنطينة حيث بادرت ثلة من الشبان المعربين ينشطهم ابن بادس، بإصدار جريدة صغيرة ذات نزعة إصلاحية تدعى "المنتقد" في بداية جويلية 1925. وقد توسّم الطيب العقبي فيها توافق مذهبيا بين فريق المنتقد ونزعته الشخصية

وهكذا عقد صلا عليه ومساندته للديسي، قرّر الانضمار لكن المنتقد تم تو مسجيفة أخرى عنوالها لحقى علانية انضمامه له ما أنا فقد كانت علي هم أنتم و المنصفين ونظر المنصفين قرضت جريدتكم الدي قرضت جريدتكم الدي قرضت جريدتكم الدي قرضت جريدتكم الدي قرضت جريدتكم المنانية المنانية والمنانية المنانية المنانية والمنانية والمنانية

حررة في مطربة البدع...

فتمضوا في طريقكم
رجال إصلاح و
هووف الحرجة...وردوا

النبير...وحيث رأيت -

عد ذعله: مبدأ الإصا

حر كان من الأعبار ال

النخصية

من الفريق ، في صلب ك لا تنتهي و ق التي كان

، واحدا من

رة قريبة من از عند أخيه لى الجزائر في ب سعى، وهو

لمذهب الذي

للامى الصافي

ثري قسنطينة بيرة ذات نزعة بي فيها ثوافقاً

وهكذا عقد صلات مع ابن باديس (المنتقد، العدد 5 جويلية 1925) لكي يعرب له عن إعجابه ومساندته. ثم، بعد أن لاحظ مدة من الوقت الخطوات الأولى للفريق الباديسي، قرّر الانضمام إليه.

لكن المنتقد تم توقيفها بعد صدور العدد الثامن عاشر. لكن سرعان ما عوضت بصحيفة أخرى عنوالها "الشهاب" في 12 نوفمبر 1925. انطلاقا من العدد السادس، أعلن العقبي علانية انضمامه لفريق ابن باديس في مقال هو عبارة عن برنامج عمل عنوانه "لبيك يا حزب الإصلاح الديني" (21). وفيما يلي أهم فقراته:

اما أنا فقد كانت سبقت لكم كلمة مني في تقريظ المنتقد وما تقريظي له غير تقريظ لمربط لرجاله الذين هم أنتم ومدحي له وإعجابي به كان من حيث تقدمكم العلمي ومقدرتكم الصحافية ومشربكم الديني الذي برزتم فيه على غيركم وكان لكم بمقتضاه السبق والتقدم في نظري ونظر المنصفين من العالمين...

قرظت جريدتكم تلك (المرحومة) قبل أن أرى الكم كلمة واحدة فيما يسمونه المساسة...ولو أخذتم فكري لقلت لكم اعتزلوا الكتابة في كل ما هو من هذا لقيل...وحيث رأيت جريدتكم الجديدة "الشهاب"لا تزال بدلك المبدأ الذي قرظت عقد لأجله: مبدأ الإصلاح العلمي بالرغم عن احتجاجها الصامت بإعراضها نقل أي حر كان من الأخبار الني ربما سموها سياسة، فإني لا أزال أواليكم بكتاباتي وكتائبي حر كان من الأخبار الني ربما سموها سياسة، فإني لا أزال أواليكم بكتاباتي وكتائبي

فلتمضوا في طريقكم الأولى طريق العمل لخبر الجميع وصالح الكل ولتبقوا لنا كما ريكم رجال إصلاح وعلم ودعوا السياسة والكتابة فيها ونقل أحبارها لغير هذه وقرف الحرجة...وردوا أفك المبطلين وأكاذيب النمامين بوقوفكم وقفة أبناء فرنسا وأحرز المخلصين لها في وجه كل من حاول بوشاينه وأكاذيبه المنسقة أن يفرق بينكم ويهد.".

بعد ذلك، عاد العقبي غير مرة للحديث عن صرورة تجنب الشأن السياسي من قبل الإصلاحيين (22). وكأنه بصنيعه هذا يريد أن يقتفي فكرة أساسية من أفكار محمد عبده التي يعبر عنها بنفس الألفاظ التي استعملها المصلح المصري:

[ ما دخلت السياسة أمرا إلا أفسدته] (23). بيد أن النبرة الملحة لهذه التوصيات تنم الوقت ذاته عن معاداة العقبي القوية للسياسة وحدود انضمامه للفريق الإصلاحي الباديسي. ويمكن تلخيص هذه التوصيات في هذه العبارة التي تتواتر كلازمة في كتابات العقبي: [ الامتناع التام عن الخوض في المسائل ذات الطابع السياسي]. تبين هذه الإرافة المؤكد عليها بمثل هذه الدقة والوضوح، في الواقع، كأن انضمام العقبي إلى الحركة الإصلاحية الباديسية مشروط بأمور بعينها. ومن ثم فهو يوحي يحصول خلافات محتمة الإصلاحية الباديسية مشروط بأمور بعينها. ومن ثم فهو يوحي يحصول خلافات محتمة (24). فها هو العقبي الغيور على استقلاله الحريص على مبادئه يعلن بعد عشر سنوات الانفصال عن حركة لم يفلح في وسمها بميسمه: أي معاداته التامة لكل ما هو سياسي.

قبل النظر في الظروف التي حصل فيها انفصال العقبي عن الحركة الإصلاحة الجزائرية، بعد أزمة 1936، يجب علينا أن نقتفي مساره رفقة الفريق الباديسي من 1925. إلى 1936.

## 1. التفاهم بين ابن باديس والعقبي

خلال العشر سنوات الأولى، كانت العلاقات بين العقبي وفريق ابن با يس مست بالوفاق والتفاهم. فالعقبي كان يكن إعجابا واحتراما جمين لمنشط الحركة الإصلاحة الجزائرية "عالمنا الجليل أستاذنا عبد الحميد بن باديس" (25) (الإصلاح، العدد 4، أكتوبر 1929، ص 4). غير أننا نسجل أنه منذ بداية مساهمته مع فريق الشهاب ، لم بذلك دون قيود وقد تمين موقف شخص منتم للفريق وليس كطرف حقيقي. وفي سكحيث كان يدعو إلى الحركة الإصلاحية بطريقته الخاصة، كان يؤازر بكتاباته صحفا متأثرة بترعته مثل: الحق (26) وصدى الصحراء (27). ولم يتوان هو الآخر في إ

صحيفة لم يكتب لها النج خلاء عن تضامنه مع فرية حددلك.

غير أنه في 1931، بعد

ونحية المدرسة الإصلاحية ا

خِينة لأمين العام المساعد.
خُينة لأمين العام المساعد.
كُنت تمنحها "عاصمة الجزا حَير "نادي الترقي" الذي خُير أن هذه المكانة الم حُكيمة العامة للجزائر وح حُديمة العامة للجزائر وح مع موء الحظ بالنسبة لله معرفي الحركة الإصلاخ خير لني لم تؤهله لا أه

دت أن العقبي الصحر عد تمح لهذه البرجوازي لاحسني والثقافي، التي تش كد حمّع للبرجوازية ذات ا السحر لأجنبية على إثنيتها لاحمى الذي كان يصدر صحيفة لم يكتب لها النجاح هي: الإصلاح (28)، في سبتمبر 1927. وهكذا، ومع علانه عن تضامنه مع فريق ابن باديس، احتفظ إزاءه باستقلالية بينة أخذت في التعاظم عد ذلك.

غير أنه في 1931، بدت جمعية العلماء وكأنما قد أعادت توطيد العلاقات بين العقبي وبقية المدرسة الإصلاحية الجزائرية. فقد شغل العقبي في أول لجنة مديرة لهذه الجمعية وظيفة الأمين العام المساعد. حينئذ كلف بالدعاية الإصلاحية في العاصمة وضواحيها وأقام بعاصمة. هذه المهام الجديدة سمحت للشيخ العقبي بالحصول على وسائل الدعاية التي كانت تمنحها العاصمة الجزائرية، أي منبر أحد أكبر المسحدين الكاتدرائيتين وبخاصة المنبر مشهور "نادي الترقي" الذي كان حلال فترة ما بين الحربين منبرا سياسيا وثقافيا حقيقيا حقيقيا مشهور "نادي الجزائري (29).

غير أن هذه المكانة الممتازة، من بعض الوجوه، كانت صعبة للغاية بسبب قرب حكومة العامة للجزائر وحضور الهيئات العليا للكهنوت الرسمي الإسلامي. ربما يكمن همنا سوء الحظ بالنسبة للعقبي. بل نميل إلى الإعتقاد بأن هذا مصدر مأساته. لا ريب في أد مسؤولي الحركة الإصلاحية قد ارتكبوا خطأ حسيما بإسنادهم منصب العاصمة للشيخ عني الذي لم تؤهله لا أصوله ولا ماضيه ولا مزاجه لأن يمثل الحركة الإصلاحية في حصمة الجزائرية.

ذلك أن العقبي الصحراوي لم يكن مهياً جدا لأن يرضى به الوسط العاصمي. إننا عبد نلمّح لهذه البرجوازية التجارية ذات الأصول العربية الأندلسية المفعمة بتفوقها المحتماعي والثقافي، التي تشكل نوعا من الطائفة الواثقة من نفسها غير الآيمة ببقية الناس. حد المرجوازية ذات الأصل القبائلي المتشبثة بتقاليدها الخاصة وغير المستعدة لمجاراة عدم الأجنبية على إثنيتها الخاصة. كان الوسط العاصمي متضامنا مع الكهنوت الرسمي عدم الذي كان يصدر عنه، ولم يكن ينمني سوى استمرار النظام القائم (30). إزاء

، من قبل ممد عبده

صيات تنم الإصلاحي في كتابات هذه الإرادة إلى الحركة إذات محتملة شر سنوات:

ة الإصلاحية سي من 1925

با يس منسمة كة الإصلاحية ع، العدد 4، 3 شهاب ، لم يقم يقي. وفي بسكرة الباته صحفا عية

الآخر في إصدر

هذا المحتمع العاصمي، الأحادي اللغة تماما والمحافظ جداً، كان من الصعب على العقبي إحداث معجزة.

فنشاطه في العاصمة أمسى صعبا بسبب عدم توافقه النفسي مع الواقع الجزائري. فلما كان قد تربى في الحجاز حيث أغرته الوهابية، كان أكثر استعدادا للحياة البدوية وشبه الحضرية منه إلى الحياة الحضرية. إن السنوات العشر التي قضاها في بسكرة (1920-1930) لم تغير كثيرا من تكوينه الأول. وكان في العاصمة عبارة عن غريب أو أحبي ليس إلا، يزعم إصلاح السلوكات والمعتقدات لمجتمع برجوازي مثقف نسبيا وكيس ومهذب. ومن ثم لم تكن لغة هذا المصلح كفيلة بالتأثير على الوسط العاصمي (31).

والحال أن مزاج الرجل كان مناقضا تماما لما كان ينبغي أن يكون عليه بحيث يجتذب حساسية أهل العاصمة. ذلك أن العقبي كان مندفعا متحمسا لا يخشى أن يظهر بمظهر الشخص الفظ والعدواني. كان من طينة الدعاة الذين يعتقدون أن الاصداع بالحقيقة حقيقتهم هو بمثابة القيام بفعل بطولي إزاء الخصم. ولا شك أن هذه النشوة الإبمانية وهذه الحرب الصليبية من أجل مثل إصلاحي هي التي كان يضعها فوق جميع الحقائق البشرية والتي جعلته يزدري المحاذير الخطابية ويأبي الاعتدال. لقد كان بالفعل الرجل الأقل أهلية لتوني المهمة الإصلاحية في العاصمة الجزائرية: لم يكن بمتاز بحب المصالحة ولا بالسماحة الإنسانية الذي من شأنه التخفيف من الاختلافات وجعل الحوار بين أناس ذوي قناعات عنتلفة بل متضادة أمرا بمكنا.

لكن هل كان هذا الأمر حوارا بالنسبة إليه؟ كان الرحل يروم إحراء دعايته على قدم وساق. فقد كان يسعى إلى إدخال الناس إلى الإسلام لا إلى إقناعهم. فبالنسبة إليه، كل الناس الذين لا يتمتعون بالإيمان الإصلاحي الحنبلي هم على ضلالة وعليهم ترك معتقداقم بمجرد "تنبيههم "من قبل الإصلاحيين. أما أولئك الذين يصرون، رغم الدعاية الإصلاحية على "الضلالة" فيجب معاملتهم كإخوان للشياطين. كان الجزء الأكبر من وعظ العقي يتكوّن من انتقادات شديدة ضد خصوم الحركة الإصلاحية (المرابطيين وأنصار الكهنوت

رسي الإسلامي)، إلى در كتر مما حلبا لها التعاطف ا

لقد كانت الطريقة ال

حريصا على الاعتدال ورو كسمة الطيبة" ويتحاشى ا كد يصفها بالأمينة وكان هـ آحرها، للتباحث مع قا

عسرم لكرم الضيافة، كان لا حق الخصم المقتنع بحقه و

وهذا يفسر قلة تدخلار وهذا يفسر قلة تدخلار حرثرية بامتباز. فباستثناء حيب، من خلال مظهره حي الموالية. ويمكن أن حي سحاليا ومن ثم استبع حدد أيضا للتوصيات التي يحدد أيضا للتوصيات التي يحدد أيضا للسياسة اللام ومها كان الأمر، فإن

ومهما كان الأمر، فإنا حتية إصلاحية شبه مستقلة شكّر حوله مستمعين أوفياء جعته شكلا من أشكال الث رسمي الإسلامي)، إلى درجة أن عنف وتعصب هذا الرجل قد جلبا للحركة المتاعب كتر مما جلبا لها التعاطف الحقيقي (32).

لقد كانت الطريقة الدعوية للشيخ العقبي مغايرة تماما لطريقة ابن باديس الذي كان حريصا على الاعتدال وروح التصالح. فبينما كان ابن باديس حريصا على التذكير ب كمه الطيبة ويتحاشى التعميمات المشتطة ويقيم علاقات لطيفة مع الزوايا المرابطية التي كن يصفها بالأمينة وكان يلزم نفسه بالقيام بزيارة الزوايا، من حين لآخر، من أول البلاد ي آخرها، للتباحث مع قادتما حول المسائل الدينية والأخلاقية بروح الصداقة والاحترام على الخرم الضيافة، كان العقبي يركن إلى التحفظ العدواني ولا يخاطب أنصار المرابطية بيغة الخصم المقتنع بحقه والوائق من انتصاره.

وهذا يفسر قلة تدخلات العقبي في مجلة الشهاب التي كانت منبر الحركة الإصلاحية حوارية بامتياز. فباستئناء بعض المقالات التي تفتقر للبعد الفكري التي نشرها في حياب، من خلال مظهرها الأول (1925 –1928)، لم يعد يظهر في هذه المجلة خلال سنوات الموالية. ويمكن أن نستخلص من هذا أن ابن باديس كان يتحاشى إعطاء مجلته حجى سجاليا ومن ثم استبعاد مقالات صديقه المعرضة للشبهة. كما يمكننا الاعتقاد بأن في المنعر لم يكن يرغب في دمج اسمه ضمن أسماء الفريق الباديسي الذي أخذ ينساق عني فشيئا نحو مسائل السياسة الجزائرية على خلاف الخط الذي فرضه على نفسه، وحرف أيضا للتوصيات التي طالما كررها وذكر بما، والراسة إلى جعل فريق الشهاب على معاداته للسياسة اللامشروطة.

ومهسا كان الأمر، فإننا نلاحظ بأنه ابتداء من 1931، شهدت العاصمة تطورا حمية إصلاحية شبه مستقلة وموسومة بميسم شخصية الشيخ العقبي. لقد استطاع أن يحكن حوله مستمعين أوفياء معجبن بأسلوبه الحماسي المباشر الذي كان أنصاره يؤولونه عصفه شكلا من أشكال الشجاعة السياسية إزاء الإدارة. ذلك أنه في مقدوره أن يكون

ويرشرون الأوماكرا يوالزاهيو وليكا يجير فالأكثار ومرد الازعا

العقبي

ر. فلما وشبه 1920-

هذب.

يجتذب ر بمظهر بالحقيقة ية وهذه البشرية قل أهلية السماحة

فناعات

على قلم إليه، كل معتقداتهم اصلاحية، عظ العقبي الكهنوت طريقة غير مباشرة للاحتجاج على السياسة الإسلامية لفرنسا وهذا بإزعاج "الكهنوت"الإسلامي والمرابطية اللذين كانا بحظيان بحماية السلطة في الجزائر.

أصبح نادي الترقي، المقهى الصالون الأدبي، ومكان العبادة في الوقت ذاته، عبار عن مكان كله إخلاص للشيخ العقبي المكلل بصيت تربيته الحجازية وبلاغته المؤرد وشهرته في انتقاد القوة المرابطية.

في صلب العاصمة المحتفلة بمائوية الاحتلال حيث أخذت التحليات الأولى للحركة الوطنية في التأثير على الأهالي الإسلامية، وجد العقبي نفسه، على نحو مفارق، في طلب حاملي لواء المطالب الإسلامية. بيد أن هذا لم يكن من صميم توجهاته. فمنذ دخ الساحة الإصلاحية، لم يكف عن إعلان رفضه للشأن السياسي ودعوة أصدة (بقسنطينة) لاقتفاء معاداته الحدره للسياسة. لم يكن يبدو على وعي بالتناقض الموجود عد ادعائه الإحجام الصارم عن كل نشاط سياسي وطموحه في إصلاح المحتمع الجزائر المسلم من حيث بناه اللدينية والثقافية وحتى الاحتماعية, أم كان يوهم بأنه يلقي يمحم على الشأن السياسي أملا في أن تكتفي الإدارة الجزائرية بتصريحاته العامة دون أن غيم مطالبه الدينية والثقافية.

إزاء هذا الموقف المفعم بالغموض، كان موقف ابن باديس يبدو أكثر عقد ووضوحا. كان ابن باديس يدرك بجلاء الآثار السياسية لدعايته الإصلاحية. وكان در حريصا على عرض غاياته الإصلاحية وكذا عواقبها السياسية بصراحة، دون السعي إخفاء نواياه الحقيقية.

لا شك في أن ابن باديس والعقبي كانا متفقين تماما على الخطوط الكبرى للمات الإصلاحي السلفي: مكافحة البدع وحاصة البدع المرابطية، الكفاح من أحل ترقية الحالاسلامي أخلاقيا وتقافيا، ضرورة إحياء الثقافة العربية في الجزائر. لكن لا يبدو أن الحاكان يسعى إلى إدراج نشاطه في إطار الدعاية الباديسية. بل على عكس ذلك، الدلائل توحي بأنه كان ينوي القيام بدعاية موازية لدعاية ابن باديس الإبراهيمي، التعالى الدلائل توحي بأنه كان ينوي القيام بدعاية موازية لدعاية ابن باديس الإبراهيمي، التعالى

س العاصمة، وهي د مح والمركز الموجه إن هذه الرغبة و 一般的 المح المشأ حديثان الاعد رعا كانت ا عكرمة العامة، حتى لله عات العقبي المتكر الشائد السياسي لم تتر كرين فمع اقتاع مو فاستأثوها التوجيهي عا تحو أنه رغم دعوا سنسي الرهو أمر ظل يا يحيأ أو لفل باد حد وب مع المثلين الرسي منتدمن وطائقهم ولا للمشنزية كلما لم يقو على المساسلين مشبوعين نح الحق تمه كان من الأ المن أل يعدل عن التقادا

عد الحسيات المرابطية.

ما احاد العلوم الدينة وعا

من العاصمة؛ وهي دعاية شخصية موسومة. ربما كان يسعى إلى أن تصبح العاصمة الرأس الفاكر والمركز الموجه للمدرسة الإصلاحية الجزائرية بدلا من قسنطينة النائية؟

إن هذه الرغبة في الاستقلالية وهذه الحاجة إلى الطرافة والتميز، لم تكونا من القوة خيث تؤثر في جعم ج أو تسيئان إليها. لذا أوكلت له في فيفري 1936 إدارة لسائما وسمي المنشأ حديثا: البصائر. كانت جعم جدون ريب تعتزم تسخير حماس العقبي ويلاغته. ربحة كانت تأمل أيضا في أن تستفيد من رغبته الدائمة في أن يستثير إعجاب حكومة العامة، حتى تكون حريدتما في مأمن من الحجز أو المنع المحتملين. بيد أن تصريحات العقبي المتكررة التي كان يضمنها ولاءه لفرنسا وكذا تصريحاته بعدم اهتمامه حشريان السياسي لم تترك المسؤولين عن "قضايا الأهالي" في الحكومة العامة للجزائر غير حكوبين. فمع اقتناع هؤلاء المسؤولين بصحة تلك التصريحات، كانوا يشعرون بالحساسية حد تأثيرها التوجيهي على جمهور المسلمين.

غير أنه رغم دعواته العديدة إلى التحلي بالحذر، ورغم كرهه الشديد لكل ما هو السين (وهو أمر ظل بالنسبة إليه هاجسا)، فإن الشيخ العقبي كان أقل الزعماء حيطة وحيراً أو لنقل بأن حذره كان عبارة عن أقوال جوفاء وهكذا عجز عن إيجاد تسوية مع الممثلين الرسميين للدين الإسلامي في الجزائر. والحال أنه لم يكن في مقدوره عربعه من وظائفهم ولا إقناع الإدارة بأنه هو وأصدقاءه أكبر تمثيلا للإسلام من هؤلاء عربين. كما لم يقو على إقناع جميع المؤمنين بأن القيمين على المساجد المسماة "رسمية" عسلمين مشبوهين لمحرد كوهم يتلقون راتبا من الدولة.

ومن ثم، كان من الأجدر والأفضل سواء بالنسبة للحركة الإصلاحية أو السلم حي أن يعدل عن التقاداته العنيقة ضد الأعوان الرسميين للدين الإسلامي وضد ممثلي عتم الجمعيات المرابطية، لإقامة حوار أخوى معهم، باحترام كرامتهم، وحرصا على -فية رحياء العلوم الدينية وبعث القيم الأخلاقية الكبرى ليس إلا. إزعاج

عبارة المؤثرة

للحركة في طليعة د دخوله أصلقائه جود بين الجزائري

ِ عقلاتِ کان دائما لسعی اِل

عحضور

أن تموه

رقیة انجتمع و أن العقي ذلك، كر سي، انطلاه بيد أن هذا الزعيم الإصلاحي، شأنه في ذلك شأن العديد من دعاة البرعة نفسها: و تكن تحدوه الرغبة في تحسين البشر وإظهار قناعاته الحقيقية في هدوء، بل كان نزاعاً في شحب أولئك الذين كان يظنهم على ضلال بكثير من القسوة. ولكن مثل هذه الطريقة و تفض في الغالب إلا إلى تصليب مواقف خصومه. ولما كان يحارب كل علم ديني خال من الجوهر الإصلاحي، انتهى به الأمر إلى مهاجمة رحال لم يكونوا دحالين أو فاسقين و يكونوا في الواقع منفصلين عنه وعن أصدقائه إلا بسبب النظام الاحتماعي ليس أكثر.

هذه العدوانية الإصلاحية الممثلة من قبل العقبي وبعض الدعاة الآخرين من ذوي نفع المزاج، أدت لا محالة إلى ردة فعل دفاعية من لدن ممثلي المرابطية و"الكهنوت" الرائع الإسلامي، الذين أمسوا متضامنين لا بدافع التوافق المذهبي، بل بسبب وضعهم المتمثل حمايتهم من قبل الدولة وعدائهم المشترك إزاء الحركة الإصلاحية. وهكذا أدت الشكاو المرفوعة من هؤلاء وأولئك بالإدارة إلى اتخاذ تدابير ضاغطة قاسية ضد الحركة الإصلافين في بداية 1933 (33). أحدث هذا الرد الإداري تأثيرا جما في نفوس المتعاطفين الإصلاحيين وفي الصحافة الإسلامية ذات التعبير العربي والفرنسي (34). على الحماهير، تم تأويله وترجم الأمر كحرب صليبية جديدة ضد الإسلام واستثارت عاما في الرأي العام الإسلامي.

وكان الشيخ العقبي أولى ضحابا هذه التدابير المجعولة لاحتواء الحركة الإصلاو هكذا منع من الدخول إلى مساحد العاصمة الكبرى. ظن أنه بإمكانه رد هذه التد باستثارة غضب الشعب. هال تجمع أنصاره في ساحة الحكومة الإدارة برهة من الزالي استنجدت بقوات الأمن. هذا الحادث جعل شخصية العقبي تبرز، وحينئذ بدا في أسلمين بمثابة بطل الإسلام وضحية الإدارة وحلفائها، أي الأعوان الرسميين القيمين الشأن الديني الإسلامي والقادة المرابطيين.

سنت العلاقات بين من هذا الصراع. ا جمية وازداد شراسة حيا يعتبرها مناهضة للإسلا

سند، لم يكن في مقد من عواقب وخيمة باا ع ولمفتى المالكي الكبير ستبه في أن العقبي هو الم

له يكن العقبي يشعر بأ

يس من حقنا الدخول عير أن الحركة

🖸 القطيعة بين العقبي وا

ح أن وقع الشيخ العقبي العقبي على المعتبى على المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد العقبي المنافعة القديم المنافعة متينة تا

ساءت العلاقات بين العقبي و"الكهنوت"الرسمي الإسلامي العاصمي أكثر فأكثر، نطلاقا من هذا الصراع. استاء العقبي أبما استياء لمنعه تعسفا من الدخول إلى المساجد أرسمية وازداد شراسة حيال خصومه، المسؤولين قليلا أو كثيرا على هذه التدابير التي كان يعتبرها مناهضة للإسلام. وهكذا أصبح تحامله على "أعداء" الإصلاح شاملا.

لم يكن العقبي يشعر بأنه ضحية سوء نية فحسب، بل أيضا بخيانة من وشى به. ومن علما المنطلق، لم يكن في مقدوره إلا أن يكن لهم الحقد الجم. هذا الحقد المبرر أو غير المبرر أفضى إلى عواقب وخيمة بالنسبة لزعيم الحركة الإصلاحية خلال صيف 1936، بعد قتل إمام والمفتي المالكي الكبير لجامع الجزائر الشيخ محمود بن دالي المدعو "كحول" (35). لقد اشتبه في أن العقبي هو المدبر الرئيسي للجريمة وألقي عليه القبض في 8 أوت 1936.

ليس من حقنا الدخول هاهنا في تفاصيل هذه "المسألة الغامضة "التي لم ينجل سرها لي غاية اليوم (36). غير أن ما يمكننا استنباطه منها هو أنها قضت على مسيرة العقبي واحتثته شيئا فشيئا من الحركة الإصلاحية ذات المصدر الباديسي.

### 2. القطيعة بين العقبي والمدرسة الإصلاحية الباديسية

بعد أن وقع الشيخ العقي في قبضة العدالة تأزمت علاقاته مع الزعماء الإصلاحيين. عبر أن هؤلاء كانوا بجمعين على التصريح ببراءته والدفاع عنه ضد خصومه. وقد سخر من باديس خاصة كل حماسه ونشاطه الصحافي لخدمة رفيقه القديم (37). و لم يدخر حبوده ووقته للدفاع عن قضية الشيخ العقبي. حتى أنه في 1939، حين انتفت جميع شابعات القضائية ضد العقبي نحائيا، لم يفت ابن باديس التذكير من خلال تقريظ حقيقي شوقف رفيقه القديم المفعم بالشجاعة والكرامة أمام قضاته (38). وكان ذلك بمثابة أجمل شيادة إعجاب وصداقة متينة تلقاها العقبي.

لترعة نفسها، أم كان نزاعاً إلى هذه الطريقة أم لم ديني خال من أو فاسقين و أم ليس أكثر.

ن من ذوي نفس

الكهنوت" الرسمي رضعهم المتمثل في أدت الشكاوى الحركة الإصلاحية س المتعاطفين مع (34). على صعيد واستثارت غليان

خركة الإصلاحية:

نه رد هذه التدابير

ق برهة من الزمن،

وحينفذ بدا في أعين

رسميين القيمين على

بيد أن قضيته هذه قد زعزعت حساسيته ورباطة جأشه وأخمدت نهائيا حماسه الإصلاحي. هذا الشخص الذي ظل طويلا سنان رمح الحركة الإصلاحية في الجزائر أصبح منذ صيف 1936 فريسة الرأي العام الجزائري (الإسلامي والأوربي) ورغم تبرئة ساحته خرج من هذه المحنة محبطا للغاية. صحيح أن أصلقاءه الإصلاحيين وخاصة ابن باديس سعوا إلى الإعلاء من صورته وتقليمه إلى الرأي العام كبطل من أبطال الوطن الجزائري وكشهيد للعقيدة الإسلامية. وصرحوا بأن الإساءة إلى شخص الطيب العقبي هي في الواقع ترجمان للرغبة في الإساءة للجزائر المسلمة برمتها.

غير أن الحقيقة تقتضي القول بأن الشيخ العقبي لم يسلم تماما من هذا الكابوس. فلم تتم تبرئته تماما من تلك التهم التي وجهت له. وهكذا أحاط به نوع من الجفاء شيئا فشيئة هذا الجفاء الصادر عن الرأي العام الإسلامي تجاهه تعاظم حين انسحب من جعم جيئة المحقاء الصادر عن الرأي العام الإسلامي تجاهه تعاظم حين انسحب من جعم جيئة وفاة ابن باديس (أفريل 1940) مفاده أن الحكومة العامة كانت تسعى إلى فرض ترشيحه وفاة ابن باديس (أفريل 1940) مفاده أن الحكومة العامة كانت تسعى إلى فرض ترشيحة الذي رعنه الإدارة وبأثم عينوا سرا الشيخ محمد البشير الإبراهيمي خليفة لابن باديس هذا الحادث توج القطيعة بين العقبي والفريق الإصلاحي الوفي لروح ابن باديس (40 وفضلا عن هذا، فإن عدم توافق الأمزجة بينه وبين رئيس جعم جالحديد (ولرته التنافس الخفي بين الرجلين) جعل العقبي يتبئ نمائيا موقف ريبة بل عداوة حيال الحركة الإصلاحية الحزائرية لما بعد الحربين.

وبينما كانت ج ع م ج تنخرط غداة الحرب العالمية الثانية في النهج الوصي الحاسم، بمواصلة تحقيق الأهداف الثقافية والسياسية، كان الشيخ العقبي منصرفا إلى العنية بناد ضيق للأصدقاء كان بعضهم محل شبهة من قبل الإصلاحيين والوطنيين (41). وهكشهد أسد الحركة الإصلاحية الجزائرية عزلة حالكة في أواخر أيامه. عاش بقية حياته نحس هوس مرضي جعل كل صلة إنسانية معه صعبة للغاية، وهذا بعد أن أرهقه الشعور بالفشي

واثرت فيه ذكريات لم النفس يعتقدون أنه قاتل الخاصة، وأن يبقى فريسا لتخهين والمتعصبين. توفي سائت أوجين (العاصمة ومتحاهلا من قبل أولئك

### 3. أعمال الطيب ال

كان الشيخ العقبي

قعاضة واندفاعه وحسه قي سهولة وعنف قوله. و ويتو أن ابن باديس قد شحمس، وأنه سانده بإخ نتلخص أعمال هذا تنت في المحدد ترية خلال اثنتي عشوية حصريا.

صحيح أن العقبي ة حدلات التي نشرها في ا "إصلاح"، وفي حريدة حدل بضعة الأشهر (فية كند صحافيا ردينا في نف حسر، إلى الحديث عن وأثرت فيه ذكريات لم تستطع عشرون سنة خلت محوها، واستبدت به فكرة أن يظل خالس يعتقدون أنه قاتل كحول إضافة إلى قلقه من أن يكون عرضة للتحسس على حياته لخاصة، وأن يبقى فريسة الشك في وطنيته، ثم إلى أنه وجد نفسه محاطا بجماعة من لتافهين والمتعصبين. توفي الشيخ العقبي وسط اللامبالاة العامة في 21 ماي 1960 (42) بحي سانت أوجين (العاصمة) بعد أن ظل مدة طريح الفراش بسبب المرض (السكري)، ومتجاهلا من قبل أولئك الذين ظلوا طويلا يكيلون له المديح والتقريظ.

#### 3. أعمال الطيب العقبي

كان الشيخ العقبي داعية قبل كل شيء. بل كان أكثر من هذا، فبفضل بلاغته بباضة واندفاعه وحسه السجالي، كان يبدو شبيها أكثر بالخطباء. إن قوة العقبي تكمن بسهولة وعنف قوله. وبفضل ذلك، نال مكانته في صلب الحركة الإصلاحية الجزائرية. يسو أن ابن باديس قد اختاره لتولي منصب العاصمة الأكبر لكونه محامي الإصلاح محمس، وأنه سانده بإخلاص في الظروف الصعبة.

تتلخص أعمال هذا الرجل في النشاط الذي قام به أساسا في إطار نادي الترقي منذ السائه في 1927. ففي هذا النادي نشر بالفعل دون كلل مذهب المدرسة الإصلاحية حرية خلال اثنتي عشرة سنة (43). لذا، تبدو أعمال العقبي أولا كأعمال خطابية عصريا.

صحيح أن العقبي قام بمحاولات في الصحافة، وكل أعماله المكتوبة تقتصر على خلات التي نشرها في الشهاب ثم في الصحيفة التي أسسها لحسابه الشخصي المسماة حلاح"، وفي حريدة البصائر، اللسان الرسمي ل ج ع م ج التي تولى رئاسة تحريرها حل بضعة الأشهر (فيفري جويلية 1936). لكن بقدر ما كان العقبي محاضرا بارعا، حد صحافيا ردينا في نظرنا. ذلك أنه كان ميالا، سواء في مقالاته في الشهاب أو في حسر، إلى الحديث عن شخصه وقضاياه وأدبى متاعبه ذات الطابع المهني. وما إن يتلقى

لحزائر أصبح رئة ساحث، ابن باديس ن الجزائري ي في الواق

مائيا حماسه

کابوس. قلہ شیئا فشیئا ع عمر، بعد ض ترشیح هذا الترشیح دیس رائے عدید (ولرتہ عیال الحرک

لنهج الرضي قا إلى المد 41). وهاكم لا حياته لحد

لغور بالفشا

ملاحظة ما من أحد قرائه، ينبري للرد عليه ردا مسهبا طويلا لا يهم القارئ في وحين يوجه له أحد المعارضين انتقادات يستبد به حينئذ غضب جم. وكثيرا ما كان بأنه محل مؤامرات واضطهاد، فيتخذ نبرة العباقرة الذين لم تفهمهم الأمة، فيعمد المرافعة المتشدقة للبرهنة على طهارة نواياه وبراءة دعايته تارة، وتارة أخرى الاتقامات القوية للخصم قصد إفحامه. هذا النوع من التمركز على الذات جعل نثر فحاً ومنفرا في أغلب الأحيان.

لكن حين نمعن النظر في المميزات الذاتية لدعوته، نتساءل عما إذا كان الشيخ لم يساهم أكثر دون وعي بلا ربب في الدفاع عن القومية العربية وتمجيدها أكثر مساهمته في بناء النظام الإصلاحي في الجزائر. ذلك أن مساهمته الشخصية في المسالات الإصلاحية الجزائرية يجب قول ذلك متواضعة للغاية. في مقابل ذلك، احتهد أيما احتماكيد العروبة كمقوم أساس للشخصية الجزائرية. ويبدو أنه كان مهووسا بضوحتي باستعجال مثل هذا التأكيد. ودون إغفال الوجه الديني لدعوته (لاسيما كالمربر ضد المرابطية)، نميل إلى الاقتصار على وجهه الثقافي. يبدو لنا بأن العقبي قد سعاحياء العروبة التامة وتزويد معاصريه بصورة حية عنها من خلال شخصيته. هذه العالمات هي بالطبع عروبة الحجاز مع هالتها النبوية التقليدية وصيت "بحدها"السعادية مروبة أراد أن يضطلع تمام الاضطلاع بتعبيرها اللغوي واختيارها الديني، بحماس قريب عروبة أراد أن يضطلع تمام الاضطلاع بتعبيرها اللغوي واختيارها الديني، بحماس قريب الانتشاء. من هنا كانت متعته في استخدام وتحريك اللغة العربية أمام رواد نادي الأوفياء أو بعد ذلك بكثير على أمواج إذاعة الجزائر، ومن ثم أيضا تعلقه بالوهابية الحرائم حيطته الخطابية) وحتى بكل ما من شأنه أن يسبغ لونا حجازيا على الإسلامية (رغم حيطته الخطابية) وحتى بكل ما من شأنه أن يسبغ لونا حجازيا على الإسلامية (45).

.IV

م للمدرسة الإصلا

= شاعرها المعتمد، 💻 🗀 للتقف يعدّ "أمير يترددون في نعته ب \_ محمد العيد في عير بسکرة حيث ا خ العقبي الذي ك الله عند الز - عالم وقد انضم إلى حد أبرز ا العقبي حين أنشأ العد عمد العد محمد ال 🚄 بعد إخفاق جريدة الترقى الترقى الترقى ا - ابتداء من 1929، معصبة العاصمة. اك - الثقافية أو الخيرية **ا** ج (ماي 1931)، أ-🖛 🖛 تلاوة القرآن اا

🚄 يتيري محمد العيد ليا

### IV. الشاعر محمد العيد آل خليفة

كان للمدرسة الإصلاحية الجزائرية منظروها ودعاتما ومفسروها ومؤرخوها، كما كن للمدرسة الإصلاحية الجزائرية منظروها ودعاتما ومفسروها ومؤرخوها، كما كن لها شاعرها المعتمد، مداح الأيام المشهودة: محمد العيد عمه علي آل خليفة (46). كن هذا المثقف يعد "أمير الشعراء (العرب) للجزائر"، من قبل فريق الشهاب، وكان حس لا يترددون في نعته ب "شاعر المغرب العربي الكبير".

ولد محمد العيد في عين البيضاء في 1904. زاول دراساته العربية الأولى في مسقط ولد محمد العيد في بسكرة حيث عاد ليقيم بها، بعد أن عرّج على الزيتونة لفترة وحيزة. كان عيدا للشيخ العقبي الذي كان يعده أستاذه الروحي (47). ويبدو أنه شحد أدواته الأولى في لاداب في كنف هذا الزعيم المصلح. بدأ محمد العيد حياته المهنية في الصحافة ببسكرة عن كنا وقد انضم إلى فريق صحافي محلي كان يصدر جريدة صدى الصحراء مع أبين العمودي أحد أبرز الصحافيين المسلمين الجزائريين في فترة ما بين الحربين. كما من العقبي حين أنشأ هذا الأخير جريدته الإصلاح في بسكرة سنة 1927. انطلاقا مع هذا التاريخ، أحد محمد العيد يتأثر بتطور أستاذه.

كن بعد إخفاق جريدته الإصلاح، سعى العقبي إلى أن يشتغل في العاصمة. وهنا، حمد في إنشاء نادي الترقي في جويلية 1927. ولا شك أنه شجّع محمد العيد على الإقامة وحزائر. ابتداء من 1929، تولى محمد العيد وظيفة مدرّس بالشبيبة، وهي مدرسة ابتدائية صلاحية بقصبة العاصمة. اكتسب شهرة في أوساط المثقفين العاصميين. شارك في جميع عدرت الثقافية أو الخيرية التي رفع من شأها بقصائده الشعرية. ابتداء من تاريخ إنشاء عدر ماي 1931)، أخذ يتصدر المدرجات الشرفية في جميع الأنشطة الإصلاحية عربة. بعد تلاوة القرآن التقليدية، وبلاغة كبار الخطباء (ابن باديس، الإبراهيمي، عمد العيد ليؤكد خلود الشعر العربي. فبالنسبة للمحافل العربية، فإن

شيء ن يزعم مد إل

، يوحة ر العقبي

خ العقبي كثر س المدرسة حتهاد إل بضرورة اكفاحة

ه العروبة سعودي،

سعى ش

ي الترقير ة الجديدة

لمي الحيا

حضور الشعر يزيد قيم اللغة الاجتماعية ضغثا على إبالة: فبمعزل عن رسالته المنطقية و قيمته الجمالية ، فإن الناس ينتظرون منه متعة ضرورية. إن الشعر انبهار صرف للذات.

لقد زود محمد العيد إذن الحركة الإصلاحية هذا البعد الشعري الذي يبدو ضوية للتأثير على الحساسية الإسلامية. فبفضل تدخلاته لم يتبد الإصلاح الإسلامي في صوية المذهبية الحافة فقط. كان يجلي أيضًا وجها إنسانيا بتبنيه تأملات وإيقاعات محمد المشعرية. إننا نفهم لماذا كانت الشهاب تنشر بانتظام قصائد هذا الشاعر، بتقديمها على الصور وبتقريظ صاحبها.

وفضلا عن القيمة الأدبية لأعمال محمد العيد (التي لا يحق لنا الوقوف عندها طوية هاهنا (\*) فإن قيمتها الوثائقية حديرة بأن تسجل. فقصائده هي بمثابة تشهادات واكت تاريخ الحركة الإصلاحية الجزائرية عن قرب (48). لذا قالت الشهاب عنه و بحق:

[ تجدر الإشارة إلى قيمتها الوثائقية. فقصائد هذا الشاعر هي بمثابة شهادات تواكب عرقرب تاريخ الحركة الإصلاحية الجزائرية] (49)

يمكن عدّ محمد العيد من بين الأشخاص الإصلاحيين من الطراز الأول. وإن لم يكن الحمد عقيقيا في صلب الحركة الإصلاحية الجزائرية، فقد وفق في أن يكون ترجمانا بليغا لها حلال لغته. فلقد بحد قضيتها وأعمالها الكبرى ورجالها الكبار. كما سعى إلى تخليد الحلال اللحظات الجديرة بأن يذكر الرجال بحا (50).

لقد قام محمد العيد بأحسن من هذا، فبعد أن بلغ أوج النضج، لم يتردد في أن على أعمال أساتذته الجليلة بعض اللطائف من ابتكاره. ذلك أنه كان شغوفا بالشعري، كما كان متعلقا بالقيم الأخلاقية وبروحانية موسومة بالصوفية. لذا يستنكف، فضلا عن كونه الشاعر الرسمي للحركة الإصلاحية، من الظهور بوصالكاتب الأخلاقي لها (51).

ويحذه المثابة، كانت و

ین نزعة ابن بادیس و

🥌 أكثر عمقا وخصوبة ،

### هوامش الفصل الثا

عد في "السجل"نصوص اخط

الإحداف بمكان يهدم الإش كمتصرف إداري لجريدة الم وكان بفضل ثقافته المزدوح قمرتسية. وهو مسؤول على كة حزبا وطنيا حقيقيا، في الجزائري (جوان 1936) الن اسمه ذكر غير مرة في فرية

عظ شخصية النبيخ البشير البشير البشير المرابي بابن باديس وجمعة المرابي , Paris, 20 mars en Algérie", dans المرابية المرابية الكارب 1937، ص

📨 قتطر القائمة في 214-211p.

وهذه المثابة، كانت وظيفة محمد العيد في صلب الحركة الإصلاحية الجزائرية (دونما تمييز بين نزعة ابن باديس ونزعة الطيب العقبي) ألمع وأشهر من وظيفة الكاتب البسيط ولكن أكثر عمقا وخصوبة من وظيفة شاعر الصالونات.

هوامش الفصل الثاني

 أي نجد في "السجل"نصوص الخطب التي ألقبت بمناسبة المؤتمر الوطني الإصلاحي الأول في سبتمبر 1935 من قبل أعران الدعاية الإصلاحية الثانويين.

2) من الإجحاف بمكان عدم الإشارة هاهنا إلى اسم أحمد بوشال الرجل الذي كان دون ريب أقرب مساعد لابن حنيس، كمتصرف إداري لجريدة المنتقد ثم الشهاب وكمنظم لتحرير وتوزيع الصحافة الإصلاحية للغة العربية في حزائر، وكان بفضل ثقافته المزدوجة، الترجمان بين الصحافة الإصلاحية (التي كان جميع محربها أحاديي اللغة) و إدارة الفرسية, وهو مسؤول على "العلاقات العامة "للحركة الإصلاحية الجزائرية، رأى دوره يتعاظم حينما أصبحت هذه الحركة حزبا وطنيا حقيقيا، في علاقات مستدة مع التشكيلات السياسية الأحرى لاسيما بعد تكوين المؤتم في المخالوي (حوان 1936). لقد كان دور بوشمال الحفي والقاسي حيويا دون شك للحركة الإصلاحية إبحابية لمبلورة صحيح أن اسمه ذكر غير مرة في قريق الشهاب، علما بأن وطائعه لم تسمح له نقلتم مساهمة شخصية إبجابية لمبلورة المحب الإصلاحي الجزائري.

(3) لم تحظ شخصية الشيخ البشير الإبراهيمي بدراسة متأنية إلى غاية اليوم. صحيح أن اسمه كثيرا ما يذكر عندما يعتق الأمر نابن باديس وجمعية العلماء، غير أتنا لا نعثر إلا على إشارات قلبلة تتعلق به مباشرة. أنظر: L.Jalabert, "La fermentation algérienne" dans Etuds, Paris, 20 mars 1935; R.Montagne, "La fermentation ds partis politiques en Algérie", dans Politi. Etr., avril 1937...

4) السجل ص 46.

رة) الشهاب، أكتوبر 1937، ص 346-356.

AF, août-sept. 1939, p.211-214 أنظر الفاصة في 64-11-11

الته المنطقية أو ف للذات.

، يبدو ضروريا إمي في صورته ات محمد العبد

، بتقديمها محلاة

عندها طویلا نهادات واکبت و بحق:

ات تواكب عن

إن لم يكن فاعلا جمانا بليغا لها من إلى تخليد أعظم

نردد في أن يضفي ان شغوفا بالتعبير بالصوفية. لذا، أ الظهور بوصفه

- (7) ما عدا كتاباته المناسباتية الكثيرة، نذكر من بين أهم ما كتب مقالاته في: الشهاب، أوت 1934، جوان حيد 1938، فيفري 1939، ... نجد قائمة أعماله الأخرى (المخطوطة) في النبذة التي خصصتها له مجلة مجمع اللغة ما بالقاهرة، المجلد 16، 1963، ص 105. في 1997، أعد أحمد طالب الإبراهيمي ابن الشيخ الإبراهيمي الكاملة لأعمال أبيه تحت عنوان "آثار الإمام محمد البشير الإبراهيمي"، بيروت دار الغرب الإسلامي، 1997، أحزاء، تغطى الفترات التالية: 1: 1941-1940، 2: 1940-1952، 3: 1954-1954، في 1954-1954.
- (8) عين في 1954 مراسلا المحمع الحبي بدمشق وبحمع اللغة العربية بالقاهرة حيث استقبل في 12 مسلم 1962، أنظر مجملة مجمع اللغة العربية بالقاهرة، المحلد 16، ص 111، وأنظر خطاب الاستقبال في المرجع صلاح 116-11. لا بد من الإشارة إلى أن البشير الإبراهيمي هو زعيم الحركة الإصلاحية الجزائرية الذي ترحيم أكثر في المشرق وهذا مرده إلى حد بعيد للسنوات الطويلة من شبابه التي قضاها في دمشق وإلى الذكرى التي قيأت للعديد من طلبته والذين أصبحوا بعد ذلك من المشاهير في عالم الأدب أو السياسة. كما أن هذا مرده إلى دور الناطق الدائم باسم الجزائر لدى البلدان العربية والإسلامية الذي اضطلع به من 1952 إلى غاية استخلائر. خلال السنوات العشر التي قضاها في المشرق، كان الشيخ الإبراهيمي منخرطا في الحياة الثقافية والدينية اللي كان ضيفا فيها (مصر، سوريا، العراق، الكويت، الباكستان إلح).
  - (9) توفي الشيخ الإبراهيمي في العاصمة في 20 ماي 1965.
- (10) حول الميلي، أنظر "L'Evolution religieuse à Mila (Algérie)" dans والشهاب، عدد83، فيقري 1937، مارس 1934، هيست Rens.colon., n°3, mars 1938, p.32-34 والشهاب، عدد83، فيقري 1927، مارس 1934، هيستان العدد 18، 5جانفي 1948 وانظر أدناه
- (11) تاريخ الجزائر في الفدم والحديث، حزآن، 1 قسطينة، 1928، 6، 386ص، 2، قسنطينة، 1932،ص 🐸 (12) J.Noël, ibid, p33 (12)
  - (13) رسالة الشرك ومظاهره، قسنطينة، 1937، 328 ص.
  - (14) كان مبارك الميلي يعاني منذ عدة سنوات من داء السكري. الأمر الذي يفسر وفاته المبكرة.
- ر15) حول هذا النوع من الاستغلال، نحد أديبات كثيرة ذات مصدر وطني ومصادر فرنسية. أنظر على سبيل المثالة Spielman. Bn Algérie Le Centenaire au point de vue indigène, p.14-17; Violette, L'Algérie vivra-t-elle? p.345...
- (16) في إطار ردة الفعل العامة للإدارة ضد الحركة الإصلاحية طبقًا لترتيبات "مراسيم ميشال"(نسبة إلى الأمين 🏎 لولاية الجزائر...
- (17) فضلا عن هذين المؤلفين الاساسيين المذكورين أعلاه، نشير إلى بعض مقالاته في الشهاب: أ) حول تعليم الإعتقارت سبتمبر 1936، حول النووفية: ديسمبر 1932. أوت سبتمبر 1936، حول الزوايا ودورها في التعليم الديني: 4 فيفري 1926، حول الصوفية: ديسمبر 1932. حانفي 1933، فيفري 1933.

nons du Jardin, و 25 اوفسر 25 اوفسر 25 عدد 8، دیسمبر 25 عدد 8، دیسمبر 25

érien...

- 1935، بينما كان الالتزاء على التأليد وعلاة وعلاة وعلاة وعلاة وعلاة وعلاة وعلاة عض ولا يخرج حيث الدلالة التي تقهمون، 287.
- 94, Octobre 19**29,** La نشمت لله انشمت الشمت المشمت المشمت المشمت المشمت المشمت المشمد المسمد المشمد المسمد المسمد المسمد المسمد المسمد

📁 🚤 الصحراء: أنشئت في 6

- العقبي، لمين العمودي، الأم أتشت في بسكرة في سبا التي كان ينطوي عليها هذ وفريية حدا من مسح مصلي هذين المسجدين .
- فلقومات الإثنية للمحتمع ظ قداش: 56, Alger من هذه الحاص الحمد حزيا هاما من هذه الحاضرة العضاب العرب كانوا حنفيين و

محمد تعززت بسبب الخشية الم

18) حول هذه الشخصية أنظر الشهاب، عدد 8، ديسمبر 1925، عدد 34، حوان 1926، عدد 20 ماي 1927، افتتاحية، أكتوبر 1938...

وكأنه وكأنه المذهب المتشدد والورع الذي دعا إليه محمد بن عبد الوهاب (1703-1791) والذي يتبدى وكأنه Carl Brockelmann, Histoire des peuples et des Etats islamiques, حسبة حديدة محافظة أنظر: , p.1144-1148 (D.S وأنظر السعيدي ، المحدوث ...ص 1337-341، وأنظر السعيدي ، المحدوث ...ص

Les compagnons du Jardin, p.178 (21)

21) الشهاب، عدد 6، نوفمبر 1925، ص 12

22) الشهاب، عدد 8، ديسمبر 1925، ص 5، الشهاب، عدد 9، حانفي 1926، ص 2 وما بعدها

25) الشهاب، عدد 8، ديسمبر 1925، ص 5. في هذا الصدد، تسمح لأنفسنا بالإحالة على دراساتنا :

L'Enseignement politique de Mohamed Abdouh aux Algérien...

2-) منذ 1935، بينما كان الالتزام السياسي لجمعية العلماء، بدفع من قائدها ابن باديس، قد أصبح أمرا ثابتا، أصر عبد أبعقي على التأكيد ثانية وعلانية على عزوفه عن السياسة المبرم. وقد اغتنم فرصة هذا الاستجواب ليصرح بما على أن نشاطي ديني محض ولا يخرج عن إطار الدين الإسلامي الذي أمتثل له امتثالاً صارما في كل أمر. ليس لي رأي على من حيث الدلالة التي تفهمون، لأني لا أصدر عن أي مذهب سياسي أو أي نزعة مهما كانت" (الشهاب، أوت 1935، ص 287).

Islah, n°4, Octobre 1929, p.4 25

La Vérité 27 : حريدة انشئت ببسكرة في 1926 من قبل العقبي على موسى. شعارها: الحقيقة تعلو ولا يعلى حيد حب الوطن والاتحاد...

27 صدى الصحراء: أنشت في 1926 من قبل فريق من العلماء سنجدهم دائما في صفوف الصحافة الإصلاحية: حد العابد العقبي، لمين العمودي، الأمين العام المستقبلي ل ج ع م ج والشاعر محمد العيد (المساهم في مجلة الشهاب) 24 حريدة أنشئت في بسكرة في سبتمبر 1927. لم يصدر عددها الثاني إلا في سبتمبر 1929.

25 لربة التي كان ينطوي عليها هذا النادي المنشأ في حويلية 1927 هي أنه كان يتوفر على شرفة عالية تطل على حدة حكومة وقريبة حدا من مسجدين كبيرين بالعاصمة. بمناسبة الرسميات الكبرى، كان النادي في استطاعته أن حص حصلي هذين المسجدين ...

وَ عَلَى الْمُومَاتَ الْإِنْيَةِ لَلْمُجَمِّمِ الْإِسلامِي لا نتوفر على دراسات صالحة. أنظر المحاولة المحصورة على القصبة عَلَى مَا مُعْمُوظُ قَدَاشِ: La Casbah de nos jours, dans Documents algériens n°56, Alger

و التقايد الحضري وليس مجموع الحاضرة العاصمي ذو التقايد الحضري وليس مجموع الحاضرة العاصمة: حصر إن جزيا هاما من هذه الحاضرة كان مكونا من عمال من داخل البلاد كانوا يقيمون بشكل مؤقت في العاصمة: حس ميزجون، أناس من الهضاب العلبا والجنوب. أنظر محفوظ قداش، المرجع السابق. لنضف بأن سكان العاصمة محسوب من الأندلس كانوا حنفيين و لم يكونوا يعبأون بالنشاطات التقافية والدينية المالكية (الإصلاحية أو المحافظة). حسر بدمالاة تعززت بسبب الحنثية المتبادلة التي يمكن تفسيرها بتعارض قليم ذي طابع سياسي (وشرعي) بين النزعتين.

193، حوان جوبلية لله يما اللغة العربية الطبعة العربية الطبعة المربعة الطبعة لله 1997، خسنة 1954-1954،

غبل في 12 مارس بال في المرجع نفسه اثرية الذي ترسخت وإلى الذكرى الطية با أن هذا مردد أيضا 1 إلى غاية استقلال

الـ Noël, "L'Ev س 1934، ديسمبر

فافية والدينية للبلداء

، 1932 ، ص 464

على سبيل المثال: V.Spielman, E M.Violette, L'A نسبة إلى الأمين العاء

) حول تعليم الإناث ية: ديسمبر 1932 في هذا الصدد أنظر J.Desparmet, La turcophilie en Algérie, p.11 : "كان المالكيون يواحب الحنفيين على أنهم وشاة وأعوان الفرنسيين. أما الحنفيون من جهتهم فكانوا يتهمون الأمير عبد القائدر بكوته الشعب لمحمد".

(32) هذا النوع من الدعاية يبدو لنا مناقضا تماما للروح التبشيرية ذات الوحي القرآني: "أدع إلى سبيل ربك الحسورة والموعظة الحسنة وحادلهم بالتي هي أحسن"(القرآن الكريم، سورة النحل). أنظر نموذجا عن نثره الساخر في السعدد 17، مارس 1926، ص 3.

(33) كانت هذه الشكاوى مدعمة بشكل قوي من قبل شخص مرابط مندوب القليعة لدى المجالس المالية الحريد المدعى سي علي مبارك بن علال. هذا المندوب أودع في دورة أكتوبر 1932 طلبا يرمي إلى منع العلماء المسلمين المدخول إلى المساحد التابعة لأملاك الدولة: "أعرض على زملائي طلبا مفاده أنه لا يحق إلا لأعضاء الإكليروس الإسلمون من قبل السلطة الإدارية الدخول إلى المساحد لنناول الكلمة، وأن الأجانب على موظفي المساحد لا يحت تناول الكلمة في مياني الدين الإسلامي إلا بترخيص من قائد العمالة"

(34) نحد أصداء لهذه التدابير في الشهاب، مارس 1933، ماي 1933، أوت 1933، أفريل 1934 و Voix du peuple, février et avril 1934; La Voix des humbles, n°120, 25 mars و 1933 ومقالة احتجاجية لفرحات عباس ...

(35) هذه الشخصية الدينية لم نكن تحظى بتعاطف الوطنيين والإصلاحيين الذين كانوا يلومونه على خضوعه للتوجيهات السياسية لإدارة الشؤون الأهلية للحكومة العامة...

حول هذه الجريمة (التي تمت في صبيحة 2 أوت 1936 بالعاصمة) أنظر : 1936 austice, n°45, 1<sup>er</sup> août 1936. "sous le titre: "Infamie والشهاب، أوت 1936، واكتوبر 1936.

(36) سنقنصر على إبراد الوثيقة التي ورطت جدا الإمام كحول في نظر الوطنين والإصلاحيين. يتعلق الأمر اعتقدت الصحافة الإسلامية آنذاك بأنها من وحي إدارة الشؤون الأهلية للحكومة العامة التي وجهت في 18 لرئاسة المجلس بباريس بتوقيع أهم عمثلي الإكليروس الإسلامي للجزائر: "نحن بن دالي المفتى المالكي، وبوزكوو الحنفي وأمين قدور الإمام الأكبر الحنفي وبابا عمر الإمام المالكي الأكبر علمنا بأن وفدا من المنتخبين لا يمثلون العام الإسلامي وعلماء حزائريين مزعومين لا شهادات علمية لهم يتوجه إلى باريس قصد عرض مطالب ودينية لأهاني الجزائر... نرفض هذا الرفد غير المؤهل والدي يفتقر لأي تقويض. ونحتج بقوة ضد التدخل في دينا. إن هؤلاء العلماء المزعومين ترفضهم أغلبية المسلمين ولا يمثلون سوى شرذمة من المشوشين الذين يريد المهالليلية في بلادنا... "أنظر نص هذه البرقية في المعلمة المعلمة المسلمين ولا يمثلون سوى شرذمة من المشوشين الذين يريد المهالدين المؤلد في بلادنا... "أنظر نص هذه البرقية في المعلمة المعلمة المسلمين ولا يمثلون سوى شرذمة من المشوشين الذين يريد المهالدين في بلادنا... "أنظر نص هذه البرقية في المعلمة المعلمة المعلمة المعلمة المعلمة المهالية في بلادنا... "أنظر نص هذه البرقية في المعلمة المعلمة المهالية في بلادنا... "أنظر نص هذه البرقية في المعلمة في المعلمة الم

(37) أنظر المقالات المخصصة لهذه القضية في الشهاب، أوت سينمبر 1936، أكتوبر 1936، أكتوبر 1938

(38) الشهاب، حريلية 1939

(39) "من أجل إنشاء جمعية منافسة من حين لآخر اسمها: Réforme musulmane, AF, nov. 1938

التفسيرات المترعجة الني قدم عدد 1940 أفريل 1940 أفريل أكثر على أكثر على الذي ظل مدة طويلة يج

العرض المقدم حول مراسيه 'Alger, n°du 22-23 الله المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية

تقديم الشيخ ابن باديس

العقي والوهابية(...) وها الماء ونح العقي والوهابية(...) وها هذا تصريح مجاني أو اند لابن سعود الذي يدعوه ه المام الإصلاحيين ذوي عليمته مع الإصلاحيين ذوي

🗕 💳 حريدة الإصلاح في سبتمبر

وإن كان ذلك في الهندام. كالله المندام. كالله الدين أدوا فريضة الحج. الشاعر، أنظر: شعراء الج والسجل ص 1936، ص 12 الحكم التقريظي الجم الذي الحكم التقريظي الجم الذي الحكم الماصر بسبب سلام في من الماصر بسبب سلام من إنتاجه في جرائد بسكام عن إنتاجه في جرائد بسكام حوان حويلية، 1938

اين باديس ميالا للمبالغة و 1934، ص 223) 4()) أنظر التفسيرات المترعجة التي قدمها العقبي عند وفاة ابن باديس للاعتذار عن عدم حضور جنازة صديقه القديم: إصلاح، عدد 22، 20 أفريل 1940 ص 3.

(41) إن ما أعابه الإصلاحيون أكثر على الشيخ العقبي كراه ظل مدة طويلة بقيم علاقات مع موظف سام في الحكومة الدمة للحزائر الذي ظل مدة طويلة يجسد في نظر الوطنيين السياسة الأهلية المعارضة لطموحات الأمة الإسلامية حرائرية الثقافية

42) أنظر العرض المقدم حول مراسيم تشييع حنازته المرفق بتصريح أحد أنصاره القاضي محمد بن حورة في عمد الله الموق الموقع المو

من الخطأ تقديم الشيخ ابن باديس "بوصفه أول من انضم إلى مذهب العقبي الإصلاحي". هذا قول مناف تماما حنيقة. فالحقيقة عكس هذا تماما. ونحسب أننا بينا دلك يجلاء. ب) يعتقد بن حورة بأنه يمكنه نفي أي صلة بين حديث الشيخ العقبي والوهابية(...) وهذا دون شك ليعطي عن صديقه المتوفى صورة جميلة لدعاة المذهب الرسمي حدي للوهابية. هذا تصريح بحاني أو انتهازي ولا يكذبه مذهب الأستاذ فحسب بل أيضا تصريحاته المتكررة الداعمة حامة الدينية لابن سعود الذي يدعوه هو نفسه ب "أمير المؤمنين"...

ق) بعد قطيعته مع الإصلاحيين ذوي الاتجاد الباديسي (1940)، احتفظ العنبي بإدارة النادي واستمر في القيام
 عدية إصلاحية على طريقته.

عُشَى أنشنت حريدة الإصلاح في سبتمبر 1927 ببسكرة وهي محددة كالتالي: "حريدة إسلامية مستقلة ودينية قبل ترسيء"...

حتى وإن كان ذلك في الهندام. كان أتباع العقبي يرتدون قطعة عمامة صفراء مذهبة تعد في الجزائر كامنياز
 حدري للمؤمنين الذين أدوا فريضة الحج إلى مكة.

وَ عَلَى حُولَ هَذَا الشَّاعِرِ، أَنظر: شعراء الجزائر، ج 1، ص 1229 والشهاب، أكتوبر 1936، أفريل 1934 ، حوان حريبة 1938، والسجل ص 228231

شياب، فيفري 1936، ص 607612. حيث أهداه تصيدة من 82 بينا.

حر مثلا الحكم التقريظي الجم الذي أظلقه أمير الفصاحة شكب أرسلان على الشاعر محمد العبد والذي شبهه
 حمد رهير شاعر مكة المعاصر بسبب سلاسة لغته وفطنة ذهنه وحمله المرهف وصفاء نظمه"الشهاب، مارس 1937.

أن أحصينا 45 قصيدة لمحمد العبد في الشهاب, إذا غضضنا الطرف عن القصائد القصيرة المناسباتية يمكننا الاحتفاظ مسرين قصيدة من 30 إلى 80 بيتا تشكل دون حدال وثائق تاريخية وأدبية. لنسجل بأنه فضلا عن الشهاب كان محمد حريا من إنتاجه في حرائد بسكرة (صدى الصحراء والإصلاح) والجزائر (البصائر ابتداء من 1936).

🚓 شهاب، جوان جويلية، 1938، ص 1315.

أي كن ابن باديس مبالا للمبالغة والغلو، وقد قال في محمد العيد بأنه "الروح الرقيقة للحزائر العربية الإسلامية"
 أو للمبالغة والغلو، وقد قال في محمد العيد بأنه "الروح الرقيقة للحزائر العربية الإسلامية"

لمالكيون يؤاحدون القادر بكوته سلم

سبيل ربك بالحكمة الساحر في الشهاب

الس المالية الجزائرية العلماء المسلمين من لإكليروس الإسلامي المساجد لا يمكنيم

1)، انریل 1934 La Voix du pe

ه على خضوعه اناه

La Justice, nº4

ين. يتعلق الأمر عربية حيث في 18 حوب الكي، وبوزكور المتين معجين لا يمثلوك الراء عرض مطالب سياسية ضد التدخل في شؤرا ين الذين يريدوك زرع La Justice, n°45

La Réforme r

، أكبوبر 1938

(51) أنظر على سبيل المثال قصيدته التي تشتمل على 32 بيتا والتي أهداها للطيب العقبي (الشهاب فيفري 1936) ص 608–612).

# معصل الثالث

إذ أبرز وأهم منث حجب التعليمية والدعا حياة المساعدين مثقفيز الرسية لحزائرية والذين لآح كانوا ينحدرون . هيي و شقافي للفريق ال س ننظر في إسهام لإسلاحة القاعدية فقد و- یکن یکتسی طابعا مي تعيم الإبتدائي لل فسنوة في المساجد والمحاه وكان في صلب الم كتت أو كوميدياه حد وكان بعضهم ك عن الوقائع المحليا الحر والدنو من الشخص

35 -

ب فيفري 1936،

# الفصل الثالث

# كبار المساعدين

إن أبرز وأهم منشطي الحركة الإصلاحية الذين استعرضناهم كان يساعدهم في أداء منامهم التعليمية والدعائية العديد من العناصر المخلصة للقضية الإصلاحية. وقد كان حل عؤلاء المساعدين مثقفين شبانا خريجي الزيتونة. وكان بعضهم من قدماء تلاميذ المدارس لرسمية الجزائرية والذين كانوا، حراء ذلك، يحظون بثقافة مزدوجة عربية فرنسية. البعض الحر كانوا ينحدرون من أسر مرابطية أقدمت على إصلاح ذاتها واختارت دعم النشاط ديني والثقافي للفريق الباديسي (1).

لن ننظر في إسهام كل واحد منهم في القضية الإصلاحية بوصفهم ممثلي الحركة الإصلاحية القاعدية فقد كان نشاطهم يندرج تماما في الحياة اليومية للمحتمع الإسلامي ولم يكن يكتسي طابعا استثنائيا. كانوا يتولون المهمة الأساسية للحركة الإصلاحية التي عي التعليم الإبتدائي للغة العربية للشبيبة الإسلامية والتربية الدينية للكهول عن طريق مع التعليم الإبتدائي للغة العربية للشبيبة الإسلامية والتربية الدينية للكهول عن طريق مع التعليم في النوادي الإصلاحية.

وكان في صلب الموظفين الإصلاحيين، مربون ذوو شأن، كما كان هناك أيضا متفون أفذاذ سعوا إلى تشجيع النشاط الأدبي في وسطهم الريفي، بنشر الشعر وكتابة كاتشات أو كوميديات صغيرة يتولى تقديمها التلاميذ بمناسبة الأعياد والمناسبات الدينية وغيرها. وكان بعضهم يتشرفون بتزويد الصحافة الإصلاحية ذات اللسان العربي إما مكتابة عن الوقائع المحلية أو بالقصائد الشعرية بشكل منتظم. وهكذا تمكن بعضهم من العروز والدنو من الشخصيات المسيرة للحركة الإصلاحية، بحيث أصبحوا ضروريين لجهاز هذه الحركة.

وإذا كان من المتعذر علينا الإشارة هاهنا إلى جميع الأشخاص من الدرجة الته للحركة الإصلاحية الجزائرية، فإنه يتعين علينا الإشارة خاصة إلى أربعة منهم ، الله كانوا مع عدم توفرهم على قيمة وفعالية الزعماء الإصلاحيين (على الأقل في فترة ما حالحربين) مع ذلك مساعدين كبارا وقيمين بالنسبة لفريق ابن باديس. وهم: الأسلامودي و السعيد الزاهري والعربي التبسي و توفيق المدني.

### I. الأمين العمودي

كان محمد الأمين العمودي من المصلحين الجزائريين القلائل ذوي الثقافة المزدود كان يشغل منصب وكيل قضائي في المحاكم الإسلامية. بعد أن اشتغل أولا في الصحالعربية ببسكرة في فريق صدى الصحراء، ثم إلى جانب العقبي في جريدة الإصلار (1927)، أقام في العاصمة حيث كانت الحركة الإصلاحية تسعى إلى تعزيز قواعد انضم الأمين العمودي إلى ج ع م ج في عام 1931، حيث كان عضوا في اللجنة المسافح الحمعية بوصفه أمينا عاما، واحتفظ كلاه المسؤولية إلى غاية لهاية 1935 (2).

ولم يغادر العمودي اللحنة المديرة لـ ج ع م ج إلا لكي يتولى حريبة Défense ذات اللسان الفرنسي بشكل أفضل، هذه الجريدة التي انطلقت في عام 1934، والتي هو رئيس تحريرها (3). ذلك أنه في إطار هذه المطبوعة، واصل كفاحه من أجل القصالاحية إلى غاية 1939، وكذا من أجل الحركة الوطنية الإسلامية الجزائرية في الوقت.

يبدو أن العمودي قد اختار الصحافة ذات اللسان العربي من أجل التأثير ما ويقعالية على الشبيبة الجزائرية ذات التكوين الفرنسي. فالدعاية الإصلاحية التي كانت عاية تلكم اللحظة حارية كلها تقريبا باللغة العربية(4) لم تكن في متناول هذه الشعاية تلكم اللحظة وبأنه عزم ومن المحتمل أن العمودي قد وعى عدم الفعالية النسبية للدعاية الإصلاحية، وبأنه عزم تدارك ذلك بوسائله الشخصية. وبعد أن تولى منصب الأمين العام ل ج ع م ج

جينوات (وكان نائبه للكهول وغير منشه الإسلامي الذي ك حريدة fense

حرج الحركة الإصلا حصية العربية الإ الرامية إلى مسخ

فسه ناطقا للمذ من الصحافيين الم حدايات اللائكية وا

(5).

حانب الزعماء الإ في "الغلوم الدينية" ويعن والمنظمين والص أكثر بالراهن، بدل

السعيد الزاهري، الم 336 إلى 336 على الموادد الموادد الموادد الموادد الموادد (6).

السعيد الزاهري حيا الراهري عليه

الدرجة الثانية منهم ، الذين في فترة ما بين و وهم: الأمين

الثقافة المزدوحة أولا في الصحافة جريدة الإصلاح ل تعزيز قواعده ا في اللجنة المديرة

يدة Défense يدة 1934، والتي كار له من أجل الفضية الجزائرية في الوقت

(2) 19

أجل التأثير مباشرة إحية التي كانت . تناول هذه الشبية حية، وبأنه عزم عمي لل ج ع م ج مد

حمى سنوات (وكان نائبه الشيخ العقبي)، أدرك أن الحركة الإصلاحية كانت موجهة ساسا للكهول وغير منشغلة بالقدر الكافي بالجيل الصاعد وبخاصة العنصر الديناميكي محتمع الإسلامي الذي كان منتصرا للثقافة الفرنسية.

فبإنشائه جريدة La Défense وبتخلصه من مهمة الأمانة العامة ل ج ع م ج، بدا عصودي وكانه يروم توسيع نشاطه الاجتماعي والسياسي توسيعا حرا. ومع ذلك، حتى وهو خارج الحركة الإصلاحية في حد ذاتها، حدم القضية الإصلاحية بالدفاع العارم عن الشخصية العربية الإسلامية. ولما كان عدوا لدودا للفرنسة، أدان بقوة جميع إساءات الرامية إلى مسخ الشخصية العربية الإسلامية للجماعة الإسلامية الجزائرية. وتحسيب نفسه ناطقا للمذهب السياسي والثقافي للحركة الإصلاحية الإسلامية، كان عمودي من الصحافيين المسلمين القلائل ذوي اللغة الفرنسية الذين ساهموا بقوة في عدوعة الدعايات اللائكية والمفرنسة التي صادفت هوى جما في نفوس الشبان المثقفين ذوي وي الإسلامي (5).

إلى جانب الزعماء الإصلاحيين الذين كانوا عثابة رحال دين وكتابا أخلاقين وختصين في "العلوم الدينية"، كان العمودي عثل منشط الحركة الإصلاحية الجزائرية وحدك المربين والمنظمين والصحافيين المتشبثين أكثر بالإنجازات أكثر منه بالنظر والتأمل، وصنعنين أكثر بالراهن، بدل الركون إلى الحنين للماضي.

#### II. السعيد الزاهري

كان السعيد الزاهري، المثقف العربي والشاعر المحيد، عضوا في اللحنة المديرة لـ ج عن 1932 إلى 1936، وبمذه المثابة أمكنه أن يؤدي دورا ذا بال في الحركة عصرحية الجزائرية (6).

بدأ السعيد الزاهري حياته المهنية في الصحافة ذات اللسان العربي بإنشائه صحيفة حد "الجزائر"التي أطرى عليها ابن باديس كثيرا. لكن ونظرا لانعدام الموارد، لم تعمر هذه

التحربة الصحافية(7). كما حاول الزاهري أن يشتهر في التعليم العربي الحر، لكن حد حدوى. تنقل كثيرا بين بسكرة والأغواط(1927) وتلمسان ووهران (1931)، ربما مناجه غير المستقر وحرية حياته الخاصة وهي الحرية التي عدّت آنذاك غير متوافقة مهمته الإصلاحية التي كلف بما رسميا بشكل أو بآحر (8).

اكتسب الزاهري، بفضل سيولة قلمه وقريحته السجائية ومهارته في كتابة القصل المجلية ذات الأسلوب الكلاسيكي الجيد، شهرة كبيرة في وسط المثقفين العرب ذو النزعة الإصلاحية. مما سمح له بأن ينتخب عضوا في اللجنة المديرة ل ج ع م ج في 32 كلف آنذاك بتأمين الحضور الإصلاحي في مدينة وهران حيث قرر الإقامة.

بسط الزاهري نشاطه الإصلاحي الصرف في وهران ما بين 1932 و 1938. و النشأ مدرسة وناديا ثقافيا إصلاحيين. قاد حملة ضد المرابطية استرعاها تأثير زاوية بن على عستغانم. كان الزاهري، من خلال سجالاته مع المدافعين على المرابطية أميل إلى الهجاء إلى الدحض المذهبي (9). غير أن علاقاته مع المرابطيين لم تكن خالية من الشبهات، إذ تدريجيا ينحو صوب نوع من التراضي مع خصومه القدامي (10).

انطلاقا من 1938، تاريخ إنشائه حريدة الوفاق، بدا الزاهري وكأنه انفصل فيليد الفريق الإصلاحي الباديسي ليسلك سبيل الاستقلالية ويتصالح مع المرابطية. وهكذا تطور، اللاحق إلى تعاظم خلافه مع أصدقائه القدامي في ج ع م ج. غداة الحرب الثانية، أصبح خصما بينا ل ج ع م ج التي كان يرأسها الشيخ الإبراهيمي. أحيرا، حاحداث الجزائر، زكّى وغذى الحملة الصحافية التي قادمًا صحيفة أوربية بالعاصمة العلماء، إثر انضمامهم لجبهة التحرير الوطني. إن موقف الزاهري الجرئ هذا جعله في نظر الرأي العام الإسلامي كعدو للقضية الوطنية وأدى به إلى التهلكة(11).

وهكذا نرى أن مسار الزاهري يذكّر بمسار العقبي: فكلاهما، بعد أن خدما المعلى الإصلاحية خلال ما بين الحربين، ظهرا في خاتمة المطاف، غداة الحرب العالمية معارضين ل ج ع م ج، وتعرّضا للتوبيخ جراء فرارهما من صفوف الحركة الإصلاح

من أشرس المناهضين لا بيساطة لماضيه الإص مع الفريق الإصلاحي الحية الجزائرية ما بين الحيد الظروف، يتعذر

ے أن اسم الزاهري غ

حد عن هذا، ولما كانه

الرامية إلى إحياء النقافة المكن المساسيا للثقافة الكلا الاهتمام نظرا لم الإصلاحية الشهاب عندم مساهمة الشاسعيا كانت مساهمة السعيا كانت مساهمة السعيا كانت مساهمة السعيا كانت مساهمة السعيا

اء الأقل شأنا)، كان و

، لكن دون ، ربما بسبب . متوافقة مع

> نتابة القصائد العرب ذوي ج في 1932-

193. وهناك وية بن عليوة إلى الهجاء منه

هات، إذ أخد

صل لهائيا عن وهكذا أدى الحرب العالب أخيرا، خلال بالعاصمة ضد

ذا جعله يبدر

.(

خدما القضية العالمية الثانية، لإصلاحية بعد

أن كانا من أشرس المناهضين للمرابطية (12). فيما يتعلق بالزاهري، لسنا ملزمين بتحديد ما إذا تنكر ببساطة لماضيه الإصلاحي أم أنه أحبر فقط ، جراء دواع شخصية، على إظهار خلاف مع الفريق الإصلاحي بعد وفاة ابن باديس. سنكتفي هاهنا بدراسة الحركة لإصلاحية الجزائرية ما بين الحربين والنظر في مساهمة الرجال الذين كانوا صانعيها. في مثل هذه الظروف، يتعذر استبعاد شخصية السعيد الزاهري، رغم انكفائه بعد 1930 - 1940.

ذلك أن اسم الزاهري غير منفصل عن الدعاية الإصلاحية للثلاثينيات خاصة في منطقة وهران. لقد كانت للرجل مواهب أدبية غير عادية. والحال أن الحركة الإصلاحية كانت بحاجة إلى مختلف أنواع الكفاءات، في الجحال المذهبي وكذا في بحال الدعاية المكتوبة . فن الخطابة. لذا بمناسبة العديد من الإجتماعات الإعلامية والتظاهرات الثقافية والدينية حي كان الإصلاحيون ينظمونها عبر البلاد، كانت الحاجة إلى شاعر مفلق ماسة كالحاجة لى داعية فذ وخطيب مصقع. فالشاعر كان يساهم في التأثير على الجمهور وإعداد تعاطفه الوجداني.

وفضلا عن هذا، ولما كانت الحركة الإصلاحية تقوم، بالموازاة مع نشاطها الدينى، المدعاية الرامية إلى إحياء الثقافة العربية في الجزائر، انشغلت بزخرفة هذه الدعاية بتزويد حيورها بجميع النماذج الممكنة لهذه الثقافة (13). بيد أن الشأن الشعري كان الجميع يعده مقوما أساسيا للثقافة الكلاسيكية: ومن ثم كان لا بد من أن تنفخ فيه روح حديدة وأن بحاط بكل الاهتمام نظرا لما امتاز به العرب من عبقرية فيه. وهذا يفسر لماذا عمدت عدافة الإصلاحية الشهاب خاصة إلى نشر القصائد ذات الأصل المشرقي بشكل متظم، عندما تنعدم مساهمة الشعراء المحليين.

لذا كانت مساهمة السعيد الزاهري، على الصعيد الأدبي، غينة بالنسبة للحركة إصلاحية (11). فبفضل حضوره إلى جانب الزعماء الإصلاحيين (مثل محمد العيد وغيره الشعراء الأقل شأنا)، كان في مقدور الفريق الباديسي أن يفخر بوجود مذهبيين ودعاة

ومؤرخين وكتاب وشعراء في صفوفه وهم جميعا مقتبعون بالمثل الإصلاحي. وفي الوقت ذاته، كان في مقدوره أن يتحدى خصومه المرابطيين من حيث قدرته على أن يقد مجموعة متنوعة وممثلة للعلوم الإسلامية التقليدية والآداب العربية.

احدة الأحلاق و

الشورة في النهاء

الخشاقين

عدرة زقة حا

مود الأفكر ال

رحة لأمالية

اللاق عن حا

235

ALT 435

1 1 1 1 W

100

1-1-3-57

الحال بكر ك

15 to 100

431-35

المرحا المنا

442

Sec. 445.00

1000

127 1

Jan 2015

# III. العربي التبسي

ارتبط الشيخ العربي التبسي (أبو القاسم العربي، من تبسة)، المثقف ذو التكرير الزيتوني والأزهري، بفريق الشهاب من القاهرة، ابتداء من حانفي 1927. وانطلاقا مر 1929، أقام في تبسة حيث شرع في تعليم ذي نزعة إصلاحية، كان محل إعجاب النب ابن باديس (15). في عام 1932، ظهر الشيخ التبسي على الساحة الرسمية للحر الإصلاحية بدخوله إلى اللجنة المديرة ل ج ع م ج. في أكثوبر 1935، أصبح أمينا على المناعدين المقربين من الخمودي، ومنذئذ أصبح في عداد المساعدين المقربين المفربين المفربين المفربين المفربين المفربين المفربين المفربين العمودي، ومنذئذ أصبح في عداد المساعدين المفربين المفربين المفربين العمودي، ومنذئذ أصبح في عداد المساعدين المفربين العمودي، ومنذئذ أصبح في عداد المساعدين المفربين العمودي، ومنذئذ أصبح في عداد المساعدين المفربين العمودي، ومنذئذ أصبح في عداد المساعدين المفربين المفربين باديس (16).

عند وفاة ابن باديس في 1940، وعندما عين الإبراهيمي على رأس ج ع م ع أصبح التبسي نائبا لرئيسها. وانطلاقا من 1953، أصبح تقريبا قائد الحركة الإصلاح الجزائرية خلال الغياب المتواصل للشيخ الإبراهيمي المقيم مؤقتا في المشرق. خلال أحد الجزائر، انضمت ج ع م ج إلى حبهة التحرير الوطني (17). وقد شهدت آنذاك على قاسية. من ذلك اختطاف رئسيها بالنيابة في العاصمة وموته في ظروف غامضة.

لم تبرز شخصية التبسي إلا غداة الحرب العالمية الثانية. وإن نحن ارتأينا الاقتصار حميل مرحلة ما بعد الحربين، فلأن الشيخ قد برر بوصفه أحد أقوى الدعاة الإصلاحيين مقاطعة قسنطينة. فمساهمته على الصعيد النظري تبدو لنا تافهة. فهو قبل كل شيء من فو تكوين كلاسيكي مولع بالمذهب القروسطي (نسبة إلى القرون الوسطي) ومتشد

بإحباء الأخلاق والممارسة الدينية الإسلامية. وكانت تدخلاته الشفوية وكذا "دراساته" المنشورة في المدينة الإسلامية (18).

فقلما قيض للناس مشاهدة داعية للمدرسة الإصلاحية متشبث بشغف ومثابرة بضرورة ترقبة حياة احتماعية إسلامية أصيلة. فقد كان مثله الأعلى قائما على جعل الناس يحيون الأفكار الإسلامية وأن يجسدوا تحسيدا تاما مذهب الإسلام (على صعيد العبادات والحياة الأخلاقية والمؤسسات الاجتماعية والنشاطات الثقافية. وكان هذا المثل شغله شاغل، على حد تعبيره (19).

كان إذن فقيها وكاتبا أخلاقيا لا يلين حيال إخوانه في الدين. غير أن تطور المجتمع خزائري الإسلامي لم يكن متماشيا مع هذا النوع من الكهنوتية cléricalisme الشمولي ندي كان يدعو إليه التبسي. إن قبوله بالأمر الواقع حيال عدم وفاء مواطنيه لتراثهم لإسلامي لم يحل دون مواصلته الدعوة بإصرار للعودة إلى حياة اجتماعية مطابقة لتعاليم قرآن والرسول وكذا إلى القواعد التي سنها "علماء الشريعة".

نلاحظ ونحن نقدم المذهب "الإصلاحي" للشيخ التبسي ، على هذا النحو من الاحظ ونحن نقدم المذهب يبدو، على نحو مفارق، كإشادة وتمحيد لسلوكات القرون وسطى. ومما لا شك فيه أن الشيخ التبسي كان يحن إلى الماضي الإسلامي الزاهر. فقد كن، سواء في حياته الحناصة أو في تدريسه ودعوته العامة، يجسد نزعة محافظة بالية كانت عفع هذا البحث الإصلاحي عن الأصالة الإسلامية إلى مداه الأقصى.

وكان رسوخه في التراث الإسلامي الذي كان يتطلع إلى استمراره المثالي، بعيدا عن حريب التاريخ، يجعله يندهش بسذاجة محيّرة لقلة تحمس إخوانه لبعث وإحياء المدينة لإسلامية، رغم نداءاته المتكررة ورغم الدعاية الإصلاحية. وكان يتساءل، باسم منطق متاه في التبسيط، كيف يمكن للمرء أن يكون أو يزعم بذلك مسلما، ويكتفي بحضور سطحي للإسلام. والواقع أنه كان يتصور إحياء الإسلام أساسا من حيث صوره الخارجية

وقت يقلم

لكوين أقا من الشيخ محركة ما عاما

م ج. سلاحية أحداث

ال محا

بار على حين في يء عام رمنشبث وتجلياته الاجتماعية دون الاحتفال بالروحانية الإسلامية. كان يصبو إلى الاكتمال الاسلامي الذي يتحلى في انتصار الشعائر والشرعية السنية. كما كان يحلم عجت إسلامي حيث يكون لرحال الدين (العلماء) الدور الأساس في تربية الشبان وإرشاد الكهول وتنشيط الحياة الاجتماعية ومراقبة السلطة. وبهذه المثابة، يظهر إصلاح العرف التبسي كانبعاث للسنة الأكثر استقامة.

إن هذه الرؤية الشخصية للإصلاحية لم يكن الزعماء الإصلاحيون الآخرون يشاطرونها قط. فهؤلاء كانوا على وعي، وإن بدرجات متفاوتة، بضرورة وجود ميد للحركة في البحث المذهبي ونوع من تكيف الحياة الإسلامية مع الحضارة المعاصرة. بل ف نذهب إلى التساؤل عما إذا لم تكن نزعة العربي التبسي نوعا من الانحراف عن التوجه الإصلاحي لحريدة الشهاب (القريبة جدا يجب تدقيق ذلك من توجه المنار). ذلك أنه بد اعتماد التشبيب والتحديد، وفق التطور المبرم للمجتمع الإسلامي، كانت هذه التراقطان احتيارا قروسطيا وتغلب عليها الرغبة في إحياء نظام اجتماعي وأخلاقي كانت هميمنة الكهنوت تامة.

والواقع أن الشيخ العربي التبسي كان يفتقر إلى حرية التحرك والهيبة الضرورية البلورة مدهب شخصي ومن ثم بلورة مدرسة قائمة الذات. في فترة ما بين الحربين يكلفه ابن باديس بأي مهمة تتطلب الجرأة في وجهة النظر وتكيّفا تاما مع العالم الحديث كان عليه بوجه خاص أن يتولى وظائف الداعية والمعيد المكرر للمذهب الكلاسيكي در كلل. لذا، تمثل نشاط الشيخ التبسي أساسا في وعظ إخوانه في الدين بتذكيرهم درية هوادة بتعاليم الكتاب والرسول.

كان أحمد توفيق المد مستحمة فعالة في طورة الم وهم الصحافي والمؤرخ وحرائر(21).

ولله في 16 جم ان 99

المنافر المخرط مبكرا المنافر المنافر

# IV. توفيق المدين الله المالية المالية

كان أحمد توفيق المدني، الجزائري ذو التكوين التونسي، أحد الأعضاء الذين ساهموا حدامة فعالة في بلورة الحركة الوطنية الجزائرية خلال ما بن الحربين(20). وقد انخرط، وهو الصحافي والمؤرخ باللغة العربية، في الحياة السياسية والثقافية لوطنيه تونس وحزائر(21).

ولد في 16 جوان 1899 بتونس، وهو من أسرة جزائرية مهاجرة إلى تونس بعد ثورة [لا في 16 بكرا في الحياة السياسية التونسية، إلى جانب معارضين ذوي التكوين ميثوني. سجن قبل أن يبلغ العشرين من عمره (1915- 1918) بسبب نشاطه في صلب حدة الشبان الثوريين". في عام 1920، أنشأ مع الأصدقاء، حزب الدستور الذي أصبع حديد السياسي. بعد طرده من تونس في 1925، أقام في الجزائر بلد الأجداد.

بعد استقراره في الجزائر، "سعى إلى إذكاء الوعي الوطني الجزائري من خلال حصرات والخطب والمنشورات المتنوعة وكتب التاريخ" (23). ولم تكن جهوده في هذا عد مختلفة عن جهود ابن باديس وفريق الشهاب لاسيما وأن التعاطف الدستوري لابن حسر، على الصعيد السياسي، كان بينا. سعد أحمد توفيق المدني لتمكنه من استخدام حد شهاب التي أصبح المعلق السياسي على أخبارها chroniqueur المفوض وأحد عدين الدائمين (تحت اسم مستعار: المنصور).

وأيا كان تعاطفه الحقيقي مع المذهب الإصلاحي الذي كان ابن باديس وفريقه حقي له ، فإن أحمد توفيق المدني كان متعلقا أكثر بالتخصصات المكونة منه ب "العلوم حية ، وكان يحس بأنه ميال للدعاية الوطنية أكثر منه إلى الدعاية ذات الطابع الديني حيف لذا، تبدو أعمال المدني موسومة أكثر بالتاريخ والسياسة وليس ب "الإصلاح".

كتمال

محمع وإرشاد

ر العرق

لأعرود نود مبدأ

ة. بل قد

ن التوجه أنه يقال

به النوعة كانت فيه

بضروريان

لحربين، ا

الحديث يكي دون

رهم دون

### أعمال أحمد توفيق المدي

الجزائرية(24). وهي أعمال متنوعة، تتراوح بين المصنف التاريخي والجغرافي والمصد الثقافي العام والرواية، وتنم عن ثقافة واسعة وكذا عن موهبة أدبية ذات تميّز استثنائي 25 كما يبدو أن المدني قد نذر نفسه لإنجاز مهمتين: إعادة كتابة تاريخ الجزائر وتوسم مواطنيه بالمبادئ الأولى لثقافة جزائرية محضة ذات تعبير عربي. غير أن ما جلب للمساعتراف الأوساط الإصلاحية الجم كتابه "كتاب الجزائر"الذي احتفي به أيما احتفاء من الشهاب (26). في هذا المؤلف، انبرى الكاتب لدحض الأطروحات الرسمية التي روج الشهاب (26). في هذا المؤلف، انبرى الكاتب لدحض الأطروحات الرسمية التي روج الشعي السعي البرهنة على استمرار الدولة الجزائرية عبر التاريخ (27).

إن أعمال المدني كثيرة نسبيا، مقارنة بما أنتجه منشطو الحركة الإصلاح

ذلك ما جعل الكتاب يظفر بنجاح باهر فور صدوره. وبالفعل، إن الكتاب يشكر إحدى المساهمات الأساسية في المسعى الرامي إلى الإحياء الوطني الذي شرعت فيه الحرك الإصلاحية وكذا بعض الكتاب والصحافيين من ذوي النزعة العلمانية.

هذا الكتاب "كتاب الجزائر"كرس إذن ولهائيا شهرة توفيق المدني وأظهره كأحو وأفضل أمل للحركة الإصلاحية الجزائرية. وحين ننظر في الألفاظ التي امتدحت الشهاب هذا المؤلف، فإننا نخلص إلى أن ابن باديس لم يكن يعتبر "كاتب الوصالالشهاب، ماي 1932، ص 262) كوات صديق نبيل" فقط (الشهاب، فيفري 300 ص 46) بل كرفيق كفاح وكمساعد ثمين أساسا.

كان ابن باديس راضيا على مشاركة توفيق المدني، في بعض المناسبات، في التظاهرات الثقافية للحركة الإصلاحية. كان يعترف له بالفضل في تزويد الدعاية الإصلاحية ذات طابع تاريخي وسوسيولوجي حول الوطن الجزائري. أخيرا، كان معجبا بتنوع في وحماسه في العمل وحسه العملي وحبه للإنجازات الفعالة والدائمة. لقد كتب ابن يلاح

المحمد الأخ أحمد نوفيا الأخ أحمد نوفيا المحمد المحمل تكريم قدمه

مع أحمد توفيق المدني، الحقائق المعناسي المثقافي والسياسي المحمد الحقائق حمس سنوات من عمل المشهاب، والمنشطة والمثر النفسي لنشاطه وينق داخلية وتنظيما و كقلك كان منشأ جم الإسلامي الجزائرة

🌉 🖽 ا بتاريخ هذه الجم

حدد: "خلق الأخ أحمد توفيق للعمل ووفق من الأعمال ما خلد" (28). ولا شك أن هذا الله المحدد توفيق عناية أجمل تكريم قدمه رئيس الحركة الإصلاحية الجزائرية لنشاط وأعمال أحمد توفيق

مع أحمد توفيق المدني، يمكننا إغلاق قائمة نواب ابن باديس وكذا مساعدي فريقه وسلاحي. فبفضل مواهب وحرص هؤلاء الأشخاص بعضهم أصبح ينتمي نهائيا إلى التقافي والسياسي للجزائر فرضت الحركة الإصلاحية الباديسية نفسها خلال المجينات كإحدى الحقائق السياسية والاجتماعية العظمى.

عد خمس سنوات من الجهود، أصبحت النواة الصغرى المتحلقة في عام 1925 حول عبر عدد أنصارها عبر الشهاب، والمنشطة من قبل ابن باديس، من الأهمية من حيث عدد أنصارها عبر عدد والأثر النفسي لنشاطها على الرأي العام الإسلامي، بحبث أمسى من الضرورة بمكان حجا بنية داخلية وتنظيما دائما.

وكذلك كان منشأ جمعية العلماء المسلمين الجزائريين (29). هذه الجمعية المنشأة في الحيال كان منشأ جمعية المنطاعية والثقافية على الحياد العناصر المحركة الحاسمة في الحياة الاجتماعية والثقافية الحسسم الإسلامي الجزائري. إن تاريخ الحركة الإصلاحية الجزائرة يقترن إذن، انطلاقا على المعلمة التي كانت ترجمانا له وجهازه الرسمي.

صلاحية

رالمت نی(25)-

ر وفرون

با للماني و من قبل

رؤج ها

سعي ال

ب يشكر

يه الحركة

ا كأحس

لاحت 4

ب الوطنين

ي 2930

النظاهرات

رحية عواد

توع لقات

ابن بادیس

### هوامش الفصل الثالث

- - (2) حول لمين العمودي، أنظر الشهاب، حوان 1934.
  - (3) "أسبوعية مستقلة لحقوق ومصالح المسلمين الجزائريين"سانت أوجان العاصمة 1934-1939.
- (4) المنشورات الإسلامية باللغة الفرنسية مثل Jiikdam وإن كانت مدعمة للأطروحات الإصلاحية لم تنشقو
   بالسعى إلى إشاعة دعايتها.
- (5) نسجل بأن الدعاية العربية للإصلاحيين وأناشيدها الحماسية حول الشخصية العربية الإسلامية للأمة الإسلامية المخوائرية لم تكن تصل إلى الجمهور المسلم ذي اللغة الفرنسية إلا شذرات يعاد نشرها في الصحافة الأوربية قصد دوائنظر La Voix des Humbles). حول التوجهات الإيديولوجية والثقافية المختلفة للصحافة الأهلية باللغة الفرحلال ما بين الحربين، نسمح لأنفسنا بالإحالة على دراستنا: formation de la presse musulmane
- 6) حول هذه الشخصية، أنظر الشهاب، عدد فيفري 1927، عدد 87، مارس 1927، عدد 101، ح 1927، فيفري 1931، ديسمبر 1931، وعراء الجزائر، ج 1، ص 62-68.
- (7) "حريدة سياسية وأدبية وتربوية واجتماعية" الجزائر، 1925-1926. قارنه ابن باديس ( وكذا حريدته الشحمة المنتقد) بكيريات الجرائد المشرقية (الشهاب، عدد 10، حانفي 1926).
- (8) م.م. حاج صدوق وصف لنا الشاعر السعيد الزاهري الذي عرفه كرحل فكر محب للآداب وميال البحد. يقضي حياة قريبة من حياة الغجر (بدافع الذائقة والضرورة).
  - (9) أنظر مثلا الشهاب أكتوبر 1933.
  - (10) أنظر مقالته في الشهاب حانفي 1932: نحن لا تنكر الولاية
    - (11) قتل في العاصمة في ماي 1956.
- (12) كما آخذ الإصلاحيون على إرمموس "كونه دق ناقوس خطر النسرد ثم فرً": Durant, Histoire de السلامية المعانية ال
  - (13) بمما في ذلك المسرح ما سنرى ذلك لاحقا.
- (14) نشير إلى قصيدتين هامتين لهذا الشاعر: الشهاب فيفري 1931 حول المعارضة بين الإصلاحيين والمرفقة وأوت 1934، في مدح جمعية العلماء, نشير إلى كتيبه : الإسلام في حاجة إلى دعاية وتبشير، مطبعة السلفية، في 1931.

- حمنا الأستاذ نعمة من الله لمد لم تكن شخصية العربي التيد أتظر الشهاب، نوفمبر 9
- له بیان بتاریخ 7 حانفی 56 محتر عینات من نثره یی : الث
- کت این بادیس بحدده کرجل حول هذه الشخصیة، أنظر:
  - المحصية، السحصية، السحصية،
- 🗀 🏝 الحرب العالمية الثانية، و
- العلماء. خلال حرب الت العلمان العربية.
- مند النبذة، تستلهم مداخلة على المنافعة على المنافعة المن
- عد أعماله: "نضال إراندا السلح؟) و"تقوم المنصور"
- المساسية من شألها إيقاظ الو
  - كتاب الجزائر."
- قحكام محمد الفاضل بن 133.
- 🥌 🚽 ، 1932، 400 صفحة
- شك أن حدث المانوية كان
- الأمر بالأ
- على أن ييلوروا هم أ
- ت أ) بالنسبة لتونس (مصد
- تاريخ تونس، الذي أع
- -ق: بلاغة العرب في الجزائر
- المحزاثر، تونس، 1925. - المحزاثر، تونس، 1925.
- التلس الذي صدوت أجزاؤ مارس 1931، ص
- مارس 1932، ص 3
- الشركة الوطنية للنشر

أو الأستاذ نعمة من الله لمدينة تبسة (الشهاب، نوفعير 1929).

مل لم تكن شخصية العربي النبسي موضوع دراسة خاصة وبما أننا تعرفنا عليه عن كثب، فإننا سنعند معلوماتنا عصيبة أنظر الشهاب، نوفسر 1929، ص 49. والسجل، ص 125-141.

رئين بيان بتاريخ 7 جانفي 1956.

الظر عينات من نثره في : الشهاب، حويلية 1932، الشهاب، أوت 1932.

مَا كَانَ ابنَ باديس يُحده كرحل"يجب دينه ووطنه حبًا جماً"، الشهاب، نوفمبر 1929.

حول هذه الشخصية، أنظر: الشهاب، فيغري 1930، جوان 1930، فيفري 1932، مارس 1932، ماي
 1931، أفريل 1934...

2 غداة الحرب العالمية الثانية، وبعد عشرين سنة من النشاطات الموازية لنشاطات الحركة الإصلاحية، أصبح أمينا حد حمعية العثماء. خلال حرب التحرير، كان توفيق الهدي الناطق باسم الثورة الجزائرية ثم الحكومة المؤقتة للجمهورية حد ية لذى البلدان العربية.

إن هذه النياة، نستلهم مداخئة خاصة لتوفيق المدني. نعرب له عن عرفاننا.

📜 محاورة خاصة.

2 من بين أعماله: "نضال إرلندا"، تون، 1923. هذا الكتاب يسعى إلى تصوير الأطروحة التالية: الحرية ثمرة عدر السلح؟) و"تقوم المنصور"تونس 1923، 1926، 1927. (عمل مجعول لبشر بعض المفاهيم الثقافية دكار السياسية من شأتها إيقاظ الوعي الوطني) و "جغرافية القط الجزائري"للناشئة الجزائرية، ط 2، الجزائر 1952، كتابه كتاب الجزائر.

خطر أحكام محمد الفاضل بن عاشور حول التكوين العصامي (خلال سنوات الاعتقال) لتوفيق المدن: الحركة
 حب ص 133.

الحرائر، 1932، 400 صفحة. حيث الشهاب هذا الكتاب (مارس 1932) "كموسوعة الجزائر".

135 (لشهاب، مارس 1931، ص 136). أنظر أدناه. 2- لشهاب، مارس 1932، ص 193. وهي الشهادة التي تجد تأكيدا لها في مذكرات أحمد توفيق المدني: حياة

شهاب، مارس 1932، ص 193. وهي الشهادة التي بحد نا فيدا ها في مديرات بمن توفيق المدين الذي المغل منصب ممثل
 المشركة الوطنية للنشر والتوزيع، 1976، جزآن. إن أحمد توفيق المدين الذي شغل منصب ممثل

سنة 1938، ن . وتلاميده عساس

احية لم تنشغل الح

ية للأمة الإسلاب ربية قصد محسب ملية باللغة القرسب La formation Algérie

ا جريدته الشحت

عدد 101، حرب

ب وميال للهجاء

Will Durant, I

 الحكومة المؤقنة للحصهورية الجزائرية (تونس) لدى جامعة الدول العربية تم منصب وزير الثقافة، أصبح بعد الاست وزيرا للشؤون الدينية فسفيرا للجزائر في العراق والباكستان. توفي في 18 أكتوبر 1983 (ملاحظة للطبعة الثاني**ت.** (29) التي نشير إليها من باب الاختصار ب : ج

# الرابع

#### الأصول:

جمعية العلماء المسل
وهي غمرة أبحاث
تصارع متأن للأفك
المسماة الشهاب انطلا
قضل المبادرة في إنش
المشرقي) لابن باديم
المشرقي) لابن باديم
المشرقي خيالة بقسناله وزملائه بقسناله وزملائه بقسناله وزملائه بقسناله وزملائه بقسناله وزملائه بقسناله وزملائه بقسناله ورملائه بقسناله وزملائه بقسناله وزملائه بقسناله وزملائه بقساله وزملائه بقاله أمل في أن يحقق بالحدد الثال وسلاحيين المحدد الثال مسلاحيين المحدد الثال مسلحين المحدد الثال مسلمة لهذا النداء:

# الفصل الرابع

# جمعية العلماء المسلمين الجزائريين

#### الأصول:

نشأت جمعية العلماء المسلمين الجزائريين (ج ع م ج) في 5 ماي 1931 في الجزائر العاصمة (1)، وهي ثمرة أبحاث مضنية وفترة طويلة من التلمّس. وتستمد هذه الجمعية أحولها من تصارع متأنّ للأفكار بين مختلف المتقفين الجزائريين (المعربين)، في إطار مجلة بين باديس المسماة الشهاب انطلاقا من عام 1925.

يعود فضل المبادرة في إنشاء جمعية للمثقفين المسلمين الجزائريين (ذوي التكوين حريتوني أو المشرقي) لابن باديس وتربقي إلى سنة 1924. في هذا التاريخ، اتصل ابن عديس بأصدقائه وزملائه بقسنطينة وضواحيها لإقناعهم بفائدة إنشاء جمعية تدعى أخسن لأخوة الفكرية تكون غايتها توحيد المثقفين (المعربين) وتمكينهم من التعارف على أحسن وحه وتنسيق جهودهم في مجال التعليم العربي الحر وتوحيد مذهبهم الديني (2).

بعد عدة أشهر، أنشأ ابن باديس صحيفته الأولى المسماة "المنتقد" ألشهاب "(نوفمبر 1925) وكله أمل في أن يحقق بيسر التقارب بين المثقفين المسلمين الجزائريين أصحاب التوعة الإصلاحية. في العدد الثالث من الشهاب (26 نوفمبر 1925)، وحقه [نداء إلى تعماء الإصلاحيين] (ص5) يشكّل بالقوة شهادة ميلاد جمعية العلماء المقبلة، فيما يلي عقرات الأساسية لهذا النداء:

أيها السادة العلماء المصلحون المنتشرون بالقطر الجزائري، إن التعارف أساس التآلف والاتحاد شرط النجاح فهلموا إلى التعارف والاتحاد بتأسيس حزب ديني محض غايته تطهو الدين مما ألصقه به الجاهلون من الخرافات والأوهام والرجوع إلى أصلي الكتاب والسفة وما كان عليه في عهد القرون الثلاثة

"إننا نرغب من كل من يستحسن هذا الاقتراح ويلبي هذه الدعوة من أهل العلم حسك النا نرغب من أهل العلم حسك من يحب الاصلاح أن يكاتب إدارة الجريدة ببيان رأيه حتى إدا رأينا استحسانا وفي من عدد كاف شرعنا في التأسيس والله ولي التوفيق ".

أثار نشر هذا النداء ردود فعل إيجابية. كما أخذت الإنضمامات تتزايد يوما بعد الله إلى إدارة الشهاب. فخلال مدة سنة، استمال اقتراح ابن باديس جلّ العناصر ذات الله الإصلاحي. وأول انضمام لافت للنظر كان انضمام الشيخ العقبي الذي سبق أن وها على رسالته البرنامج الموجه للشهاب(3). بعد ذلك كان انضمام مولود حفيظي التكوين الأزهري (4) فالمبارك الميلي (5) الخ.

وكل عضو من هؤلاء كان يأتي بدعمه المعنوي لابن باديس فضلا عن اقتراحه حول الكيفية التي يمكن أن تناط حول الكيفية التي يمقتضاها يمكن تكوين الحزب الديني والغايات التي يمكن أن تناط وهكذا، أصبح "الحزب الديني الذي دعا إليه ابن باديس الموضوع الأساس للمقالا المنشورة في الشهاب. وألفى الرأي العام الإسلامي نفسه منخرطا فيه. كما أمسى تكر تجمع ذي طابع إسلامي في الجزائر، له غايات دينية وثقافية، الشغل الشاغل المنتفل المسلمين الواعين خلال السنوات من 1925 إلى 1930.

هذا ويمكننا أن نفسر بسهولة نجاح الفكرة التي أشاعها ابن باديس في 1925. فلوق السوسيولوجي الجزائري وكذا العوامل النفسية والثقافية الخاصة بالمجتمع الإسلامي كالمحمقدورها أن تشجع تكوين "حزب ديني"إسلامي في الجزائر. هذا وسنميز بين سلسلتين العوامل:

# العوامل الداخلية

🧸 فكرة إنشاء تجم

تستند على التراث ف يتصورون أنف متغرقين اجتماعيا، حزب الله "هذا

عليها النص القرآني الغالب متفشية و

مكن أن تك الفكرة القرآنية ت

وحسدا حيا كل التصوير القرآني

- قصور عضوي لج - الفكرة الإسلام

الإسلامية الجدير

ق ينشطها "علماء". ب**تأث**يرها الاجتماعي.

🗕 – نشأته وبشكل .

حدون تمييز اجتماعي

# أ- العوامل الداخلية (الخاصة بالجتمع الإسلامي) :

إن فكرة إنشاء بجمع إسلامي أو "حزب ديني" ليست بغريبة على الوعي الإسلامي. في لا تستند على التراث الثقافي فحسب، بل أولا على معطيات قرآنية وتعاليم الرسول. فلسلمون يتصورون أنفسهم جميعا ك "حزب الله"حسب التعبير القرآني، فحتى وإن كزا متفرقين اجتماعيا، وخاضعين للانفصال السياسي، فهم دائما يتطلعون إلى أن عبحوا "حزب الله "هذا الذي يوعد بالنعيم في الدار الأحرى. إن القوة الإيجائية التي يحري عليها النص القرآني تغذي دوما في الوعي الإسلامي هذه الترعة إلى الوحدة. وهي عليها النص القرآني تغذي دوما في الوعي الإسلامي هذه الترعة إلى الوحدة. وهي عليها النص تفشية وكامنة ولكن المصلحين يسعون دوريا إلى إيقاظها وتحويلها إلى عن الحتماعية يمكن أن تكون حركيتها هائلة.

هذه الفكرة القرآنية تعززها تعاليم الرسول والتي وفقها يشكل المسلمون أخوة بل عنو (6)، وجسدا حيا كل عضو من أعضائه مرتبط أيما ارتباط بالأعضاء الأخرى(7). لقد حد هذا التصوير القرآني وتصوير الحديث رؤية المسلمين الاجتماعية الذين هم دائما ميون لتصور عضوي لجماعتهم. ومن ثم فهم متحمسون لكل مشروع من شأنه أن حد هذه الفكرة الإسلامية القائمة على استثارة التجمع وتوثيق الروابط بين أعضاء حدعة، وإن على صعيد ضيق، مثل الروابط الموجودة بين العلماء والأشخاص النائمين. وعفي اللهم إلا إذا تعلق الأمر بلحنة صغيرة من المحتصين أو عصبة قائمة على المصلحة حد لجمعية الإسلامية الجديرة بمذا الاسم لا يمكنها إلا أن تكون حركة مفتوحة. إن هذه حركة التي ينشطها "علماء" بجب أن يدعمها بالضرورة المسلمون الذين تستمد منهم قوتحا حدية وتأثيرها الاجتماعي. ف"الحزب" الذي يدعو إليه ابن باديس على سبيل المثال، حديد نشأته وبشكل صريح بجعولا لجمع شعل العلماء والمتعاطفين مع الحركة المعترجية دون ثميز اجتماعي أو فكري.

ں التآلف يته تطهير

ب والسنة

العلم من

. انا وفيولا

ت الاتحاد أن وقف

ابعديوم

اقتراحاته اتناط به للمقالات بی تکویی

. قالواقع

للمثقفين

ي کان ٿي سلتين س كان هناك إذن في الوعي الشعبي نفسه، وكذا في التراث الإسلامي، شروط السلامي الأساسية للمبادرة الباديسية. غير أنه من المفيد أن نضيف بأن الظروف التاريخية والعناصر الأخرى الخارجية كانت أيضا مواتية لإنشاء حزب إسلامي في الجزائر، ما 1925 و1931.

#### ب- العوامل الخارجية :

أ) لقد وهب المحتمع الجزائري لابن باديس وأصدقائه أمثلة مشجعة. ذلك أن كنيسة كاثوليكية كان مثالا حبا للتنظيم والفعالية الدينيتين. لا يمكن استبعاده من القبلية كون ابن باديس وأصدقائه قد استلهموا الكنيسة الكاثوليكية، لا لتزويد الإالجزائري بكنيسة (وهي فكرة غريبة على الذهنية الإسلامية) بل لتنظيم العبادات والديني دون ارتباط بالدولة. فالمصلحون الجزائريون، على غرار مصلحي مدرسة الكونوا غير مكترئين بنشاطات الكنيسة الكاثوليكية (8).

ب) من جهة أخرى، أخذ المسلمون الجزائريون في الاستئناس بمختلف المؤوا والأحزاب الأوربية. حينئذ كيف لا يتطلعون هم أيضا ، تحت غطاء الدين، إلى تشكيلة من شألها أن تدهش الإدارة من حيث أهميتها الاجتماعية وصيتها الشعبي ؟ تشكيلة من شألها أن تدهش الإدارة من حيث أهميتها الاجتماعية وصيتها الشعبي ي الجزائر قد في الجزائر قد في المعلمور بخمعات سياسية إسلامية أساسا: تجمع المنتخبين المسلمين لمنطقة المنشأ في حويلية 1930 (9)، وتجمع المنتخبين المسلمين لمنطقة قسنطينة في المنشأ في حويلية 1930 (9)، وتجمع المنتخبين المسلمين لمنطقة قسنطينة في ألمنتها الأولى تمثلت في إظهار خيبة الجماهير الإسلامية إثر الاحتفال الرسمي في إظهار خيبة الجماهير الإسلامية إثر الاحتفال الرسمي في وكان من الصعب على المصلحين مقاومة الرغبة في أن يظهروا، هم أيضا، أحسالوطنية بالإعراب غلانية عن مطالبهم بمناسبة المائوية هذه. وما كانوا ليقوموا بذلك

ع حقه ر هدي. بحر الا ش فن ا فشكر كان يختها

المستعدد المواطية

in the same

30000

20 25 1

3000

20000

5000

中 中 山田 海田

The second

1年 年 2日

المساويمن الأنواة

anistic fee

a in your

125 A. Land

- 3 mail ...

شروط النجاح التاريخية وبعض الجزائر، ما بين

ذلك أن وجود اده من الوجية لتزويد الإسلام عبادات والتعب درسة المنار،

لف المؤسسات بين، إلى تكوين شعبي ؟

الجزاثر قد تعر

لمنطقة العاصمة لينة في نوفمبر حين، ذلك لأن للرسمي بالمائوية فنا، أحاسيسهم موا بذلك على

أحسن وجه إلا بتأسيس "حزب"أو جمعية قادرة على الإعراب عن طموحات ومطالب أعضائها دون خوف.

أعالم المسواد الأعظم منهم لا يمكن اعتبارهم مدرسين (بالنظر إلى التعليم اللغوي عالم السواد الأعظم منهم لا يمكن اعتبارهم مدرسين (بالنظر إلى التعليم اللغوي عقدم من قبل هؤلاء العلماء ودون نية مقارنتهم بالمدرسين على صعيد الثقافة العامة). ويوصفهم كذلك، كان من شأهم أن ينبهروا بتنظيم وتأثير جمعية مدرسي الجزائر. ذلك عقب فبل إنشاء ج ع م ج طرحت الشهاب بشكل صريح كنموذج للمثقفين المسلمين جمعية المدرسين (11) واقترحت حتى محاكاة بنيتها وتنظيمها.

و) لن نغفل كون الإصلاحيين بوصفهم منقفين معربين، لم يستطيعوا إهمال الطبقة حديدة التي أخذت في البروز على الساحة الثقافية للجزائر، في السنوات الأولى لما بعد حرب.و يتعلق الأمر بخريجي المدارس الرسمية (العاصمة، تلمسان، قسنطينة)، المنضوين في ربطة Amicale منذ 1919. كان هؤلاء يشكلون الإطارات الاجتماعية والدينية حماعة الإسلامية (قضاة، تراجمة قضائيون، أمناء البلديات المختلطة، مدرسون، أئمة، معترن...). كانوا يتبدون إذن كمنافسين شرسين بالنسبة للإصلاحيين الذين كانوا يعون تحديدا إلى توسيع هيمنتهم وبسطها على جميع أوجه الحياة الاجتماعية لمسلمي حوائر.

وفضلا عن هذا، وبالنظر إلى تكوينهم المزدوج اللغة ووظائفهم الرسمية، لم يكن قدمى المدارس هذه يستثيرون التعاطف الجم والثقة التامة لدى المثقفين الإصلاحيين الذين كنوا عدا بعض الاستثناءات القليلة أحادبي اللغة تما، ا وغريبين كلية على الثقافة حديثة. ومن ثم فمن المحتمل أن يكون الشعور بالإحباط أو الدونية قد دفع الإصلاحيين في الاتحاد لتشكيل قوة قادرة على جلب الاحترام، قوة من شألها أن تنتصر على القوى حصمة التي كان يمثلها الموظفون الرسميون في القضاء والتعليم والعبادات الإسلامية وكذا عماء الجمعيات المرابطية.

إلى هذه التأثيرات الممكنة التي كانت تندرج في الإطار الجزائري، يمكن أن نضي عوامل خارجية ذات مصدر تونسي ومصري. ففكرة إنشاء جمعية ثقافية ودينية أو "حيي" قد تعززت لدى الإصلاحيين الجزائريين بعوامل مصدرها خارجي، وعددها أحدهما ذو مصدر تونسي والثاني مشرقي المصدر.

- أ) لما كان جل المثقفين الإصلاحيين الجزائريين من قدامي خريجي الزيتونة المتحد بالحياة الفكرية لتونسي فمن المحتمل ألهم قد سعوا إلى تقليد المثقفين التونسيين كان العديد منهم يمارسون مواهبهم في إطار جمعيات ثقافية، في مقدمتها الخلدونية التي اهتم بها ابن باديس أيما اهتمام (12).
- ب) نسجل في الأخير بأن الإصلاحيين الجزائريين كانوا متأثرين جدا بدعاية وبألهم كانوا يقدرون آراء رشيد رضاحق قدرها. والحال أن رشيد رضاكات على وجه التحديد في دراساته المخصصة للخلافة في عامي 1922-1923، ضرورة أن يؤسس الإصلاحيون "حزبا إسلاميا معتدلا، "وسطا بين الحالمة المتشددين وأنصار التغريب المشتط(13). إن دراسات رشيد رضا هذه المنشورة المنار لم تخف دون ريب على ابن باديس وأصدقائه، لاسيما وأن قائد الحالاحية الجزائرية قد ذكر فيها بشكل صريح بوصفه الممثل الحقيق للاصلاحية الجزائرية قد ذكر فيها بشكل صريح بوصفه الممثل الحقيق للاطنزب الإسلامي الإصلاحي لمختلف الدول العربية "الذي كان رشيد رضا يا

والحال أن بين آراء رشيد رضا والأفكار المعبر عنها في الشهاب حول الديني"أو "الحزب الإصلاحي الديني"لا يوجد توافق تام فحسب بل حتى الألفاظ المدينية الشهاب هي صدى الألفاظ المدار. لا يمكننا أن نخلص إلى القول بأن هذا سوى مصادفة. بل على العكس، نرى أن الأمر يتعلق بصدى واع الأطروحات المتلوفريق الشهاب(15). ولا شك أن ابن باديس وأصدقاءه قد استشعروا الافتخار

ن لنداء رشيد رض البلدان العربية الإسلا فريق الشهاب يا الحقارجية في الوقت على تكوين "الحق على تكوين "الحق قالتأثيرات الخارجية في الباديسيون على الباديسيون على الباديسيون على الماديسيون الم

بل أظهروا في الو

.(16)

الكوين جمعية العلماء

الفترة الهامة الأولى العقول التي اس الذي فتحته الشه الذي فتحته الشه المشروع الذي أفضا كما تتجلى عبر الود حفيظي ومبارا

منحببون لنداء رشيد رضا بالمشاركة في بناء "حزب إسلامي إصلاحي "عريض يشمل الموية الإسلامية.

كان فريق الشهاب يستمد إلهامه إذن من الواقع الجزائري ومن الترعات الثقافية سبية الخارجية في الوقت عيه. فضغط الظروف التاريخية والاجتماعية المحلية لم يكن على تكوين "الحزب الديني الذي أطلق عليه اسم "جمعية العلماء المسلمين حريرين". بيد أن معطيات التاريخ الجزائري لما بين الحربين لا تفسر بمفردها نشأة هذا حرب فالتأثيرات الخارجية لاسيما تأثير مدرسة المنار الإصلاحية بينة للغاية. فلما صمم مدرحيون الباديسيون على تأسيس "حربهم الديني"، لم يستجيبوا للضرورات الداخلية عدر على أظهروا في الوقت ذاته وعبا بالتطور العام للإسلام، غداة الحرب العالمية على 16).

# تكوين جمعية العلماء المسلمين الجزائويين :

لقد كان مشروع ج ع م ج النهائي ثمرة نقاش دام خمس سنوات ونصفا (نوفمبر 193 إلى ماي 1931) تحت إشراف عبد الحميد بن باديس وفي إطار مجلتها الشهاب. ما حر الراحل الكبرى لهذا النقاش الطويل؟

نقع الفترة الهامة الأولى في لهاية 1925 وبداية 1926. في ظرف ثلاثة أو أربعة أشهر، حرت للعيان العقول التي استهوتها فكرة إنشاء حزب ديني إسلامي في الجزائر، وشاركت لتقش الذي فتحته الشهاب. منذ لهاية حانفي 1926، أمكن الوقوف على الخطوط حدى للمشروع الذي أفضى إلى ميلاد ج ع م ج. وإنه لمن المفيد استعراض هذه حسوط، كما تتحلى عبر المداخلات التي نشرتها الشهاب، لاسيما مداخلات الطيب حسوط، كما تتحلى عبر المداخلات التي نشرتها الشهاب، لاسيما مداخلات الطيب

أن تفيف أو "حرب

لدها إثال

ة التأثرين سيين اللين شها جمعية

عاية الدار كان يلح 19: على المحافظين

نشورة في د الحركة ال أهلنا

ا يأمل ل

ر احوات لفاق التي مذا ليس لفار لدي

احار والم

#### - المبادئ العامة:

التأكيد على الطابع غير السياسي لهذا "الحزب الديني الإسلامي"

سيفتح الحزب لجميع المثقفين المسلمين الجزائريين، دون تمييز في الرتبة والأصل المدرس أو "المدرسة"الفقهية الدينية.

#### -العظم:

سيكون مقر الحزب في إحدى "العاصمتين": الجزائر أو قسنطينة.

ستحتوي اللجنة المديرة لهذا الحزب على أعضاء يمثلون جميع التيارات الثقافية الإسلام للجزائر، دون نسيان "إخواننا الإباضين".

ستنشأ فروع لهذا الحزب في المدن الداخلية وفق مخطط استعجالي يحدد لاحقار

#### - الهدف(17):

نشر الدين الصحيح بكل الوسائل التربوية (التعليم الديني الحر بالعربية )، وكذا من حملات دعوية وتفسيرية (خاصة في الزوايا)، وبنشر الصحف والمحلات ومصنفات المسالحي.

#### - الموارد:

موارد الزكاة واشتراكات الأعضاء والمتعاطفين.

إن الأفكار العامة التي عرضناها هنا لم تفض إلى الانضمام الإجماعي لجميع دعاة "الحرفة الديني". ذلك أن في هذا المشروع حجرتي عثرة: مسألة الطابع غير السياسي للحرومسألة المؤهلات الدينية والفكرية للأعضاء المقبلين. لننظر في هاتين النقطتين:

# أ- الطابع غير السياسي للحزب

أولا فيما يتعلق بالطابع غير السياسي هذا، الذي كان موقف العقبي متصلبا على فإن جميع الاصلاحيين لم يكونوا يشعرون بأنهم ملزمون بإغفال الشأن السياسي.

حب العالمية وأنا أع: على النقاش أن هذه بين موس

الجزائري آ

والمستفاء بالماء

- أنصار الانخراط

- وقف المتصلب أو ا

الساء إلى جمعيتهم.

#### -- للؤهلات

الموقف الإصلاحي

كان الراهن الجزائري آخذا في الانتعاش (منذ قانون 4 فيفري 1919) وكانت لتحضيرات للاحتفاء بالمائوية تفرض على المسلمين التساؤل حول مصيرهم السياسي، تعذر على أنصار الانخراط أو الالتزام (على الأقل الذين أظهروا بعض الاستعداد) إدراك وفهم الموقف المتصلب أو السلبي جدا للطبب العقبي الذي كان يصرح بكل قواه: [ منذ حداية الحرب العالمية وأنا أعتزل السياسة وسأظل أعتزلها إلى يوم يبعثون] (18).

كان على النقاش أن يبقى إذن مفتوحا بين أنصار وخصوم الالتزام السياسي. إن غطة الخلاف هذه بين مؤسسي ج ع م ج ستفاقم بسبب خلافات أخرى، حول شروط لانتماء إلى جمعيتهم.

#### ب- المؤهلات

لقد استثارت مسألة المؤهلات الفكرية والدينية للأعضاء المقبلين على لحزب الديني في صور التكوين اعتراضات جمة لدى الإصلاحيين الأكثر تصلبا. فهؤلاء لم يكونوا ليقبلوا عن عبب خاطر بأن يفتح حزبهم لأعضاء لم تمتحن بعد قناعتهم الإصلاحية. كانوا يخشون أن يتسرب إلى جمعيتهم مرابطيون لا أخلاق لهم. إذن منذ البداية، حصلت خلافات حول عردلات الإصلاحية نفسها.

بالنسبة لبعضهم، مثل مولود حفيظي الأزهري التكوين، يتمثل الإصلاح في "خسين" الوضع المعنوي والفكري للمسلمين دون الحكم على معتقداتهم الحميمية أكانت خات نزعة مرابطية أو غيرها. كان ممن يعتقدون بأنه يمكن للمرء أن يكون مسلما مثاليا وتابعا وفيا للحركة الإصلاحية دون أن يكف عن الإيمان بفضائل المرابطيين وبركة وشفاعة الأولياء الصالحين إلح. وهي أمور كان الإصلاحيون المتشددون يمجونها ويعدونها ونعدونها من صنع الشيطان وكمظاهر للشرك.

وهكذا راح النقاش يتخبط في الحديث حول الالتزام أو عدم الالتزام السياسي وتحديد الموقف الإصلاحي إزاء المعتقدات المرابطية. ها نحن نرى بأن تكوين "الحزب

والأصل المدرسي

الثقافية الإسلامية

'حقار

، وكذا من خلال مصنفات المذهب

بيع دعاة "الحزب السياسي للحزب تين:

ي متصلبا حياله. السياسي. فبينما الديني أذي المصدر الإصلاسي قد شهد بدايات صعبة. لقد فتح المبادرون بمذه النكونة العاما عاما دون أن ينضحوا أفكارهم ويحددوا مذهبهم.

## ج- مذهب العلماء

هكذا وحد فريق الشهاب نفسه بحبرا على توضيح مذهبه الإصلاحي قصد حسمالة الحزب الديني. فبينما كان إلى غاية تلكم اللحظة منحصرا في محال المبادئ العامة ألفى نفسه مدعوا إلى تعميق أوجه عديدة من الإصلاح السني، والتفكير في طرائق علما في المحتمع الإسلامي الجزائري.

يمكن القول أن "هذا الحزب الديني" قد أدى إلى إعمال نظر إصلاحي واسع حسل المسائل الدينية الكبرى، الاحتماعية والثقافية المطروحة على الجماعة الإسلامية في الجزاء غداة الحرب العالمية الأولى.

غير أنه لا ينبغي أن ننتظر من الإصلاحيين الإقدام السريع على تنظيم النقاش و المهام وفق الكفاءات ووضع مذهب ديني واجتماعي وثقافي محكم البناء. صحيح، هناك أفكار كبرى موجهة عبر النقاشات التي كانت الشهاب منبرا لها. لكن لم يكن هيعد برنامج مذهبي محدد بوضوح (19).

لذا، قامت بلورة المذهب الإصلاحي ل ج ع م ج كثيرا على الإرتجال. فالموسح كانوا يعمدون إلى الأسئلة فالأجوبة فالانتقادات المتبادلة. فبعضهم كان ميالا إلى السومن ذلك أيضا أن الأحاديث كانت تتيه في متاهات المعرفة المدرسية COLASTIQUE والهذر الحالى من كل فائدة

كان العديد من المساهمين في الشهاب يميلون إلى إلقاء الخطب الطويلة لا لشيء وإبراز القدرة على الحديث بالعربية القصحى وليس للبحث المفيد عن حل المساهمين إلى التحفيف من حدة الخلاف. وهذا ما جعل ابن باديس يستحد

التشاؤم لاسيما وأن
 الجمهور.

في الواقع، آلت الأمو

2- مازق 1930

حجمس سنوات من النة

الأطروحة التي كان ب الديني" أن يكون سات الدينية على

الأطروحة التي كان كون الديني" أن يكون والمحافظين المعتدليم الحافظين الرجعيد

وهكذا بدا إنشاء "الح المقبلة ولا حول ت الشعور الوطني في ن باسم الرأي العام ا الاستيلاء على العاص الديني"لتشكيل قوة

- تشكيلة "الحزب الدي

بعض التشاؤم لاسيما وأن النقاش ظل جاريا بين عدد محدود من المحتصين، دون أن يجلب حماس الجمهور.

في الواقع، آلت الأمور إلى مأزق (20).

2- مأزق 1930

بعد خمس سنوات من النقاشات، أمكن استخلاص أطروحتين غير متوافقتين في الظاهر، وهما:

أ) الأطروحة التي كان يدافع عنها الطيب العقبي وأصدقاؤه والتي مؤداها: يجب على "الحزب الديني" أن يكون سنان الكفاح ضد المرابطية في الجزائر وأداة لتطهير المعتقدات والممارسات الدينية على مستوى الجماهير الجاهلة والساذجة التي تحيمن عليها الترهات.

ب) الأطروحة التي كان يدافع عنها مولود حفيظي وأصدقاؤه والتي بمقتضاها يجب على الخرب الديني" أن يكون مكوّنا من "خيرة العقول النيرة والمستقلة من بين الإصلاحيين لمعتدلين والمحافظين المعتدلين" (21). كانت غاية هذا الحزب تتمثل في تنوير التحديثيين لمتعصبين والمحافظين الرجعيين في آن واحد (22).

وهكذا بدا إنشاء "الحزب الديني" معرضا للخطر، بما أن الاتفاق لم يحصل لا حول تشكيلته المقبلة ولا حول الخدمات المنتظرة منه. غير أن الأحداث السياسية ل 1930 أدكت الشعور الوطني في أوساط المسلمين وحركت طاقات الإصلاحيين. وبينما كان طقون باسم الرأي العام الإسلامي (23) يعبرون عن مطالبهم أو أسفهم بمناسبة الاحتفال عشوية الاستيلاء على العاصمة، أدرك الزعماء الإصلاحيون بأنه من العجلة بمكان وضع شخوب الديني "لتشكيل قوة اجتماعية فادرة على مواجهة مشاكل الجزائر المعاصرة.

في بداية 1931، حدث أمر غير متوقع، تافه في الظاهر، أفضى إلى تسريع الأشياء وتحديد تشكيلة "الحزب الديني"الذي طالما تطلع إليه الإصلاحيون.

44.15

نده الفكرة

قصد حر دئ العامة. ائق تطبيقه

اسع حول في الجزائر،

ش وتوزیع ح، کانت یکن هناگ

. فالمولفين السحار SCOLAS

ى، سوى اللمشكة

ا بستقس

## 3- حادثة فيفري 1931

في بداية 1931، قرر برجوازي من العاصمة يدعى عمر إسماعيل أن يؤدي والمهدي المنتظر في تشكيل "الحزب الديني" المأمول منذ مدة طويلة. لقد خصص عمر إسماعيل، الحريص على أن يقدم الإصلاحيون على قرار لهائي، جائزة قدرها الد فرنك الكل مثقف يتوصل إلى وضع أسس جمعية اسمها "جمعية العلماء" (24). وقد وأيضا بدفع "ألف فرنك أخرى لصندوق هذه الجمعية، بمجرد الإعلان عن إنشائها وإصد قوانينها" (25).

بعد ذلك بقليل، شكل عمر إسماعيل بالعاصمة لجنة تحضيرية قصد جمع رفود العلاقفين الجزائريين، إثر نشر إعلانه في الشهاب. كانت لهذه اللجنة مهمة أخرى تمثلت إحصاء المثقفين المسلمين الجزائريين الذين يمكنهم المساهمة في جمعية العلماء المقبلة. تسوية التفاصيل، تحت الدعوة إلى عقد جمعية عامة قانونية في نادي الترقي (العاصمة) الثلاثاء 17 ذو الحجة 1349/ ماي 1931. ضمت هذه الجمعية إثنين و ستين شخصا خمسون آخرون اعتذاراقم عن الحضور (26).

في اليوم الأول من الاحتماع، تبنت الجمعية العامة قوانين جمعية العلماء المسلم الجزائريين وعينت لجنة مديرة من ثلاثة عشر شخصا (دون تحديد مهام كل واحد منه فيما يلي تشكيلة هذه اللحنة المديرة الأولى ل ج ع م ج:

- عبد الحميد بن باديس، رئيسا،
- محمد البشير الإبراهيمي، نائب الرئيس،
  - الأمين العمودي، أمينا عاما،
  - الطيب العقبي، أمينا عاما مساعدا،
    - مبارك الميلي، أمين المالية،
  - إبراهيم بيوض، أمين المالية المساعد،

وهكذا أنشئ "الحزب وهكذا أنشئ "الحزب حية في شكل "جماطويلة بذلها فريق الشخع م ج (ابن باديس عبر أن هذه الجمعية لم حاتر موسوما بالانفراج على النشوة. في 931 في تحت وقع الاحتفالا في منل هذه الظروف،

ي الذي استفاد منه م ف الحكومة العامة.

من قبل السلطات ا

عدومه العامه. كان قد ظهر في الساب

كِ قد أراد أو شجع أو

لتدخل وفق التطوران الإسلامية.

يضاف إلى ذلك أن مؤ أو لصالحهم قبل التماس عن طريق الشهاب، الشؤون ذات ال

بالإضافة إلى سبعة مساعدين.

وهكذا أنشئ "الحزب الديني"المأمول منذ 1925 من قبل المنقفين العرب ذوي الترعة وصلاحية في شكل "جمعية العلماء المسلمين الجزائريين". وقد توّجت هذه الجمعية حيودا طويلة بذلها فريق الشهاب، وهذا ما يقسر لماذا أصبح حل أعضاء هذا الفريق على وأس ج ع م ج (ابن باديس، الإبراهيمي، العقبي، الميلي).

غير أن هذه الجمعية لم تكن لتعتمد من قبل السلطات الفرنسية لو لم يكن المناخ العام يرافي المناخ العام الجزائر موسوما بالانفراج. ذلك أن سنة 1930 كانت بالنسبة للفرنسيين سنة الماثوية لم المنشوة. في 1931، كانت الأنوار الاصطناعية لم تنطفئ بعد. كان الفرنسيون الإيزالون تحت وقع الاحتفالات الباذخة المقامة بمناسبة مرور قرن من التاريخ الاستعماري خونسي، وكان يحدوهم إذن التفاؤل حيال الأهالي، ونوع من الأبوية أو ما يشبه الرفق. وقد ترتب عن ذلك تليين للسياسة الأهلية للإدارة الجزائرية.

في مثل هذه الظروف، لم يواجه إنشاء "جمعية للعلماء المسلمين الجزائريين "اعتراضات علي مثل السلطات العمومية. ولا شك أنه يجب أن نفسر بدقة أكبر هذا الرفق لا الذي استفاد منه مؤسسو جعم ج، بوجود ج. ميرانت على رأس الشؤون بعلية في الحكومة العامة. هذا الشخص الهام الذي كان يعد ماسونيا franc-maçon معاديا للنظام المرابطي (28). من الممكن، نتيجة لذلك، أن يكرن قد أراد أو شجع أو على الأقل لم يثبط المشروع الإصلاحي مد البداية بأن أمهل على التدخل وفق التطورات الآتية للحركة الباديسية والآثار التي قد تحدثها في نفوس حدادير الإسلامية.

يضاف إلى ذلك أن مؤسسي ج ع م ج قد أبدوا مهارة لا تنكر بسعيهم إلى جلب يدرة لصالحهم قبل التماس الرخص الضرورية لوضع تنظيمهم. في شهر مارس 1931، عن طريق الشهاب، بأن الجمعية المأمولة هي جمعية دينية صرفة، تأبى أي تدخل في حقيات أو الشؤون ذات الطابع السياسي. فيما يلي الفقرات الأساسية لهذا الإعلان:

"ويجب أن نقول من الآن إن الجمعية يجب أن لا تكون إلا جمعية هداية وإرشاد لترقية الشعب من الجهل والسقوط الأخلاقي، إلى أوج العلم ومكارم الأخلاق في نطاق دينها الذهبي وبجداية نبيها الأمي الذي بعث ليتم مكارم الأخلاق، عليه وعلى آله الصلاة والسلام.

"ولا يجوز بحال أن يكون لها بالسياسة وكل ما يتصل بالسياسة أدنى اتصال، بعبدة عن التفريق وأسباب التفريق وهذا ما تقوله ولا نشك أن إخواننا المهيئين والمدعوين كلب على وفاق تام معنا وإنحم سيجعلونه في طليعة القانون الأساسي الذي يقدم للحكومة وإنا اردنا أن تقوله ليكون معلوما عند الجميع بالمكشوف" (29)

هذا التقديم السابق لأوانه ل ج ع م ج يؤذن بالتوجه العام للجمعية الآتية، وكذا بالخطوط الكبرى لنشاطها في المدينة. ومن الأهمية بمكان، الآن، أن نعرف ما إذا كانت ج ع م ج قد تطورت حقا في الاتجاه الذي كان يتطلع إليه المبادرون بها وإلى أي مدى استطاعت المبادئ المعلن عنها الصمود للتجربة.

# III. بدايات جمعية العلماء المسلمين الجزائريين

لئن كان فريق الشهاب قد عجل بإنشاء ج ع م ج ولئن كان في الواقع يراقب اللجنة المديرة لها، فإنه مع ذلك لم يكن القائد الوحيد لهذه الجمعية. إن ج ع م ج لم تنشأ في ماي 1931 من قبل جمعية من مثقفين مجمعين تماما على برنامج أو مذهب إصلاحيين فما جمع هؤلاء المثقفين كان أساسا هو الإحساس بالتضامن الإسلامي وإرادة (معبر عنه إن كثيرا أو قليلا) في إقامة التقارب بين مختلف مثقفي البلاد. وإذا كان في صلب الجمعية الأولى ل ج ع م ج اصلاحيون مقتنعون فكان ثمة أيضا عدد من ممثلي الزوايا وحتى من بسطاء الناس ذوي النيات الحسنة. لذا، لم تكن اللجنة المديرة الأولى للجمعية مكونة كليا من أنصار الإصلاح.

إن نقص التجانس المجانس المجانس المجانس المجانس المجلد، وسرحت المرابطية، قائدا حص المعقد والمتقلب المرقي، لم يكن راضيا حكو نفوذ في صلب المجانس عبر المعارضة التي المحاد المعارضة التي المحاد ال

ي حيلة مؤداها استدعا عصر غير الإصلاحيين غير أن الإصلاحيين المستدين، وكانت المستدين، وكانت الله علي المستدين في 23 ماي علي المستدين حصل انقلاب في حصل انقلاب في

حير أعياهم النقاش الذ

معصمة. كان عمر ير

مسم للمعارضة، وفَّق إ

ے شاں إدارة ج ع م ج

إن نقص التجانس هذا في إدارة جعم جكان سبب الخلافات التي ظهرت عند عابة السنة الأولى من نساطها. فالعناصر غير الإصلاحية للجنة لم تكنف باقتفاء الأغلبية مسلاحية بانقياد. وسرعان ما وجدت الأقلية، المكونة من أشخاص مستقلين أو منتصرين لشسية المرابطية، قائدا في شخص مولود حفيظي، وهو من قدامي الأزهريين. هذا منحص المعقد والمتقلب الأطوار، من نوع المغامرين الفكريين، المعتد بنفسه وب علمه للمنوقي، لم يكن راضيا بدور المساعد الذي أوكل إليه، ولما كان يحدوه الطموح في بلوغ مركز نفوذ في صلب اللحنة المديرة ل جعم ج، ترأس المعارضة ونصب نفسه ناطقا وسيا باسم العناصر غير الإصلاحية والمدافع الحماسي عن المرابطية.

هذه المعارضة التي نشطها مولود حفيظي وعدد آخر من غير الإصلاحيين الأقل شأنا، على 1932. عت إلى الاستيلاء على إدارة جعم ج بمناسبة تجديد اللجنة المديرة في ماي 1932. وهكذا تم الإعداد لهجوم، بدعم من عمر إسماعيل محسن جعم جورئيس لجنتها الدائمة على صمة. كان عمر يرغب في أن يكون له دور أعظم في إدارة جعم ج. وبتوجيه عمد للمعارضة، وفق في إدراج اسمه في القائمة التي كانت تريد منافسة الفريق الباديسي بشأن إدارة جعم ج. ولما كانت له البد الطولى على التنظيم المادي للانتخاب، اهتدى صحيلة مؤداها استدعاء أغلبية أنصار المرابطيين للجمعية العامة ومن ثم ضمان انتصار عداص غير الإصلاحية.

غير أن الإصلاحيين تفطنوا للمؤامرة ولم يبقوا مكتوفي الأيدي. حند ابن باديس جميع من ين الإصلاحيين، وكان العدد الأكبر منهم من تلاميذه القدامي، وتمت المواجهة بين مسكرين في 23 ماي 1932 بنادي الترقي. حرى اليوم الأول من النقاش في حوّ من حرّ الجم. اضطرت الشرطة للتدخل لإخلاء القاعة لتحاشي ما لا تحمد عقباه. في اليوم عولي، حصل انقلاب في الوضع، لصالح الإصلاحيين. ذلك أن عددا كبيرا من المرابطيين، لحين أعياهم النقاش الذي لم يفقهوا فيه شيئا، والذين راعهم دون شك احتمال إقامة

الة وإرشاد ن في نطاق آله الصلاة

سال، بعبدة عوين كلهم مكومة وإثنا

لآئیة، وكانا ذا كانت ج ای مدی

راقع براقب ح لم تنشأ إصلاحيين. (معبر عنها

ا وحنی من کونة کلها

ب الجمعية

أطول ومكلّفة في العاصمة، فضلوا العودة إلى ديارهم. وهكذا حرت الانتخابات في هدوء، الأمر الذي أرضى الإصلاحيين (30).

أعطت اللجنة المديرة الجديدة ل ج ع م ج الأغلبية للفريق الباديسي. وفضلا عن هذا، تم إقصاء مولود حفيظي. نجووزت الأزمة بفضل رباطة حأش وحنكة ابن باديس وتأثيره على الجمهور. كان الفريق المسيّر للجمعية في 1932 أكثر انسجاما من السابق رغم المعايرة dosage المعتمدة بغية تمثيل جميع الترعات الثقافية والدينية للجماعة الإسلامية في هذا الفريق. ففضلا عن أصدقاء ابن باديس، ضمّت هذه اللجنة عضوين حريجي المدارس الرسمية وثلاثة آخرين حريجي الزوايا (أحدهم من القبائل) وإباضيا. الأمر الذي سمح لابن باديس بالقول: [في مثل هذه الظروف، من هذا الشخص المولغ بالحقيقة الذي بإمكانه أن يزعم بأنه جمعية العلماء لا تمثل سوى طاعفة؟] (31)

وهكذا بدت صيغة 1931 ل ج ع م ج ، عند المحك، غير إجرائية. لم يكن لمختلف الأطراف نضج سياسي كاف ولا تسامح ديني بحيث يقبلون بإنشاء "حزب إسلامي معتدل، يكون وسطا بين التحديثيين المفرنسين وأنصار الجمود الثقافي.

انطلاقا من ماي 1932، أصبحت ج ع م ج حرة من كل رباط مع المرابطية. العناصر القليلة خريجة المدارس الرسمية أو الزوايا التي كانت ضمن اللجنة المديرة، انتصرت للتوجه الباديسي. وهكذا اكتست الحركة الإصلاحية، التي كانت ممثلة إلى على اللحظة من قبل فريق الشهاب ليس إلا، بعدا جديدا. لقد أصبحت ج ع م ترجمانها الشرعي ولسان حال دعايتها وأداة مذهبها. لقد ساهمت أزمة 1932، بإحداث جلبة حول الحركة الإصلاحية، في إعطائها شهرة أكبر. وخرج ابن باديس وأصلقات منتصرين من محنة ربيع 1932 بعد أن أفلت بأعجوبة من "هاوية التهلكة" (32).

غير أن ابن باديس لم يكتف بمذا الانتصار المؤقت، إذ قرر الانتقال إلى الهجم والإقدام شخصيا على نشر الرسالة الإصلاحية عبر البلاد كلها، مرورا بقلاع المرابط

# هوامش الفصل ال

الله الله تكن سنة 32

ــــ بداية رسوخها المنو

حل المولفات التي عالج ق سابقا) تنظوي على إ dans AF, AS, : ociation des Out or. Offic.,Paris,

السجل، ص 47. هذا النداء يذكر بالفكرة ب العالمية الأولى، والو القلاحين الجزائريين". م السياسي للأمول م sept,1934, الشهاب، عدد 6، ديب

الشهاب، عدد 9، حانف الشهاب، عدد 14، فية الشهاب، عدد 14، فية الشهاب، عدد 14، فية الشهاب القرآن الكر الشهاء من 47 b; I, 507 الشهاء من 1930 الشهاء عدد 1930 الشهاء عدد الشهاء عدد 1930 الشهاء عدد الشهاء

931 فيفري 931 ل الحلمونية أنظر: cit., t.II, p.17. العضة التونسية الحالية"(أ

الماب، ديسمبر 930

زوايا. لم تكن سنة 1932 سنة شرعية الحركة الإصلاحية الباديسية فحسب، بل سجلت يضا بداية رسوخها المنهجي عبر المدن الجزائرية الداخلية.

## هوامش الفصل الرابع

أ) حل المؤلفات التي عالجت تطور الجزائر المعاصرة (السيما مؤلفات حاك برك ور. اوترنو وش. أ. حوليان حكورة سابقا) تنطوي على إشارات حول السياسة أو المدهب الديني لدى ج ع م ج. فضلا عن هذا يمكن الاطلاح لل المحدد. "L'Association des Oulémas réformists de l'Algérie", dans AF, AS, على المحدد الله المحدد الله المحدد الله المحدد المحدد المحدد الله المحدد ا

- السجل، ص 47.
- ق هذا النداء يذكر بالفكرة التي أقصح عنها الأمير خالد (الذي كان ابن باديس أحد المعجبين المتحمسين به) عند حية الحرب العالمية الأولى، والتي تتعلق بإنشاء "حامعة إسلامية" من شأها أن تجابه القوة الاقتصادية والسياسية العظيمة لحمعة الفلاحين الجزائريين". عن هذه الجامعة الإسلامية التي دعا إليها الأمير والتي لم تر النور، قال ج. ديسبارمي: "إن حمعة الفلاحين المأمول من قبل سابقيه، هو الذي حققته ج ع م ج تحت غطاء جمعية علمية وحزب ديني" ,AF,
  - 4 أنتهاب، عدد 6، ديسمبر 1925.
- 🖆 الشهاب، عدد 9، جانفي 1926.
- 🍝 🎉 الشهاب، عدد 14، فيفري 1926.
- 🧖 أنظر كذلك القرآن الكوم، 61، 4: "إن الله يحب الذين يقاتلون في سبيله صفا كالبنيان المرصوص".
- Wensinck, I, 347 b;I, 507 a فطر 347 b;I, 507 a فطر 347 b;I
  - انظر أسفله، ص 316317.
  - الشهاب، أوت، 1930، 434, الشهاب، أوت، 1930، 434,
  - الله الشهاب، ديسمبر 1930، ص 700.
  - 🕮 الشهاب، فيقري 1931، ص 50.
- 15 حول الخلدونية أنظر: محمد الأصرم: La Khalounia de Tunis, in Congrès de l'Afr. Du أنظر أيضا تقريط ابن باديس لجمعية الخلدونية "هذا المصدر الذي ينبعث منه Nord, op. cit., t.II, p.173-155.

ات في

للا عن باديس

لسايق

سلامية خريجي

ِ الذي الحقيقة

سلامي

ة، فقد

ی عید

ع م ع احداثیا

عبدقاة ه

فيجر ء

لرابطية

(14) دراسات ظهرت في المنار (1922-1923) م في مجلد تحت عنوان : الحلافة أو الإمامة العظمى، المعجمة 1923...

(15) الخلافة، مرجع سابق، ص 258

(16) كانت الشهاب تشكل همزة وصل حقيقية للمنار في الجزائر. ذلك أن الشهاب لم تكن تعيد نشر الدواسات و المراسات و المراسات المحسود المحرور المراسات المحسود المحسود المحسود المحلفة . أنظر مثلا الشهاب، مارس 1931، ص 219.

(17) الشها، أوت 1931، ص 493.

(18) الشهاب، عدد 8، 31 ديسمبر 1925.

(19) انطلاقا من الإلهام الأساسي لحركتهم، الذي كان قائما على إشاعة الدين الصحيح المطابق لسنة اللف المستحقة وضع الإصلاحيون الجزائريون تدريجيا مذهبهم. وكان لا يد من انتظار 1935 (خلال المؤتمر الإصلاحي اللوقوف على عرض شامل للمذهب الإصلاحي ل ج ع م ج (أنظر الجل، ص 54-72).

(20) حسب الشهاب، حوان 1931، كانت ج ع م ج تنأى "مثل السراب".

(21) الشهاب، أفريل 1930، ص 147.

(22) المرجع السابق.

المام عن الخطب الملقاة من قبل الأعيان المسلمين خلال الاحتفال بالماثوية (بداية ماي 1930) أمام عن الخمهورية ج. دومرق، في : إ Mercier, Le centenaire de l'Algérie, xposé d'ensemble, t.H.; الجمهورية ج. دومرق، في : Sisbane, Note sur les réformes désirées par la Fédération des Elus du

rtement de Contantine, Constantine, 1931, 15 p.

24) الشهاب، فيفري 1931، ص 50

(25) المرجع السابق.

(27) La Voix du Peuple (حريدة وطنية موالية للإصلاحيين) الجزائر عدد 13 و15، أفريل وحوان 4934 في هذا الصدد نلاحظ أن الماسونية لم تعارض بشكل منهجي نشاط الحركة الإصلاحية الباديسية..

(29) الشهاب، مارس 1931، ص 197.

(30) ((30)أنظر رواية ابن بلديس لهذه الأحماث في الشهاب، أوت 1932، ص 395-401

(31) الشهاب، أوت 1932، ص 401.

(32) الشهاب، أرت، 1932، ص398.

الأول

(القسم

تحمل الأوّل: السنوات الد تحمل الثاني: نحو الذّروة

الكتاب الأول

القسم الثالث

توسيع الحركة الإصلاحية

الله والله أنيان إن وسال إنسوات وأني العبارة لساية فسلاية أنا (عد "إنسانيسة

الفصل الأوّل: السنوات الصعبة

الفصل الثاني : نحو الذّروة

المامي، القاهرة،

لدراسات الهامة من قبل إدارة

، من قبل در. 21

اللف الطاهرة. سلاحي الأول

1) أمام رئيس G.Mercier Cherif Sist

départemen

اي 1931 س

حران 1934.

مون باد حية

# الفصل الأول

#### السنوات الصعبة

## I. الوضع في 1930

خلال السنة الأولى من نشاط جعم ج، حدّ من توسع الحركة الإصلاحية وجود عاصر غير إصلاحية في صلب اللجنة المديرة لهذه الجمعية, لكن بمجرد بسط الإشراف عام على جعم ج، انطلاقا من 1932، سعى ابن باديس إلى غزو البلاد غزوا معنويا تنظيم نشر الأفكار الإصلاحية تنظيما منهجيا.

وبقصد الإبانة عن التطور الذي أحرزته دعاية ابن باديس بشكل أحسن، ينبغي أولا وسف الواقع الحقيقي الذي كانت عليه الحركة الإصلاحية في الجزائر، عشية هذا التاريخ حسم لربيع 1932.

سبق أن رأينا بأن إصدار الشهاب يمكن اعتباره نقطة انطلاق الحركة الإصلاحية حديسية. وكان أنصار ابن باديس آنذاك يقتصرون على فريق الشهاب وبعض عشرات علىمبذ الذين أمكن لابن باديس تكوينهم ما بين 1918 و1925 (مع عدم احتساب نتائج عبد في التعليم عشية وطوال الحرب العالمية الأولى).

تطلاقا من 1925، تجاوزت شهرة ابن باديس قسنطينة، بفضل توزيع جريدته. وشرع شهرته الفكرية والمعنوية ورسوخها عبر الوطن، شاهد ابن باديس توافد الطلبة تحقي حامعه الأخضر يتعاظم يوما بعد يوم. بالنسبة للعديد من الطلبة الذبن كانوا يتلقون تحقيم الابتدائي في الزوايا، أصبح الجامع الأحضر مرحلة فكرية أساسية في السبيل

المؤدي إلى جمامع الزيتونة. وكان ابن باديس نفسه يوجه عددا من طلبته نحو جامع الزيرية بتونس، حتى يستكملوا دراساتهم العليا فيه.

ابتداء من 1926-1927، أخذت صفوف الحركة الإصلاحية تتضخم بمجيء طلبة باديس القدامي، الذين ألهوا دراساتهم بتونس. وبقدر تعاظم أعداد الطلبة في الأخضر، كانت دفعات حملة الشهادات من الجزائريين خريجي الزيتونة أكبر وأهم. وهؤلاء الحريجون، الأوفياء في الغالب للتعليم الإصلاحي لأستاذهم القديم، ينخر بدورهم في التعليم العربي الحر ويشكلون فعلا فروعا إصلاحية للجامع الأخضر.

ولما كان الأساتذة الأوائل الذين كونهم ابن باديس من قسنطينة أو من المدة الزوايا التي كانت قسنطينة بالنسبة إليها قطبا فكريا، فإننا لا نندهش إذا رأينا الأولى الإصلاحية تنبئق في الشرق الجزائري. لقد كان الخريجون الجزائريون لوغضلون أولا الإقامة في مسقط رأسهم، من باب الضرورة الاقتصادية أولا ومن إرضاء فحر أوليائهم المشروع.

وبسبب ذلك، ظلت الحركة الإصلاحية، إلى غاية 1930–1931، مسألة قد تقريبا، رغم توزيع الشهاب عبر الجزائر قاطبة. ذلك أن هذه المجلة لم تكن تمارس في سوى تأثير محدود. فهي مجلة كان يقرؤها قرابة ألفي مشترك، من المنتصرين سلفا للا الإصلاحية، لم تكن في متناول الجماهير الأمية. ومن ثم لنشر الإصلاح في أوساط كان لا بد من وحود أستاذ أو أستاذين في كل مدينة. ولكن، ونظرا لما قدمناه ألم يتكاثر عدد هؤلاء الأساتذة القليلين في البداية، حارج مدينة قسنطينة، علم الاستثناءات.

وهكذا إلى غاية 1927، فضلا عن المركز الأساسي للحركة الإصلاحية، الذي متمثلا في الجامع الأخضر بقسنطينة، فإن المراكز الإصلاحية الوحيدة الجديرة الحائت مراكز سطيف (الشيخ الإبراهيمي) وبسكرة (الشيخ العقبي، السعيد الزاهري، العيد) والأغواط (مبارك الميلي). لكن في هذه السنة نفسها، ظهرت الحركة الإ

ل حصمة في شكل نادي ك طريخ,

هي أهم مراكز اا

ا أشخاص من غير أنه بإمكاننا ، خارج المراكز الق 19**30، كانت حال** 

كان آنذاك السي

يتوفر على أسات العقبين الطبق العقبين الله والصراخ أملا في استن العقبين الله الإدارة من النشاطين، للدى المسلمين، لحد التنبؤ ب"الالحد المسلمون في التكيف المسلمون في التكيف المسلمون في التكيف المسلمون في التكيف الحدود الحداد، سيحكم علم الحر، سيحكم علم الحراد، سيحكم علم الحراد، التعليم العربي المستقيقية للتعليم المستقيقية للتعليم العربي المستقيقية للتعليم العربي المستقيقية للتعليم المستقيقية للتعل

ملدرسية التي ستكون

ني العاصمة، في شكل نادي الترقي، الذي أنشأه العقبي في حويلية 1927، ونشّطه منذ ذكم التاريخ.

هذه هي أهم مراكز النشاط الإصلاحي التي كانت موجودة في سنة 1927. كان على رأسها أشخاص من الطراز الأول، وقد شكّلت منذئذ قواعد صلبة للدعاية مسلاحية. غير أنه بإمكاننا القول إنه إلى غاية حوالي 1930، لم تشعّ الحركة الإصلاحية للديسية ، خارج المراكز القسنطينية الكبرى، إلا على الأغواط والعاصمة الجزائرية.

في 1930، كانت حال الحركة الإصلاحية في الجزائر متواضعة للغاية. فالتعليم العربي حر الذي كان آنذاك السبيل الأساس للتغلغل الإصلاحي، كان محدودا جدا. لم يكن التعليم يتوفر على أساتذة مؤهلين بعدد كاف وأحيانا كان يصطدم إما بمعارضة حرة أو بعدم اكتراث الطبقة الميسورة التي بدونما لا يمكن تصور مدرسة حرة ناجحة.

حيال هاتين العقبتين اللتين كانتا تعرقلان التوسع الإصلاحي أكثرث الشهاب من حيات والصراخ أملا في استثارة الإرادات الطيبة ضمن الأثرياء المسلمين والتخفيف من حية ريبة الإدارة من النشاطات الدينية والتربوية الإصلاحية. وحيى تدغدغ الشهاب حي الوطني لدى المسلمين، لم تتردد في وصف مستقبل المحتمع الإسلامي بالتشاؤم الجم، و حيت إلى حد التنبؤ ب"الاندثار التام" للشخصية الجزائرية في ظرف خمسين سنة"(1)، عنمر المسلمون في التكيف مع المصير الجزين للثقافة العربية في بلادهم. وفي نداء آخر، حيد أنحن بين الحياه والموت"(2)، شدد على تحديد الفرنسة. وهنا أبضا، كانت النبرة حسوية. لقد وضعت المجموعة الإسلامية في حرج: فإن لم تبذل جهدا بطوليا لصالح حسوية. لعدى الجر، سيحكم عليها بالذوبان النام في بوتقة أوربا.

نرى ما هو الدواء؟ لتحاشي مسخ الشخصية أو ذوياها، دعت الشهاب إلى حرب حيث حقيقية للتعليم العربي الحر. في هذا الباب، ارتأت إنشاء ثلاث جمعيات ثقافية في حدث مدن المقاطعات الثلاث. تتكفل هذه الجمعيات بجمع الأموال الضرورية لبرامج حدث لدرسية التي ستكون بحبرة على إقامتها. وهذه الحيثات الجهوية نفسها ستمركز

مع الزيتونة

، طلبة ابن في الجامع هم. وكان

ينخرطول

ن الملدن أو أينا الفروخ إن المؤردوة

ومن باب

س في الرات للفا للإناد ساط نام

ية فسط

عدا بعق

شاه آلفات =

و الذي كان رة بالاحام اهرائ عند

ة الإعلام

جميع الوسائل التي من شأنها نشر التعليم العربي الحر في الأقاليم الثلاثة وستكون ممتم وسائط بين المراكز الإصلاحية والإدارة.

هذه النداءات المحتلفة للشهاب، التي عضدةا صحف عربية أخرى (مثل النجاح كانت مصحوبة بنشاط دعائي شفوي. يمكننا القول أن الإصلاحيين، خلال سنة المائرة ولا بحيو جهودهم حول مشكل تنظيم التعليم العربي الحر عبر البلاد قاطبة. وإن متكلل جهودهم بالنجاح، وإن لم تلبّ طلبات الترخيص التي تقدموا بحا من أجل في المدارس العربية الحرة، فإقمم استشعروا الرضي المعنوي المتمثل في كونهم طرحوا بوصي المشكل أمام الرأي العام الإسلامي. ونظرا للظروف السياسية القائمة، استطاعرا يحسسوا الجماعة الإسلامية بمشكل مآفا الثقافي وهكذا وضعوها أمام ضرورة الإقدام علي الحتيار لهائي. هذا الاحتيار كان عليه أن يترجم التأكيا، على الثقافة العربية كثقافة وصاحتيار لهائي القيام بكل ما من شأنه أن يحقق الشروط اللازمة لذلك أي ؛ نشر النعي العربي أكرت وإبشاء مختلف المؤسسات الاحتماعية المستلهمة من العروبة (كشافة، من العربية (كشافة، من العربية الكهول إلح).

هذه الدعاية الإصلاحية لصالح تنظيم تعليم وطني ولدت في كل مكان نواة على المتعاطفين. وهذه النواة المتحلقة حول القراء القليلين للشهاب والتلاميذ القدامي والأصحاو المعجبين فقط بابن باديس همّت بنشر الرسالة الثقافية للفريق الإصلاحي. مما ولّد خلالاهتمام بالدراسات العربية بين الجماهير الإسلامية. وقد احتهد الإصلاحيون في على أن اللغة العربية هي مفتاح الدراسات القرآنية ومن ثم كل ثقافة إسلامية ذات في وإلى هذه الحجة الدينية أضافوا الحجة السياسية. فإزاء تمديدات الفرنسة والجهود والى تصفية الإسلام désislamisation ليس هناك من سبيل لتحاشي ذلك إلا بتنمية العربية بشكل مكثف.

حدث الدولة في بحال المحدثي، على غرار التعليم الرباطبع كان على الحرار المحدد الإسلامية. وهكذا

والمتحال الحسنة وجامعا للط

ند زار تباعا: سطية الإيلولي، دلّس، سياد ور الإيلولي، دلّس، سياد ور السيو حيث كان الإشعاع عد أماية (1930، تجاوة المحرة الوحظ امتداد للحرة من 1931، التاريخ المحرة الإقاليم الجزائرية المالية المحرة المحرة الإقاليم الجزائرية المالية المحرة الم

التوسع (1931 – 32 سند إنشاء ج ع م ج ( سند إنشاء ج ع م ج ( سند غايتها التعريف بما والذ حسن أداة لنشر المذهب ا حداثه.

أ 1931، كانت منطا
 أ طور الانتصار للمذ

صحلاف الدولة في مجال التعليم باللغة الفرنسية، قررت أن تضطلع بأعباء التعليم الحر حماعي، على غرار التعليم الحر الأوربي (3).

وبالطبع كان على الحركة الإصلاحية أن تشرف على هذا المدّ العروبي في صلب حماعة الإسلامية. وهكذا أحذ ابن باديس يجوب البلاد مسديا نصائحه ومشجعا . ردات الحسنة وجامعا للطاقات. في أوت 1930، قام بجولة طويلة للدعاية والتفقد (4).

لقد زار تباعا: سطيف، البرج، تازمالت، آقبو، بين وغليس، زاوية سيدي عبد وحمن الإيلولي، دلس، سيدي عيش، بوجي (بجاية)، عزازقة، تيزي وزو، تيقزيرت، ورب الأربعاء (فور ناسيونال)، عين الحمام (ميشلي). هذا المسار يشكل تخوم الرقعة حيث كان الإشعاع الفكري والديني لقسنطينة محسوسا.

عند ناية .1930، تجاوز محال نفوذ الحركة الإصلاحية الباديسية المثلث الأولى: حينة سطيف بسكرة، إذ شمل مجموع القطر القبائلي وجزءا من منطقة العاصمة. حكدا لوحظ امتداد للحركة الإصلاحية صوب الغرب. هذا الامتداد صوب الغرب حينا من 1931، التاريخ الذي سعت فيه ج ع م ج إلى نشر تأثير الحركة الإصلاحية حرجيع الأقاليم الحزائرية نشرا منتظما.

#### 🎩 التوسع (1931 - 1932)

E (0)

النجاح

A 301

1 3/9 .

أبيل تح

بوضوح

فاعوا آل

قلام على

افة وح

نر انعلیہ

بالأثان بوا

480

والأصلقاء

لَد تحليد

の発

زات فيدة

ود اراب

عية (192

منذ إنشاء ج ع م ج (ماي 1931)، قرر مؤسسها ابن باديس تنظيم حملة دعائية حمد غايتها التعريف بها والظفر بالصبت الشعبي الأكبر. هذه الحملة كانت أيضا بجعولة حسن أداة لنشر المذهب الإصلاحي، بالتعريف به جهارا حيثما أمكن، بالسعي عن عين الاحتكاك بالناس إلى جلب الانضمام إلى ج ع م ج الذي لم توفق الدعاية المكتوبة حداثه.

ق العديد من تلاميذ المنطبة فسنطينة موالية تماما للحركة الإصلاحية. أما القبائل عن العديد من تلاميذ ابن باديس. بقيت في طور الانتصار للمذهب الباديسي، بفضل العديد من تلاميذ ابن باديس. بقيت

إذن منطقة واسعة كان لا بد الإصلاحيين من فتحها. ويتعلق الأمر بالهضاب العليا والعاصمي ووادي الشلف والإقليم الوهراني. وهكذا ارتاى ابن باديس إذن أن يرحجهوده على هذه الناحية. قادته الجولة الأولى تباعا، انطلاقا من العاصمة إلى مليانة (كان الاستقبال فاترا) وأفرفيل وأورليانفيل وغليزان ومستغانم حيث انطلق لزيارة زاليه ابن عليوة وابن طقوق (حيث زار زاوية غلام الله الموالية للحركة الإصلاحية) والبسارة). خلال هذه الجولة، حاول ابن باديس أن يظهر الوجه الحقيقي للحركة الإصلاح الموهرانيين الذين كانت لديهم فكرة غامضة عن الإصلاح الذي كان يدعو القسنطينيون والذي كان يشتبه في كونه موسوما بالوهابية والتعصب ضد المرابطية. الوهراني الشلف والإقليم الوهراني المورين بكوفهما معقل المرابطية الذي لا ينازع. هذه الحملة يمكن تفسيرها بكون الله مشهورين بكوفهما معقل المرابطية الذي لا ينازع. هذه الحملة يمكن تفسيرها بكون الله المديرة الأولى ل ج ع م ج (1931) كانت تمثل تحالفا يضم جميع الترعات المواليا وإسماعها كلمة الإصلاح الطيبة، باعتدال وكياسة جمين (6).

2. غير أنه حتى في 1932، عندما انفصل ابن باديس لهائيا عن ممثلي المرابط وأصبحت ج ع م ج هيئة إصلاحية خاصة، لم يعدل زعيم الحركة الإصلاحية طموحه الرامي إلى حلب احترام الزوايا المرابطية الكبرى وإقامة حوار أخوي معها. والاعتراف بأن الاضطرابات التي حفّت بتحديد اللحنة المديرة ل ج ع م ج قد حئت باديس خاصة على القيام بجولة جديدة في منطقة وهران. لم تكن هذه الجولة الوح جولة إغراء بل جولة للتوضيح الجاد ووضع النقاط على الحروف. ذلك أنه على الصدام المأساوي بين المرابطيين وإصلاحيي نادي الترقي في ماي 1932، شعر رئيس ع م ج بأن من واجبه أن يقدم شخصيا توضيحات للمرابطيين وكذا إلى مختلف ممثلي العام الإسلامي أملا في إشاعة الهدوء في العقول ومناخ من السكينة بين الإصلاحي

خلال جولة 2 الاتجاهات. في الاتجاهات. في القية، بوغار، المحافئة، عليزان. هذ ابن باديس ينظ به المؤسلة القديمة و الحب يقوم به الموسلة القديمة و إبارة بحاملة لمثل ويارة بحاملة لمثل ويارة بحاملة لشيخ

- العودة إلى المسج

حجوبا بالتأمل في آيا

حط الكبرى لأح

اليها. الكانت ا

التي بمعرفتها يك

حسان إلى جميع الع

والأديان" (9)

وفضلا عن خطب

مأدبة العشاء، لد:

العلبا والتل
 ن أن يركز
 للبانة (حيث
 بيارة زاويتي
 بيارة زاويتي
 الإصلاحية
 للرابطية, في
 ليم الوهران
 كون اللحة

المرابطية، الاحية عن معها. يجب حثت ابن أ الوهرانية أعلى الر ليس ج ع قلى الرأي

صلاحيين

ات الدينية

قوية لزيارة

خلال حولة 1932، حاب ابن باديس الجنوب الجزائري ومجموع الإقليم الوهراني في جميع الاتجاهات. فيما يلي، حسب إشاراته الشخصية، مراحل هذه الرحلة (7): المدية، لبرواقية، بوغار، الجلفة، الأغواط، آفلو، تريزل، تيارت، فرندة، معسكر، سعيدة، حريفيلن سيق، سيدي بلعباس، تلمسان ، مغنية، الغزوات، ندرومة، أرزيو، بريقو، مستغانم، غليزان. هذه الجولة الواسعة حرت وفق برنامج مدروس بدقة. ففي كل مرحلة، كان ابن باديس ينظم زياراته وفق طقس مستلهم لا من باب الحرص على الفعالية فحسب، بل أيضا من الرغبة في إسناد قيمة رمزية ودرس لكل فعل من أفعاله. فيما يلي برنامج زياراته، كما وصفه هو نفسه (8).

أ) زيارة دينية لمسجد المدينة: كان ابن باديس يرى بأن الصلاة في المسجد يجب أن تكون أول واجب يقوم به المسلم عندما يحل في مدينة أحنبية (في البلدان الإسلامية) لا من أجل إحياء السنة القديمة واستمرارها فحسب، بل كذلك (ورعما بوجه خاص) لتثمين رمز لمسجد في نظر المؤمنين.

- ب) زيارة مجاملة لممثل السلطة (الوالي، نائب الوالي، المتصرف)
  - ت) زيارة مجاملة لشيخ البلدية وممثل المحموعة الفرنسية والمجموعة العربية.

ف) العودة إلى المسجد لإلقاء درس في الوعظ الديني. هذا الوعظ العام كان دائما مصحوبا بالتأمل في آية قرآنية أو حديث نبوي شريف. هذا ويخبرنا ابن باديس نفسه بالخطوط الكبرى لأحاديثه بالمسجد، خلال جولاته الدعائية الإصلاحية. ويجدر بنا لإشارة إليها. "كانت الدروس كلها حنا على الفضائل وتنفيرا من الرذائل وبيانا لحقائق الدين التي بمعرفتها يكمل الإنسان في إسلامه وفي إنسانيته ودعوة للتوحيد والاتحاد والإحسان إلى جميع العباد وحنا على التآلف والنعاون مع جميع السكان على اختلاف الأجناس والأديان" (9)

وفضلا عن خطب المساجد، كان ابن باديس يلقي محاضرات في الأماكن الخاصة، عناسبة مأدبة العشاء، لدى مضيفيه على وجه الخصوص. كان يتحدث آنذاك عن ج ع م

ج والمبادئ الكبرى التي تلهم نشاطها. وكان يسعى إلى إقناع مستمعيه بألها مفتوحة لجميع الناس وبألها ليست موجهة ضد أحد (وخاصة المرابطيين) وأن أهدافها تقوم أساسا على نشر التعليم والفضيلة بين الشعب الجزائري المسلم. في لهاية محاضرته، يفتح ابن باديس باب النقاش ويرد على الأسئلة المطروحة. هذه الأسئلة تدور على الدوام حول بعض النقاط المتعلقة بالمذهب الإصلاحي والتي كان غير الإصلاحيين يشكون، في شألها بأن ابن باديس وأصدقاءه يروجون أفكارا خاطئة بل بدعية: التصوف، القداسة، خوارق المرابطيين، الشفاعة. لن ندخل هاهنا في تفاصيل ردود ابن باديس. سنعالج هذه المسائل المختلفة عندما نتطرق إلى المذهب الإصلاحي.

في خلاصة عظاته الدينية، كان ابن باديس يكرر في كل مكان العبارة الثلاثية التاليقة قصد ترسيخها في الأذهان والقلوب: "تعلموا وتحابوا وتراحموا" (10). لم يكن درس ابن باديس هذا ينطوي على وجه من شأنه ترويع الجماهير التقليدية. فلما كان ابن باديس حريصا على عدم إثارة مخاطيه، فكان يكتفي في الغالب الأعم بالمذهب السني الصافي ولا ينتاول مسألة المرابطية الشائكة إلا حين يجبره على ذلك معارض عنيد. كان خطابه بمعولا ليمس بسطاء الناس ممن لا يفقهون اللطائف المذهبية، كان يخاطبهم ك"نذير" وكرجل وحال الله دون ادعاء أو مصلحة. كان العديد من الناس يميلون إلى عدّه رسولا جديدا والله وداعية غايته الوحيدة إعلاء معنويات شعبه.

أما نزعة ابن باديس التوفيقية الجمة خلال جولته في 1932، فيمكن تفسيرها بلواع عتلفة. يجب في المقام الأول الاعتداد بروح ابن باديس الجانحة إلى السلم والاعتدال. فهما من خصاله القوية. وفضلا عن ذلك، يجب الإشارة إلى أنه كان يسعى إلى التعريف بالحركة الإصلاحية، وبخاصة مبادئ وغايات ج ع م ج. لم يكن ينوي قط انتقاد المرابطية في مجالها وميدالها. أخيرا، لا يجب أن ننسى بأنه في كثير من الحالات، نزل ضيفا على علد من الزوايا المرابطية: في مثل هذه الظروف، كانت الكياسة تقضي بأن يخبر مخاطبيها دوق السعى إلى استمالتهم.

ومن الممكن جا کے قد فکر فی جا -ا يعض الممار سان ا کان ابن بادی على التيارات ے صارت عليها الأء الشفاعة والقيام ب حت من قبيل الدين الحاع من جهة كما صفاقم كالحس ال في مستهل الأمر: حؤلاء سيعدلون ع القديمة المستعادة ح كة الإصلاحية ال صولي والذي أملاه و الماءات المرابطية كالدينية والاج ويحو أنه كان يتجاه

- العفوية الشعبية

ك عدم قابلية الناس

ح هو إسلامي أصيل

🚽 هو ثمرة المخيال ا-

ومن الممكن جدا الاعتقاد بأن ابن باديس، في مرحلة أولى من دعايته الإصلاحية، يكون قد فكر في حلب تعاطف المرابطيين باعتماد اللطف والرفق، بجعلهم يصلحون شيئا فشيئا بعض الممارسات الدينية والمساهمة في تعليم الجماهير. فمن حيث إصلاح الممارسات الدينية، كان ابن باديس يأمل في أن يقلع المرابطيون عن نزعتهم الثقافية المحافظة والانفتاح الأكبر على التيارات الإسلامية الحديثة ومراجعة بعض معتقداتهم في ضوء السنة الصافية ألي سارت عليها الأحيال الإسلامية الأولى (السلف)، والاعتراف بأن الادعاءات المرابطية مثل الشفاعة والقيام بالخوارق والشفاء المعجز والسحر والصلات بالعالم غير المرئي (الجن) ليست من قبيل الدين السوي. لا شك أن ابن باديس قد أخطاً في تقدير مدى قدرته على الإقناع من جهة كما أخطاً من جهة أخرى فيما ينطوي عليه مخاطبوه من صفات ليست من صفاقم كالحس السليم والذكاء ونكران الذات.

في مستهل الأمر، كان يأمل، بفضل التوضيحات المباشرة والصريحة مع المرابطيين، في أن هؤلاء سيعدلون عن "أخطائهم" وسينضمون إلى الحركة الإصلاحية بإخلاص، أي إلى السنة القديمة المستعادة (السلفية) وسيشاركون في التجديد الثقافي الأكبر الذي تدعو إليه الحركة الإصلاحية الباديسية. هذا الموقف الباديسي، الصادر فيما يبدو، عن كرم أصيل ورسولي والذي أملاه دون ريب الحرص على لم شمل المسلمين الذين فرقتهم المدارس والانتماءات المرابطية المتنوعة، هذا الموقف لم يكن يحتفل بالقدر الكافي بتداخل وتشابك المسائل الدينية والاجتماعية والقضايا الروحية والدنيوية في بعض الجمعيات المرابطية، ويبدو أنه كان يتجاهل الرسوخ العميق لعدد من الممارسات والمعتقدات المستمدة من منابع العفوية الشعبية دون شرعية سنية ولا مرجعيات كلاسيكية. كما كان يقلل من منابع العفوية الشعبية دون شرعية سنية ولا مرجعيات كلاسيكية. كما كان يقلل من شأن عدم قابلية الناس البسطاء للتمييز بين ما هو من قبيل "السنة" وما هو غير ذلك، وبين ما هو إسلامي أصيل وما هو من بقايا وثنية بعيدة وبين ما هو مطابق لمتطلبات العقلانية وما هو ثمرة المخيال الجماعي.

را مفتوحة وم أساسا يفتح ابن وام حول في شأنها، منحوارق

بة التالية، درس ابن ن باديس سافي ولا به بجعولا

جل من

ديدا من

ه المسائل

ا بدواع .. فهما لنعويف المرابطية

ها دون

إن الترعة التوفيقية التي تحلى بها ابن باديس في صلاته المختلفة مع المرابطيين لم تؤت تمارها بسبب تعصب بعض المرابطيين وتشدد بعض الزعماء الإصلاحيين الذين طغت عليهم الترعة المذهبية النظامية والعاجزين على تصور حوار سلمي مع ممثلي المرابطية. بين هذين الطرفين، كان هامش تحرك ابن باديس ضيقا جدا. فجهوده قصد مواجهة أخوية مع غير الإصلاحيين لم تحل دون تشتت الرأي العام الإسلامي في الجزائر في معسكرين خصمين وقريبا متعاديين : المعسكر المرابطي والمعسكر الإصلاحي.

والحال أن التقدم الذي أحرزته الحركة الإصلاحية عبر إرساء فروع ل ج ع م ج ودعاية ابن باديس الواسعة سرعان ما روّع العديد من الجمعيات المرابطية. هذه الأخيرة، غير المبالية في الظاهر بالتحديد الروحي والثقافي الذي كان ابن باديس يدعو إليه (والمحتفى به من قبل بعض المرابطيين المتنورين) شعرت في أول الأمر بأنما مهددة في قومًا الدنيوية. ومن ثم حاولت تشكيل نوع من التحالف واستحداء السلطة المدنية لصد توسع الحركة الإصلاحية.

# III. رد الفعل ضد الحركة الإصلاحية (1932-1933)

إن تأسيس ج ع م ج في ماي 1931 قد ضم كما رأينا عناصر إصلاحية وعناصر مرابطية. وقد بورك ذلك بوصفه نوعا من التحالف بين قوتين دينيتين(11) وتجليا في إرادهما المشتركة في أن تقوم كل واحدة منهما على حدى بالمهمة الروحية والدينية التي هي من مشمولات العلماء في صلب الجماعة الإسلامية.

غير أنه سرعان ما تبين بأن هذا التحالف مصطنع. لأنه إذا كان الطرفان متفقين على أركان السنة المانعة، فإنحما مع ذلك كانا منذورين أساسا للتناحر. فالإصلاحيون كانوا يستمدون شرعية وجودهم من كونحم أنصار التغيير في الإسلام الجزائري، والذي لا يمكن أن يتم إلا على حساب النظام المرابطي.

هذا التعارض الأساع، لأسباب تكتيك ع، لأسباب تكتيك الأمر بتحديد الله حي وحماس البعد كان يسعى إلى المحدة، وها النهائي للعناص النهائي للعناص انطلاقا من ماي الله العداء أللديرة ل ج ع حمل هذه على توق

أ- الجمعية المناهض

كان الناطق الأساد ضد الحركة ضد المقديم عمر إسماد منافسة وكانت تأه السنة الجزائريين (كانت هذه الجمعية صوصها القانونية.

نه الجمعية "تأبي ر

الفتنة بين الجماعان

هذا التعارض الأساسي بين المرابطية والحركة الإصلاحية، الذي أسدل عليه حجاب عرع، لأسباب تكتيكية وظرفية، لاح للعيان في تهاية 1931. وفي بداية 1932، عندما على الأمر بتحديد اللحنة المديرة ل ج ع م ج كشف الطموح في الفوز بالأغلبية في صلب هذه الجمعية، النوايا الحقيقية لهؤلاء وأولئك. فغريزة البقاء لدى البعض، والقلق ولا المحتلات المحتلات البعض الآخر، أجهزا على هذا النوع من التواطؤ الورع لدى المعتدلين، لذي كان يسعى إلى الإبقاء على وهم الوئام والتضامن بين المحافظين المرابطيين وأنصار حركة الإصلاحية. وهكذا أدت انتخابات ماي 1932 في اللجنة المديرة ل ج ع م ج إلى المنطار النهائي للعناصر المرابطية والعناصر الإصلاحية.

انطلاقا من ماي 1932، بادر الممثلون المرابطيون وغير الإصلاحيين المستبعدين من للحنة المديرة ل ج ع م ج إلى إشعال فتيل المعارضة والعداء حيال الحركة الإصلاحية الديسية. هذا العداء تحلى في تشكيل جمعية خصمة ل ج ع م ج وبتقارب مع الإدارة تصد حمل هذه على توقيف التوسع الإصلاحي بقوة.

# أ- الجمعية المناهضة للحركة الإصلاحية

كان الناطق الأساس باسم المصالح المرابطية ، مولود حفيظي، هو المنظم الأساس سعارضة ضد الحركة الإصلاحية. فلما تعذر عليه وعلى أصدقائه (لاسيما ولي نعمة حمعية القلديم عمر إسماعيل) الاستئثار بمراقبة اللجنة المديرة ل ج ع م ج وفّق في إنشاء همعية منافسة وكانت تأمل في جمع المعارضين للحركة الباديسية. وكان ذلك منشأ "جمعية عماء السنة الحزائريين (ج ع س ج)"التي تكونت في العاصمة في 15 سبتمبر 1932 (12). كانت هذه الجمعية تدعو إلى أهداف مماثلة تقريبا لأهداف ج ع م ج وهذا بالنظر في نصوصها القانونية. ويتعلق الأمر فعلا ب "جمعية إسلامية تربوية وحيرية "(المادة في نصوصها المانونية والعرقية المسائل ذات الطابع السياسي وكل ما من شأنه المنتنة بين الجماعات الدينية والعرقية المختلفة"(المادة 2) وتسعى إلى "إحياء السنة السنة بين الجماعات الدينية والعرقية المختلفة"(المادة 2) وتسعى إلى "إحياء السنة

ن لم توت من طغت ابطية، يون الحوية مع معسكرين

اع الراحيرة. الأحيرة. (وامحتفى الدنيوية

والحركة

وعناصر تحليا في

> نین علی ن کانوا لا بمک

100

الدينية ونشر الفضائل والكمال الأخلاقي وفق الكتاب والسنة وتعاليم المدارس الأربع ومبادئ الفقه والتصوف والدين" (المادة 3). المادة الأخيرة هذه تبين الصفة التي تميز جع س ج بحلاء عن جع م ج. في هذه الفقرة توجد إشارة إلى الصوفية كمصدر من مصادر الأخلاق والدين. وهذه المرجعية كانت مخصصة للإعلان عن شرعية المرابطية.

لم يكتف غير الإصلاحيين والمعادون للإصلاحيين بإنشاء تنظيم ديني منافس ل جع م ج، بل أرادوا كذلك محاربة دعاية فريق الشهاب بدعاية من نفس القبيل. لذا، أصدروا حريدة باللغة العربية عنوالها "الإخلاص" في 14 ديسمبر 1932. صحيح أن المرابطيين كانوا يتوفرون بعد على منبر هو "البلاغ" الموالي تماما لجمعية بن عليوة (مستغانم). ولكن يجوز لنا الاعتقاد بأن عمر إسماعيل ومولود حفيظي كانا يعتزمان الثأر من الحركة الباديسية بإنشاء مطبوعة بالعاصمة قصد توجيه الضربات لها على نحو مباشر ولربما للقضاء على

وقد ظلت "الإخلاص" التي كان ينشرها الأول ويحررها الثاني طيلة عام واحد (ديسمبر 1932 ديسمبر 1933) تغذي حملة شرسة ضد الحركة الإصلاحية. كانت ها الجريدة "المعتدلة للاتحاد الفرنسي الأهلي" تقدم نفسها كه "لسان ثقافي وديني وتربوك وإعلامي" (13). تمثلت مقالاتما الأساسية في الدفاع عن نقاط المذهب المرابطي محل نزا مع الإصلاحيين (من ذلك مثلا: عبادة الأولياء الصالحين والشفاعة...). وباستثناء إشاد الحماسية بالمرابطية فإن الإحلاص لم تكن لها وجهة أعرى غير دحض كتابات ابن بالمو أو أصدقائه (المنشورة مقالاتهم في الشهاب) بانتظام، والقيام بحملات تشافد الإصلاحيين.

في ماي 1933، بمناسبة تجديد اللجنة المديرة ل ج ع م ج، وجهت جريدة حفي نداء لابن باديس تدعوه فيه إلى المصالحة (14). غير أن هذا النداء لم يكن له أي صحف لأن المرابطيين والإصلاحيين كان بعضهم مؤلبا ضد البعض الآخر في معسكم متخاصمين. انطلاقا من ماي 1933، أصبحت القطيعة بينهم تامة. حينئذ تبنت حيف

حلاص نبرة حادة إزار حرم، تحلت بعنف .
حات لا تبررها الخلا مستحان متاحا لها مستحات المسيئة قصد إ غير أن جريدة مولو حيين، لأن الإعيام مقطت هذه العلم وانتقل الخلاف مولو المسلحي قد غمرهم

تميزت سنة 1933 با السريع الذي أحر السريع الذي أحر أحر أن شؤون الأها حقيقيا للسياسة الفي مواجهة توسع الكان من السهل إقامة في أوساط السك

ب رد فعل الإدارة

الإسلام والثقافة الع أي إحالة على الت

حسر حيين كان لها وقع

لإخلاص نبرة حادة إزاء العريق الباديسي (15). إن هذه المطبوعة يزعمها محاربة شطط لحصوم، تحلت بعنف لم تبلغه الصحافة الإصلاحية أبدا. لقد بحرأت على ابن باديس بقامات لا تبررها الخلافات ذات الطابع الديني ولا المعارضة السياسية. لقد سخرت كل ما كان مناحا لها مستغلة أدنى أخطاء الفريق الباديسي وأكاذيب المقاهي ومعتمدة للسيحات المسيئة قصد إفحام أهم منشطي الحركة الإصلاحية أو تعريضهم للسجرية.

غير أن جريدة مولود حفيظي لم توفق طويلا في قيادة حرب الاستتراف هذه ضد مسلاحيين، لأن الإعياء أخذ ينسرب إلى قرائه وحتى إلى القائمين عليها. بعد عام عبط، سقطت هذه الصحيفة. لكن الدعاية المناهضة للإصلاحيين لم تستسلم مع ذلك وانتقل الخلاف من دائرة الصحافة إلى المجال السياسي. ولما لاحظ المرابطيون بأن عد عمرهم، اضطروا إلى الاستنجاد بالإدارة لدحر حصومهم الشرسين.

## ب- رد فعل الإدارة

عيزت سنة 1933 بالمحن المرة التي ابتليت بما الحركة الإصلاحية الباديسية. لئن كان عدم السريع الذي أحرزته هذه الجمعية منذ إنشاء ج ع م ج قد روع الجمعيات علية، فقد حال كذلك الإدارة. فهذه الأحيرة التي حذّرها الملاحظون الأوربيون معلية، فقد حال كذلك الإدارة، فهذه الأحيرة التي حذّرها الملاحظون الأوربيون معلية في شؤون الأهالي غير مرة، خلصت إلى الاعتقاد بأن الدعاية الإصلاحية تشكل حد حقيقيا للسياسة الفرنسية في الجزائر، وبالطبع سعت إلى اتخاذ مجموعة من التدابير حقيقيا للمواجهة توسع الحركة الإصلاحية وحتى تشتيت قواها وإضعاف تنظيمها.

كان من السهل إقامة تقارب بين توسع الحركة الإصلاحية في الجزائر وتغلغل الأفكار حية في أوساط السكان المسلمين. ذلك أن حل التظاهرات الدينية أو الثقافية حد حين كان لها وقع حزائرياني algérianisant ، وهذا لأنها كانت موضوعة تحت الإسلام والثقافة العربية وتستحضر التاريخ السابق لفرنسا للوطن الجزائري وأنها أي إحالة على التاريخ والثقافة والحضور الفرنسي. لم يكن يقتصر المثل الديني

100

للإصلاحيين على إصلاح الممارسات الدينية ونشر الإيمان وإشاعة الأخلاق الإسلامية. كان يستلزم أيضا إحياء العزة الإسلامية والمطالبة بشخصية جزائرية عربية إسلامية لا تقبل بالاندماج في الشخصية الفرنسية. مما أدى إلى إشهار فزاعة "القومية الإسلامية" في أحيان كثيرة من قبل الصحافيين الأوربيين المعادين للدعاية الإصلاحية. وفضلا عن هذا، كان طموح الإصلاحيين الثقافي يساوق إرادة بعث القومية العربية في الجزائر وجعل هذا البلد يستأنس بالراهن السياسي والثقافي للعالم العربي. ومن ثم الفزاعة الثانية، فزاعة القومية العربية، التي كانت ترهب دعاة الجزائر الفرنسية (17).

هذا التصوير المختزل للمذهب الإصلاحي دفع الإدارة إلى الاعتقاد الراسخ بأن الإصلاحيين معادون للحضور الفرنسي في الجزائر معاداة أساسية، في حين أن المرابطيق رعايا أوفياء لفرنسا. انطلاقا من هذه الأفكار المتناهية في التبسيط، ارتأت الإدارة أن تشمل برعايتها ورفقها المرابطيين (وكذا الكهنوت الرسمي) وفي الوقت نفسه إحضاع الإصلاحيين لرقابة شدياءة. ومن ثم ذلكم النوع من التواطؤ الضمني والمفارق للغاية يعق إدارة استعمارية وممثلي الإسلام المناضل القديم، عدو كل هيمنة غير إسلامية. ومن ثم أيضا تلكم السياسة القاسية للإدارة الفرنسية في الجزائر حيال الحركة الإصلاحية التي كات تلكم السياسة القاسية للإدارة الفرنسية في الجزائر حيال الحركة الإصلاحية التي كات تلكم السياسة القاسية للإدارة الفرنسية في الجزائر حيال الحركة الإصلاحية التي كات تطالب بالانعتاق البشري والثقاف المشعب المسلم الجزائري، وفق عبقرية فرنسا وتقاليدها ووعودها.

لاستعراض نشأة رد الفعل الإداري في 1933 على الحركة الإصلاحية، يجب الارتفال القطيعة بين المرابطيين والإصلاحيين، في شهر ماي 1932. انطلاقا من هذا التالحقا، اتخذت ج ع م ج ، المتحررة من كل رباط مرابطي، شكل تنظيم إصلاحي ومناصصرف. أما المرابطيون، فقد نظموا دعاية مضادة سبق أن وقفنا على شراستها ضد منتفا الحركة الإصلاحية. ولمواجهة الحملة الدعائية العنيفة لخصومهم، قرر الإصلاحيون تعليم الخاصة، عن طريق الدعوة والوعظ والصحافة المكتوبة.

المعوة الإصلاحية. والمعارس الحرة والمعرفة على استعمال التحرفة إلى الأوريدو أن ناقوس الحدو المعرفة الإصاد حرمان الدعاة الإصاد إلى المبرر التالي: وي التابعة إلى أملاك التابعة إلى أملاك التابعة إلى أملاك التابعة على أملاك التابية على أملاك التابية

كان من آثار السلم

منع الدعاة الإصلا

الصحافيون إلخ).

ـــ مراقبة مختلف القا

circulaires المؤر

التدابير التي اتخذ الجن الخذ المخالف المخالف المحالف ومستغانم المحديدة تحت قيادة المحدد ما التدابير كلها كاند

ولتتويج هذه الحملة ا

الدعوة الإصلاحية. وجهت ج ع م ج جهدها أماسا صوب الدعاية الدينية في ساحد والمدارس الحرة والنوادي النقافية. وبتحاوزها إطار مقراقا الخاصة، ألفت نفسها عبرة على استعمال منابر المساحد التي تراقبها الدولة. ولطالما سعى المرابطيون إلى عنائباه الإدارة إلى الأخطار التي كانت تمثلها الدعاية الإصلاحية على النظام العام. ويبدو أن ناقوس الخطر قد دق من قبل قائد مرابطي يشغل منصب المندوب المالي حيث المدعو سي علي مبارك بن علال. هذا المندوب عبر في أكتوبر 1932 عن أمل حدة حرمان الدعاة الإصلاحيين من دخول المساجد التي هي جزء من أملاك الدولة وهذا عبر التالي: "لقد أخبرين أعيان وإصلاحيون بأن محاضرين مصحوبين محافين، بدعوى تنوير الناس حول الدين، يستغلون ذلك لإلقاء أحاديث سياسية (في التابعة إلى أملاك الدولة)"(18). على إثر هذا التدخل، ودون شك بعد مساع حري أكثر سرية من قبل ممثلين مرابطيين، قررت الإدارة التحرك ضد الإصلاحيين.

أ. منع الدعاة الإصلاحيين من الدخول إلى المساجد المسماة رسمية.

ب. مراقبة مختلف القائمين بالدعاية الإصلاحية (المحاضرون، معلمو المدارس الحرة، الصحافيون إلخ).

هذه التدابير التي اتخذتما ولاية العاصمة، توسّعت شيئا فشيئا بحيث شملت بحموع قيم المدائرية. وقد تجلت في إغلاق العديد من المدارس العربية (بتلمسان وسيق حدي بلعباس ومستغانم وبيريقو وغليزان وسعيدة وعين تيموشنت إلخ) ورفض فتح حرس حديدة تحت قيادة إصلاحية وحرمان الإصلاحيين من حرية التحرك والتنقل وحتى حديدة على عدد من أعوان الدعاية الإصلاحية (20).

هذه التدابير كلها كانت متخذة في الظاهر لإضعاف الحركة الإصلاحية بل لعزلها مد ولتتويج هذه الحملة الواسعة من الكفاح ضد المنظمة الإصلاحية، لم تكتف الإدارة

سلامية. لا تقبل

ر أحيان ناء كان

مالدا البلد

القرمية

اخ بالد المرابطين إدارة أن

الحضاج

لغاية بين ن تم أيضا

ي كانت

ي والتقالي

ب الارتقاء مذا التاريخ بي ومناضل

بلا منشقي

حيون تعزير

بقمع الدعاية الشفوية للحركة الباديسية، بل سعت في الوقت ذاته إلى الإجهاز على دعايتها المكتوبة، لاسيما صحافة ج ع م ج.

2. الصحافة الإصلاحية. في بداية تكوينها، لم تكن ج ع م ج تتوفر إلا على الشهاب التي كانت مجلة رئيسها هو عبد الحميد بن باديس، ولمواجهة الدعاية المسالم المرابطية (وخصومها الآخرين) أصدرت هذه الجمعية بدورها على التوالي: السنة والشه والصراط في 1933 (21). هذه الصحف الثلاث أوقفتها الإدارة تباعا(22). ذلك دعايتها ضد المرابطيين وبدرجة أقل ضد القادة الأهليين المعارضين للتطور الاحساسي للسكان الذين هم تحت مراقبتهم، اعتبرت خطيرة على النظام العام وسلما في فرنسا العليا (23). بعد أشهر، قال مدير الشؤون الأهلية حان ميرانت، ردا سؤال طرحته عليه الدائرة العربية للمندوبيات المالية حول التدابير المتخذة والتي الإدارة اتخاذها، ضد الصحافة الإسلامية: "من حق فرنسا أن تقسو على أولئك يسعون إلى إضعافها والتهجم عليها" (24).

لكن إن كان الإصلاحيون قد اتفقوا على عزمهم على الكفاح دون هوادة النظام المرابطي وحتى ضد أولئك الذين كانوا يشكون في مساندتهم السياسية والمد فإلهم كانوا يعربون عن ولائهم الصادق لفرنسا(25). في مثل هذه الأحوال، فإن التي ضربت صحافتهم عدها الإصلاحيون والعديد من أنصارهم وحلفائهم ظلما وهكذا قرروا الطعن في هذه التدابير آملين في الحصول على إبطال لهذه التدابير التي تصفط لانعدام بعد النظر لدى الإدارة الاستعمارية.(26).

غير أن طعن العلماء أفضى إلى الفشل. فلقد ارتأى بحلس الدولة بأن السحم الصادرة باللغة الأجنبية التي الصادرة باللغة العربية يجب أن تدرج في عداد الصحف المنشورة باللغة الأجنبية التي المحكومة منعها، وأن ممثل العلماء، أحمد بوشمال، حينئذ ليس مؤهلا لأن يقضى بأن المحكومة منعها، وأن ممثل العلماء، أحمد بوشمال، حينئذ ليس مؤهلا لأن يقضى بأن

الم علقال المريد المريد المريد المريد المريد المريد المسلطة" (27).

الإخفاق أضر كثيرا هذه العدالة التي كان و (28). وفضلا عن طرفا في المسألة القض المسالة القض المحتبية. هذا الوصف الفي مشاعر الإصلاحيين وخلفا بل كذلك لدواع فقط بل كذلك لدواع المحتبية في الجزائر، إن وصطفا

له يكن الإصلاحيون وأصد

ت اللجأ الأسمى ضد مظالم

الإجهاز على

إلا على منبر لدعاية المضادة لسنة والشريعة 22). ذلك أن رر الاحتماعي العام ومنافية انت، ردا على أولئك الذين تنوي أولئك الذين

ون هوادة ضد سية والمادية له، ال، فإن التدابير م ظلما عطيرا. ابير التي نسبوها

: بأن "الصحف أحنبية التي يجوز يقضى بأن وزير

الداخلية بإقدامه من خلال المرسوم المطعون فيه بمنع حريدة السنة بقسنطينة، قد تعسف في استعمال السلطة" (27).

هذا الإخفاق أضر كثيرا بالإصلاحيين وقصى على الأمل الذي وضعوه في العدالة الفرنسية، هذه العدالة التي كانوا يميزوها عن طيب خاطر عن تلك التي غالبا ما تعتمد في المستعمرة (28). وفضلا عن هذا، وبمعزل عن الخيبة المفهومة التي استشعرها العلماء بوصفهم طرفا في المسألة القضائية، فإن قرار بحلس الدولة أحدث استنكارا حقيقبا في أوساط الإصلاحيين وحلفائهم لأهم استخلصوا من هذا القرار بأن اللغة العربية يجب أن تعد لغة أحنبية. هذا الوصف القانوني للغة العربية، رغم مطابقته التامة للتشريع الفرنسي، صدم بقوة مشاعر الإصلاحيين المتشبّين أيما تشبث بالقومية العربية، لا لدواع دينية وتاريخية فقط بل كذلك لدواع ذات طابع سياسي. فبالنسبة لحؤلاء الدعاة من أجل إحياء الثقافة العربية في الجزائر، إن وصف اللغة العربية باللغة الأجنبية ليس فضيحة فحسب بل إححافا وظلما.

لم يكن الإصلاحيون وأصدقاؤهم يتوقعون هذا من فرنسا، ففرنسا، بالنسبة إليهم، كانت الملجأ الأسمى ضد مظالم النظام الاستعماري. كانت الضمانة لانعتاقهم الفكري والاجتماعي والسياسي رغم العقبات العديدة التي أقامها النظام الاستعماري. إن قرار يحلس الدولة، التافه في ذاته إلى حد بعيد، اكتسى في نظرهم قيمة التحذير والرمز، فقد استشفوا في هذا القرار الذي جاء بعيد الاحتفال بالمائوية، إرادة فرنسية لتعزيز السياسة الاستعمارية وتأكيدا رسميا بأن الجزائر ليست سوى امتداد لفرنسا(29) وأن على الإدارة الاستعمارية مواصلة سياسة "الغزو المعنوي للأهالي".

والحال أن الإصلاحيين قد أحسوا، منذ 1930، بخطر "هذا الغزو المعنوي"وسعوا وعقدوا العزم على تقوية المتاريس اللغوية والثقافية والدينية والسياسية التي من شألها المحافظة على الشخصية العربية الإسلامية للجزائر. كان الإصلاحيون يرون بأن النضال من أجل "إحياء"الإسلام لا يمكن أن يتم دون السعي إلى النهوض بالثقافة العربية لبلادهم.

لذا، كان الكفاح الإداري ضد ما كان يسمى خطأ "بالقومية العربية "المنسوبة للعسالاحيين في نظر هؤلاء العلماء والعديد من المسلمين الواعين بـ "جزائريتهم" شكلا المكال مكافحة دينهم نفسه. فبالنسبة لجميع الجزائريين المنتصرين للإصلاح الباديكما بالنسبة للجزائريين المتعلقين فقط بتاريخهم وتراثهم الثقافي، كان مفهوما الإسلامة islamisme والقومية العربية arabisme يشكلان واقعا واحدا مقدسا. حينئذ، لم يكن مقدور هذه الدعاية السياسية الداخلية ولا التأثيرات الخارجية أن تفسر الحماس الشائحة كل ما يتعلق بالقومية العربية. فهذا الحماس كان يتغذى من المنابع الحية للإيمان السائليد العربية. ومن ثم كان من العبث بمكان السعي إلى القضاء عايه وعلى الإسلامية نفسها.

إن ما ترتب من الوجهة السياسية عن رد فعل الإدارة ضد الدعاية الإصلاحية، 1933، كان مناقضا تماما لما كان يأمله الإستراتيجيون الفرنسيون القيمون على السالأهلية. ذلك أن العقبات المتنوعة الموضوعة للحد من الحريات الدينية للمسلمين والعربي الحر والصحافة ذات اللسان العربي، بدلا من أن تتبط المصلحين وتضعف حماساعملت على تقوية صيت الحركة الباديسية. كما ساهمت في الوقت عينه في العجيبة بعطورها في الاتجاه السياسي.

لقد أثّرت هذه التدابير القمعية في مجموع السكان المسلمين الذين وجدوا أنفعلى مستويات مختلفة، معنيين مباشرة إن قليلا أو كثيرا بإغلاق المدارس القرآنية ورق الترخيص بفتح مدارس جديدة عربية حرة ومنع الأشخاص الأجنبيين على "الكالاسلامي الرسمي"من تناول الكلمة في المساجد الموجودة تحت مراقبة الدولة وتوسائعديد من الصحف ذات اللسان العربي التي تعبر عن الرأي الإسلامي في الجزائر.

والحال أن التأثر الشعبي قد أحجته الصعوبات الاقتصادية التي كان الفلاح يتخبطون فيها(30). لقد اتسمت سنة1933 بأزمة اقتصادية خطيرة للغاية بالسا للفلاحين. هؤلاء الفلاحون الذين اضطروا غير مرة لبيع حصادهم بسعر بخس،

ب الجابي (القيم على الأحوال بؤساء، إذ آ تضخيم أعداد البطال الم يجد العمال الم الأحنبية.

هذه العوامل كلها

\_\_\_ العامة للشرطة ال

السلطة المنتشر السلطة المنتشر المحساب الفلاحين (1 المصلاحيين عير أن الإصلاحيين المحلوب المحلو

وفض وزير الداخا

ے خیبة جدیدة و مرة با

"المنسوبة للعلم، تريتهم" شكلا من صلاح الباديسي، فهوما الإسلاب عين في عين في الحماس الشعي الميان الدين اليه وعلى الرو-

ة الإصلاحية، في رن على السيات مسلمين والتعب نضعف حماسهم عينه في التعجي

وحدوا أنفسيم القرآنية ورفش على "الكهنوت الدوئة وتوقيف لجزائر.

كان الفلاحور الغاية بالنب معر بخس، نب

مطالب الجابي (القيم على تحصيل الضرائب) والمرابي (نسبة إلى الربا)، وجدوا أنفسهم في حل الأحوال بؤساء، إذ توج ذلك بمصادرة أملاكهم. وهكذا أدى إفقار الأرياف سريعا لى تضخيم أعداد البطالين في المدن. هذا مع العلم بأنه نظرا لانعدام حماية اليد العاملة علية، لم يجد العمال المسلمون في أكثر الأحيان عملا في الورشات، وهذا لصالح اليد عاملة الأجنبية.

هذه العوامل كلها جعلت المسلمين يشعرون بظلم اجتماعي عميق. وفضلا عن تدابير العامة للشرطة التي اتخذها الإدارة على صعيد المستعمرة كلها، أدى التعسف في ستعمال السلطة المنتشر في "البلاد" بعيدا عن كل مراقبة للإدارة المركزية وسوء التسيير على حساب الفلاحين(31) إلى تفاقم المحنة الاجتماعية التي كان عليها، هي الأخرى، أن توء بكلكلها على المناخ السياسي. وكادت سنة 1933 هذه أن تكون سنة الانفحار(32). غير أن الإصلاحيين لم يكونوا الوحيدين الذين عانوا من الوضع الاجتماعي غير أن الإصلاحيين لم يكونوا الوحيدين الذين عانوا من الوضع الاجتماعي

وير ال الإصلاحيين ثم يحونوا الوحيدين الدين عانوا من الوضع الاجتماعي السياسي لسنة 1933. فهناك ناطقون آخرون باسم الرأي الإسلامي، من بين الصحافيين ولستخبين المحلين، قد رفعوا عقيرهم بالصراخ للمطالبة بالتغيير والإصلاح، اللذين أوحت هما السنة الكبرى للمائوية.

المنعل، كثيرون هم المثقفون المسلمون الجزائريون الذين أملوا، بمعية الحاكم ك. جونارت، على تكون "سنة 1930 منطلقا لسياسة حديدة، أقل استعمارا وأكثر إنسانية وأقعية" (33). غير أن المنتخبين المسلمين، المقتنعين بعد العديد من السنوات من الانتظار عبر المجدي، بألهم لن ينالوا أي شيء من الإدارة الجزائرية، رغم الوعود الفرنسية التي طالما حددت(34)، قرروا طرح المسألة الجزائرية أمام الرأي العام الفرنسي (في البلاد استعمارية الأم) وعرض مطالبهم مباشرة على الحكومة الفرنسية. وهكذا توجه وفد مكرن من ثلاثة منتخبين مسلمين للمقاطعات الجزائرية الكبرى إلى باريس في 17 جوان المكرن من ثلاثة منتخبين مسلمين للمقاطعات الجزائرية المستعمرات بغرفة النواب.

كان الإصلاحيون يتابعون عن كثب وباهتمام جم النشاط السياسي للمنتخيعة المسلمين. بل انتهى هم الأمر إلى اعتبار هؤلاء محاميهم الشخصيين ولم يبخلوا علم بالمشورة والتشجيع. لذا، كان إحفاق المندوبين المسلمين بباريس بمثابة إحفاق حلم لحركتهم(35). وشيئا فشيئا، شعر الإصلاحيون بضرورة الخروج من استكانتهم لللغا بقوة عن حقوقهم وحرياهم ضد الإدارة الجزائرية وحلفائها وخصوم الحركة الإصلاب الباديسية. وهذا ما أدى بالإصلاحيين إلى التحالف مع التشكيلات السياسية الإسلاب التي تبدو عليها ملامح "المعارضة".

لقد عزز تحالف الإصلاحيين مع المنتخبين المحليين بشكل متميز صفوف المعارف الإسلامية للسياسة الأهلية المعتمدة في الجزائر. وحيال اشتداد الصلات بين مختلف القو الإسلامية المعارضة، اعترت الإدارة وكذا الرأي العام الأوربي في الجزائر مخاوف ولكن بدل البحث مباشرة عن حلول التهدئة التي تمليها الظروف، راحت الحكومة المعتمدين، تطالب باريس بتزويدها بسلطات ووسمتمتوعة من قبل منتخبي وناطقي المعمرين، تطالب باريس بتزويدها بسلطات ووسمتوعة من قبل منتخبي وناطقي المعمرين، تطالب باريس بتزويدها بسلطات ووسمتوعة أوسع كي تضاعف من تقزيم الحركة الوطنية الناشئة، وليس من أجل المحتمد بل من أجل الدفاع عن الجزائر (36).

إن تصلب السياسة الجزائرية هذه إزاء حركات المعارضة الأهلية أفضت إلى تصحقيقي بين الإدارة العازمة على إرضاء مطالب الجالية الأوربية ورأي عام إسلامي في الوعي والاتحاد أكثر فأكثر.

#### IV. أزمــة 1933

إثر إخفاق وفد المنتخبين المسلمين بباريس، في حوان 1933، وهو إخفاق أساسا إلى تدخلات الحاكم العام حول كارد، أصبحت العلاقات بينه وبين المحالمين متوترة للغاية. استقال حلّ المنتخبين المسلمين (مندوبو المحالس المالية، المستش

على رأسها مدير ت الصحافة الأوربيا

حينتذ، استدعت الم

🥌 الحاكم العام قد خده

عرضه على الحكوم
 من التدابير التي مر

وفي الدروس المشروس المشر

إن هذه الدعوات إ معن باسم الجماعة الإ

السياسي للمنتخبين ولم يبخلوا عليهم مثابة إحفاق جديد استكانتهم للدفاع ما الحركة الإصلاحية السياسية الإسلامية

يز صفوف المعارضة ت بين مختلف القوى الجزائر مخاوف قوية. حت الحكومة العامة: با بسلطات ووسائل بس من أجل الحكم

ية أفضت إلى تصادم ي عام إسلامي آخذ

، وهو إحفاق مرده ، بينه وبين المنتخبين س المالية، المستشارون

العامون البلديون، أعضاء الجماعات) جماعيا من مهامهم (37). أرادوا بصنيعهم المشهود هذا الاحتجاج على الإهانة التي مني بما وفدهم مستودع مطالب الجماعة الأهلية.

وهكذا وجدت الإدارة المركزية نفسها أمام قرابة الفي استقالة (من بينها ألف وست مائة من مقاطعة قسنطينة وحدها). غير أن ج. كارد، الذي أبي الرضوخ أمام ضخامة الاحتجاج الإسلامي، لم يتردد في الإعلان عن "إصلاحات" (مشروطة بعودة الهدوء). هذه الكلمة السحرية "إصلاح"التي أصبحت منذ 1930 لازمة جميع المطالب الأهلية، بعثت الهدوء في النفوس. فقد حث الأمل المسلمين على التعاون مع الإدارة من جديد.

مرّت شهور عديدة، لم يكف الإصلاحيون خلالها عن بعث مسألة الإصلاحات الموعودة. في 24 فيفري 1934، أنشأ ج. كارد "لجنة خاصة مكلفة بتزويد الحاكم العام بمقترحاتها ورأيها في التحسينات التي ينبغي القيام بها لإصلاح الواقع المادي والمعنوي لأهالي الجزائر"(38). نصبت هذه اللجنة في 17 أفريل 1934. غير أن الآراء والاقتراحات التي عبرت عنها هذه اللجنة بقيت حبرا على ورق. وبعد مرحلة أولى من الأمل(39)، شعر المنتخبون المسلمون وبحموع الرأي العام الأهلي (كما تشهد على ذلك تعاليق الشهاب) بأن الحاكم العام قد خدعهم مرة أخرى.

حيناذ، استدعت الحكومة الفرنسية بباريس "اللجنة الوزارية للشؤون الإسلامية"التي كان على رأسها مدير شؤوها الأهلية ج. ميرانت، أن يصبح أحد عناصرها المحركة: وكانت الصحافة الأوربية في الجزائر صدى لأعمال هذه اللجنة والمشروع الذي كانت تعتزم عرضه على الحكومة(40). وترتب عن هذه "الأصداء"بأن هذه اللجنة كانت تحضر سلسلة من التدابير التي من شأها "قمع التهجمات المعادية لفرنسا الواردة في خطب الجمعة المخاتلة وفي الدروس المشيدة بالقومية العربية في المدارس الحرة والمقالات العنيفة الصادرة في الجرائد العربية ضد الحكومة (العامة للجزائر) وضد الدولة الفرنسية (41)".

إن هذه الدعوات إلى تعزيز القمع لاسيما وأن الوضع لا يطاق جعلت مختلف الناطقين باسم الجماعة الإسلامية يدعون إلى ضرورة الاحتجاج. وكان الإصلاحيون على

وجه الخصوص يشعرون "بالتهديد في صلب معاقلهم: المسجد، المدرسة، الصحافة وسعوا إلى تجنيد جميع الطاقات الإسلامية للتأثير على الرأي العام الفرنسي. كما الجان للدفاع عن الحريات الإسلامية في كل مكان. أما الصحف الإصلاحية، التي على رأسها الشهاب والمنشورات ذات اللسان الفرنسي : La Défense و oix du و peuple فقد بثت شعارات وقامت بنشاط نفسي جم. أحيرا، قرر المندوبون الفرنسي الدخول في المعركة مدفوعين من قبل رأي عام في أوج الغليان.

حاول ج. ميرانت دحض أصداء الصحافة التي رماها ب "سوء النية" ونسب "مشوشين" تحدوهم طموحات انتخابية دنيئة". ثم قدّم بعض التطمينات للسلمين بالتأكيد على أن "هذه اللجنة تتكون من تقنيين وأصدقاء للمسلمين"(44). وذلك، فإن اللجنة الوزارية للشؤون الإسلامية "وافقت على مشروع إصلاحات من الإدارة، ألغى جميع الحريات الفقيرة التي هي في حوزة المسلمين الجزائريين"حسب موريس فيوليت (45).

خاب ظن المختصين الأهليين في السياسة الجزائرية وهم يلاحظون بأنه وحمح المحتصين الأهليين في السياسية التي قام بها الناطقون الإسلاميون في الماضية بباريس (46)، فإن الحكومة الفرنسية بدت أقل اكتراثا بمطالب الجالية الإسلاميين في الجزائر. فالكثير من المسلمين والإصلاحيين في الخزائر. فالكثير من المسلمين والإصلاحيين في الخزائر.

عقا ونسجل بأن د الصحافة الفرند 1. وعلى الرغ ج. ميرانت، كي كة الإصلاحية، فإ على الله وأحيانا عنيفة وأجيانا عنيفة على المسلامية عن الإسلامية في تقويمهم لله في تقويمهم لله

ق ماي جوان 349 ون باللائمة على والقصور في •

من بعض المنا

ييد أن لا مدير ا

العلومة وانعدام العدام الع

بالرأي العام الإ ن الأهلية (بمعنى إدارة تشرف رية في إدارة و للشوشين"

حريب وكانت نبرة

سة، الصحافة"(42) نسي. كما أنشئت للاحية، التي كانت لا و La Voix du المندوبون الماليون

ن نداء حازم حاد، سؤال الذي طرحه من شألها الإساءة ق العربية. هذه هي

به النية" ونسبها ل لمينات للمندوبين للمين"(44). ورغم للاحات من وضع فرين"حسب تعبير

حظون بأنه رغم سلاميون في السنة الجالية الإسلامية علاحيين في المقام الجزائر.

هذا ونسجل بأن دور المعمرين الأوربين في الجزائر (نواب المجلس الوطني، المندوبون الماليون، الصحافة الفرنسية في العاصمة وباريس، جماعات الضغط المختلفة) كان حاسما في أزمة 1934. وعلى الرغم من أن الإصلاحيين كانوا يميلون إلى الاعتقاد بأن مدير الشؤون الأهلية، ج. ميرانت، كبش فداء، بتحميله مسؤولية جميع التدابير المناهضة للحركة الوطنية والحركة الإصلاحية، فإن جهلهم كواليس السياسة الجزائرية لم يسمح لهم بتقدير إلحقائق تقديرا سليما. فهذا المدير للشؤون الأهلية نفسه، المحاصر من قبل نواب المعمرين محاصرة شديدة وأجيانا عنيفة جدا المشتبه بأنه رؤوف للغاية بالنجبة المثقفة وبأنه يرفق ببعض الشخصيات الإسلامية المشهورة بجرأها المطلبية وحرية أحكامها على السياسة الفرنسية في الجزائر، اضطر غير مرة إلى حث نواب المعمرين (وحتى غيرهم) إلى التحلي بالحيطة والحكمة في تقويمهم للسياسة الأهلية للحاكم العام.

ييد أن لا مدير الشؤون الأهلية ولا الحاكم ج. كارد أفلتا من الانتقادات القاسية الصادرة عن بعض المندوبين الماليين الأوربيين. لقد أفضت النقاشات في المجالس المالية في دورة ماي جوان 1934 إلى نقاش حاد للغاية حول السياسة العامة(47). وإلهال المندوبون المعمرون باللائمة على محافظ الحكومة (أي ج. ميرانت) مؤاخذين إياه على العجز في السلطة والقصور في مواجهة مظاهرات الوطنيين والإصلاحيين وقلة الاجتهاد في البحث عن المعلومة وانعدام التنسيق بين إدارة الشؤون الأهلية والمصالح الولائية للأقاليم الثلائة. وكانوا يشكون في أنه يتصنع تجاهل خطورة الوضع وبأنه كثير الاحترام للقوانين وبأنه يعنى بالرأي العام الإسلامي أكثر ثما ينبغي. أحيرا، طالبوا بإعادة تنظيم كامل لإدارة الشؤون الأهلية (بمعنى آخر المطالبة برحيل ج. ميرانت الذي كان يعد لينا حبال الأهالي) الشرورية في إدارة تشرف على الولاة ونواب الولاة والمسيرين الإداريين وتركيز السلطات الضرورية في إدارة صارمة للسكان المسلمين وإنشاء هيئة مركزية للمعلومات "تتعلق الضرورية في إدارة صارمة للسكان المسلمين وتنظيم مصلحة حقيقية للدفاع لإنقاذ المخواثر، وكانت نبرة الخطباء مأساوية. من ذلك أن أحدهم ألهى تدخله بحذه الالتفاتة الحزائر. وكانت نبرة الخطباء مأساوية. من ذلك أن أحدهم ألهى تدخله بحذه الالتفاتة

الجديرة بالأزمنة البطولية: "Caveant consules"(48). إن النص الختامي المصادق عليه من قبل مندوبية المعمرين توحي بأن الجزائر كانت عشية تقلبات مأساوية (49).

في هذا الباب، ينطوي القلق الذي عبّر عنه الناطقون باسم المعمرين الأوربيين في 1934 الجزائر على فكرة كافية للغليان الذي استولى على الرأي العام الإسلامي في 1934 انطلاقا من ربيع هذه السنة، استشعر المسلمون سخطا جما أمام إخفاق رجالهم السياسيين المحترفين وأمام تعزيز الجهاز القمعي. وهكذا تحدثت الشهاب عن [ الاستياء الشعبي بمعنى الكلمة]. تنامت مظاهرات الاحتجاج على السياسة الفرنسية في التراب الوطني برمنه(50). واتحد المثقفون (عما في ذلك الطلبة المسلمون) ذوو التكوين الفرنسي والمثقفون فوو التكوين المشرقي أو التونسي وأصحاب النزعة الإصلاحية والمنتخبون المحليز وتضامنوا للاحتجاج على التدابير الوقائية والقمعية الجديدة. وقد أدى دنو الاستحقاقات الانتخابية الإقليمية لأكتوبر 1935 إلى تأجيج التوتر الاحتماعي والسياسي في صلب المخموعة الإسلامية.

لكن، رغم أن حل المنتخبين و"المثقفين"قد تضامنوا مع الإصلاحيين في حملات الاحتجاج التي لمُحنا إليها منذ حين، فإن أحداث 1934 (وكذا أحداث السنة الماضية اظهرت على الساحة السياسية الجزائرية خصمين أساسيين : الإدارة والحركة الإصلاحية الباديسية. هذه الحركة، الصادرة عن الشرعية الإسلامية، كانت تعترم تقديم ذاتها منطقيا بوصفها الممثل الحقيقي للمجموعة الإسلامية : وهو الدور الذي سرعان ما أنكرته عليها الإدارة وكذا العديد من الأشخاص الذين كانوا يدعون بأغم الممثلون المفوضون من قبل العديد من قطاعات الرأي العام الأهلي. وهكذا ألفت الإدارة حلفاء طبيعيين في أولئك الدين كانت الحركة الإصلاحية تحددهم في نفوذهم الديني التقليدي أو في مصالحهم الآنية الحذا، وبمعزل عن الصراع المرير الذي حصل بين الإصلاحيين والسلطات الفرنسية،

خلال 1933-1934، فإن التوتر السياسي الذي استشعره السكان الجزائريون أثناء هذه

الفترة أفضى إلى انشطار بين للإطارات الممثلة للرأي الإسلامي. إن الوعني الوطني الذي

يخلوهم الح

أثاره الإصالا-

والإدارية لهذه

وشعر الحاقظ

الاستعماريء

أمام تقدم ال

کانت مرکز

أوالسياسية لل

السلمان تظر

مرز الوضع ال

ليحركة الياه

عربة لجرد

الوجهة الصا

السلمين، وا

والتخين نح

لواياه. ولكو

الى الوقواف

النظان الزا

والمياسي

وهكانا أفح

وهذا يه

نامي المصادق عليه ية (49).

مرين الأوربيين في السلامي في 1934. وحالهم السياسيين الستياء الشعبي بمعنى في التراب الوطني الفرنسي والمثقفون والمنتخبون المحليون بدنو الاستحقاقات السياسي في صلب

للاحيين في حملات للدائ السنة الماضية) والحركة الإصلاحية م تقديم ذاقها منطقيا عان ما أنكرته عليها في المفوضون من قبل عليها في مصالحهم الآنية. والسلطات الفرنسية، لحزائريون أثناء هذه وعنى الوطنى الذي

أثاره الإصلاحيون في صلب الجماهير الأهلية أدى بدوره إلى وعي الإطارات الدينية والإدارية لهذه الجماهير نفسها، التي أدركت في النهاية البعد الحقيقي للدعاية الباديسية. وشعر المحافظون الذين كان بعضهم يتحاهل البعض الآخر والمستفيدون من النظام الاستعماري، وباختصار جميع المتفوقين المسلمين بالتقارب وبألهم يتقاسمون نفس التحوف أمام تقدم الدعاية الإصلاحية في الجزائر. ومنذ الآن يجب أن نسجل بأن هذه الدعاية كانت مركزة على ضرورة إصلاح السلوكات الإسلامية سواء في الهياكل الثقافية والسياسية للبلاد. واستلزمت إرادة إحداث خلافة عامة يهوي فيها لا محالة جل المتفوقين المسلمين نظرا لضلالهم أو عجزهم المبرم. إنه أفق غير مريح بالنسبة لجميع الذين استفادوا من الوضع القائم!

وهذا يعني أن أزمة 1933-1934، مع كولها تسمح بتحديد أدق للوجهة الإصلاحية للحركة الباديسية، وتفسير لمراميها الاجتماعية والثقافية والسياسية، تزود هذه الحركة بخرصة لجرد أصدقائها الحقيقيين(51). ومن النتائج المباشرة لهذه التدابير الحكومية والإدارة للوجهة لصد وربما لعزل الإصلاحيين في صلب المجموعة الأهلية، تجمع الانتهازيين المسلمين. ومن بين هؤلاء كان عدد كبير منهم موظفين (في التعليم والقضاء والعبادات) ومنتخبين محليين وقادة أهليين وأعيانا أبدوا التعاطف مع ابن باديس ولم يطعنوا في صفاء نواياه، ولكن أمام ضرورة إحراء اختيار سياسي بعينه، تقتضيه الظروف الداخلية، سارعوا لي الوقوف بجانب الإدارة بافتخار وأعلنوا جهارا عن ولائهم. البعض الآخر (ندرج فيهم لممثلين الرسميين للجمعيات المرابطية)، المعارضون منذ مدة للنشاط الديني والثقافي والمشلين الرسميين للحميات المرابطية)، المعارضون منذ مدة للنشاط الديني والثقافي وطسياسي لابن باديس وأصدقائه، سروا لما رأوا السلطة المدنية تتحرك ضد محصومهم. وهكذا أفحم الإصلاحيون وأدينوا علانية من قبل العديد من المسؤولين والأعيان المسلمين، يحدوهم الحرص على التزلف للإدارة أو ببساطة الرغبة الصادقة في تأكيد وفائهم لفرنسا.

# 1. موقف الأعوان الرسميين من الدين الإسلامي

لقد حجب انتشار الأفكار الإصلاحية في الجزائر العديد من الأعوان الرسميين القيمين على الرأي على الرأي على الرأي الشأن الديني (أئمة، مفتون، إلخ) لاسيما في المدن الصغيرة التي من السهل على الرأي العام فيها أن يشيد أو يهدم شهرة رجل مكلف بمهمة عمومية.

كانت الحجة الكبرى للإصلاحيين من أجل استمالة المؤمنين تكمن في أن الإشراف على الصلاة الجماعية في المسجد وهي فعل ديني بامتياز لا يجب أن يفضي إلى تعويض مادي أو أجر، وبخاصة إذا كان مصدره سلطة غير مسلمة. هذا المبدأ الفقهي الذي شلد عليه بصرامة المدعاة الإصلاحيون(52) استقبله بسطاء الناس بحفاوة كبرى. وهكذا وعي السكان الفقراء في كثير من الأحيان، هذا النوع من اللامساواة الاجتماعية والدينية، أي أن رجال الدين يتلقون أجر موظفين لجرد كولهم يرتادون المساجد، بمناسبة الصلوات أن رجال الدين يتلقون أجر موظفين لجرد كولهم يرتادون المساجد، بمناسبة الصلوات الخمس الشرعية اليومية التي لا تتجاوز مدها المتوسطة ربع ساعة. وهكذا انتقد الإصلاحيون الوظائف الدينية المأجورة بقسوة لكولها في نظرهم عملا شاذا منفرا، كما اعتبروها شكلا من أشكال الهيمنة والرشوة على الإسلام من قبل النظام الاستعماري، الذي الهم بكونه يزود المجموعة الإسلامية بنوع من الكنيسة تراقبها دولة غير إسلامية وعكوم عليها بأن تخدمها بتفان.

وشيئا فشيئا تغلغلت الأطروحة الإصلاحية هذه في صفوف الجماهير وفرضت نفسها في النهاية كحقيقة أولى وهذا بالنظر لمدى مطابقتها للحس العام المشترك وروح الإسلام: إن أداء الصلاة الشرعية واحب ديني، ومن ثم فإن إسداء الأجر لهذا الواجب أمر محرم(53). إن تعيين مؤمن للإشراف على الصلاة الإسلامية يجب أن يعد فقط مهمة تشريفية بحانية أساسا(54) والتي يمكن لأي مسلم أن يكلف بها من قبل إخوانه في الدين(55). إن الموظفين الرسميين القائمين على العبادات الإسلامية الغافلين عن هذا المبدأ

ا غيورين على - کی یواجهو وهكذا جلب و من الصيت و \_\_\_ المسماة "ر الحان وموكل لا \_\_ بالامتحان - - الخطب القد الكفاءات ال احال على مرّ الع الزمن، تسمح .(56) وعلى عكس e-partout" ـــة. لقد كان في ات الظرف ال ے غیر مکنرٹین

حسارهم الأساسي

الماسية مع عناصر

القدامي الذين

ے لهم ود الجماه

🚄 أن تشملهم ف

هذه العناية التي

بدوا غيورين على امتيازاتهم الدينية واستبدت بهم الروح الطبقية. بل حاولوا أن ينظموا أنفسهم كي يواجهوا ما كانوا يعتبرونه تطاولا من قبل العلماء الإصلاحيين.

وهكذا جلب لهم موقف الأعوان الرسميين القائمين على الشعائر الدينية الإسلامية عوعا من الصيت والاحترام الشعبي. وفي كثير من الأحيان، كان للمؤمنين الخيار ببن المساجد المسماة "رسمية" وإمامها من جهة، ومن جهة أخرى، بين مسجد "حر" بني بأموال السكان وموكل لإمام إصلاحي. وكانت درجة شعبية هذا الإمام أو ذاك مرهونة في الخالب بالامتحان الذي كانت تمثله خطبة الجمعة. فالأئمة التقليديون كانوا يكتفون يترديد الخطب القديمة دون كلل، تلك الخطب التي أشاعتها المصنفات الموضوعة لدعاة عديمي الكفاءات الفكرية. فهم لم يوفروا لمستمعيهم سوى عبارات ورعة طالما كررقا لأجيال على مر العصور. إن خطب الجمعة هذه لم تكن في الواقع سوى عظات خارجة عن الزمن، تسمح للأئمة الرسميين بالإفلات من الراهن المحلي وتحاشي الانتقادات لاذارية (56).

وعلى عكس ذلك، لم يعترف الأئمة الإصلاحيون بأي قيمة لهذه الخطب الفتاحية "passe-partout" الفتاحية "passe-partout" الخالية من كل تمفصل مع الأحوال التاريخية والاجتماعية عددة. لقد كان في مقدورهم وضع خطبهم ومن ثم تجديد محتواها وجوهرها، بالنظر إلى ضرورات الظرف التاريخي. ولما كانوا في حلّ من كل صلة بالسلطة، لم يكونوا يشعرون يقم غير مكترثين بالمشاكل الاجتماعية (والسياسية) المطروحة على مواطنيهم، وامتثالا لاحتيارهم الأساسي القائم على اقتفاء السلف الصالح، سعوا إلى إدماج خطبة الجمعة المحمعة الأساسية مع عناصر اجتماعية مستمدة من الدفق الحي للواقع في الفعل الديني، على غرار لما القدامي الذين يمكن أن ندرج بينهم الخلفاء السنيين الأوائل أنفسهم (57).

هذه العناية التي أولاها الإصلاحيون عن وعي للراهن ومن ثم لحياة جماعتهم نفسها حبب لهم ود الجماهير وتعاطفهم. لا لأن هذه الجماهير كانت بطبعها متأثرة بالعناية التي عكن أن تشملهم فحسب بل أيضا لأنها كانت تميل نحو الدعاة (الإصلاحبين) الذين

لرسميين القيمين على الرأي

في أن الإشراف سي إلى تعويض هي الذي شدد هي الذي شدد وعى ية والدينية، أي السبة الصلوات وهكذا انتقد الماذا منفرا، كما م الاستعماري، له غير إسلامية

وفرضت نفسها وروح الإسلام:

ا الواجب أمر يعد فقط مهمة قبل إحوانه في عن هذا المبدأ

تجرؤوا على الاهتمام بالشأن السياسي، مع احتمال التعرض لغضب الإدارة. وفضلا عن هذا، كان المستمعون الموالون للأئمة الإصلاحيين قد أقنعهم هؤلاء بألهم يساهمون حقا في إحياء الإسلام يجعل لقاء الجمعة فرصة للتفكير معا في مشاكلهم الخاصة وكذا في المشاكل العامة للأمة الإسلامية التي كانوا أعضاء واعين في صلبها.

إن احتفاء الإصلاحيين بصلاة الجمعة أصبح مظهرا رسميا جماسيا بينما ظلت صلاة الجمعة مع الأئمة الرسميين نوعا من الروتين الورع. وهكذا انتقلت خطبة الجمعة من عظة رتيبة حافة في كثير من الأحيان في المساجد المسماة "رسمية" (58) إلى فعل جماعي ذي أهمية استثنائية على يد الإصلاحيين، والذي لا ينقص طابعه الديني من بعده السياسي قيد أنملة. وبفضل تقنيتهم الجديدة في خطبة الجمعة، بلغ الإصلاحيون هدفا مزدوجا: من جهة، عاودوا الصلة بالممارسة الإسلامية القديمة (مفتخرين بأدائهم الشعائر كما كانت تمارس حينما كان الإسلام سيدا...) وفق الترعة السلفية التي كانوا من أنصارها المتحمسين. ومن جهة أخرى، أعادوا الاعتبار للشأن السياسي بإدراجه في أداء الشعائر الدينية.

إن إعادة الاعتبار هذه للسياسة عن طريق خطبة الجمعة بالموازاة مع النشاط السياسي المباشر، الجاري في الصحافة الإصلاحية ذات اللسان العربي أفضت إلى عواقب كبيرة على التطور العام للجماعة الإسلامية الجزائرية(59). لذا، استمد الموظفون الرسميون القائمون على الشعائر الدينية الحجة من هذه الطرائق الإصلاحية بالهام خصومهم القائمون على الشعائر الدينية الحجة من هذه الطرائق الإصلاحيون، فقد لاموا تحديدا هؤلاء بسياسة السياسة التي تواجهها الجماعة الأعوان الرسميين بقصل الدين عن الظواهر الاحتماعية والسياسية التي تواجهها الجماعة الإسلامية.

باختصار، كان للإصلاحيين حجتان أساسيتان ضد الأعوان الرسميين القائمين على الشأن الديني: إحداهما، كما رأينا، ذات طابع فكري، والثانية مهنية إن صح القولد كانت الدعاية الإصلاحية تنحو، في الحصله، إلى البرهنة على القصور الثقافي وكذا انعلم

عادة الدينية لجل والمتعادات مباشرة ومهما كان الأ الأ الأ التعارض في التعارض من أي مشار

مع العلم بأن مه ينشطون في المحمد المحمد المحمد الوطنية، فقد

ــــــ الديني متضاما

الحماعي.

ركلة إليهم، حاولو حصاية مذهبيا

كانت الدعاية ا

ح كانوا واثقين من

في شحب الرو مشاعر الولاء التي دلك لأن الإه

- الفالإدارة، من الحريين.

وهناك الحجة المذ

الكفاءة الدينية لجل الموظفين الرسميين. كانت تحكم عليهم بصريح العبارة أو بالتلميحات أو بانتقادات مباشرة أو بالبرهنة الدامغة عن كفاءتها الدينية وبلاغتها المنبرية.

ومهما كان الأمر، فإن التعارض بين بين المعسكرين. فالعلاقات الإنسانية بين هؤلاء وأولئك كانت منعدمة، عدا بعض الاستثناءات النادرة. فالتعارض المذهبي كان يتحلى في الغالب في التعارض السياسي. وبقدر ما كان الإصلاحيون معادين للإدارة التي كانت تمنعهم من أي مشاركة في تسيير الشأن الديني، كان الموظفون الرسميون القائمون على لشأن الديني متضامنين مع الإدارة الاستعمارية وصيتهم وضامنة مسارهم المهني وتأثيرهم لاجتماعي.

مع العلم بأن معارضة هؤلاء الموظفين للحركة الإصلاحية لم تكن مشهودة ولا فعالة. كانوا ينشطون في الكواليس أكثر بدل الإعلان عن مواقفهم علانية. ولما كان عليهم لاهتمام برأي أنصارهم الذين كانوا يعرفون تعاطفهم مع الإصلاحيين، أو على الأقل مع لحركة الوطنية، فقد كانوا يتبنون عن طواعية موقفا حذرا من خصومهم. غير أن بعضهم من كانوا واثقين من علمهم الديني وتأثيرهم السياسي والعاقدين العزم على القيام بمهامهم فوكلة إليهم، حاولوا الخروج من وضعية الدفاع التي حصرهم فيها الحركة الإصلاحية وخوض دعاية مذهبية ضدها مدعمة بنشاط سياسي.

كانت الدعاية المضادة للأعوان الرسميين قائمة على حجتين كبريين. الحجة الأولى قتلت في شجب الروح الانفصالية للحركة الباديسية والسعي إلى الإبانة على أنها متناقضة مع مشاعر الولاء التي هي عليها الجماهير المسلمة. غير أن هذه الحجة كانت ذات بعد عدود، ذلك لأن الإصلاحيين أيضا كانوا يعرفون، عند الاقتضاء، كيف يظهرون ولاءهم نفرنسا. فالإدارة، من جهة، لم تكن تدرجهم في عداد المتشددين من المناضلين الوطنيين لما يين الحريين.

وهناك الحجة المذهبية التي كانت ترمي إلى تسفيه الحركة الإصلاحية بتقديمها كفرع من الحركة الوهابية المشرقية. وهذه التهمة التي أريد لها أن تكون مشينة كانت حجة

ضلا عن ، حقا في المشاكل

من عظة من عظة في أهبية أغلة. أغلة.

ت تمارس

ين. ومن

السياسي ب كبيرة الرسميون

نصومهم ا هؤلاء الجماعة

ين على القول.

را العدام

الخصوم الكبرى ضد الإصلاحيين. فبقولهم بأن الإصلاحيين يسعون إلى انتصار الوهابية في الجزائر، كانوا يرغبون في تقديمهم كمتعصبين وأعداء المذهب المالكي المحلي وأهم من أجل ذلك لا يتورعون عن الإقدام على التحديف. ولدعم هذه الدعاية المضادة للحركة الإصلاحية، عمدوا إلى ذكر الأعمال الهرطقية التي يكون دعاة الوهابية في العربية السعودية قد ارتكبوها (منع بناء النصب الجنائزية، تمديم الأضرحة القديمة الأكثر احتراما بقصد القضاء على ما أسموه "عبادة الأموات"). كما أشاروا إلى "البدع"الإصلاحية في الشعائر ومراسيم الجنائز إلخ، كما تمحموا على ححود الإصلاحيين حيال القدرات الغربية للأولياء ورجال الله. كانوا يشبهونهم، من جهة، بالمتشددين الذين يخونون روح الرحمة والتسامح ورجال الله. كانوا يشبهونهم، من جهة أخرى، ينعتونهم بقوة الفكر التي تحاكي العقلانية الملحدة للغرب.

في الواقع، كانت الوهابية في الجزائر مذهبا قويا في نظر بسطاء الناس. صحيح أن الوهابية كانت تبدو مرتبطة بسمعة الملك عبد العزيز آل سعود الذي كانت طاقته وإراقة استقلاليته وبساطته تنبر إعجاب الجماهير وتذكرهم بالملوك المسلمين الأفذاذ القدامي. غير أن التعاليم المتشددة للوهابية كانت توحي للكثير من المسلمين الجزائريين بنوع من الرعب. فالأعمال المشينة التي كانت تنسب آنذاك لأنصار آل سعود (الإخوان) كانت تصدم بعنف الوعي الإسلامي، لاسيما وأن الورع الشعبي في الجزائر كان يكن احتراما عن فرّاعة.

لهذا كانت الدعاية التي كانت تقدمهم ك "أذناب الوهابية" أزعجت بعض الشوكة الإصلاحية. فمن جهة، لم يكن في مقدورهم تسفيه النظام التيوقراطي السعود وشططه، بسبب تعاطفهم مع ملك نحد والحجاز، ومن جهة أحرى، لم يكن مستطاعهم الإشادة بهذا التزمت القاسي الذي كان يبدو وكأنه يطارد حتى الأموات (1) غير أن الجدل حول الهرطقة الوهابية لم يمكن أي فريق من الفريقين من إحراز المسلم

حد كان في مقدور المسوب لوهابيّ والمسابيّ المسابيّ المسابيّ المسابيّ المسابية بقصد تقام المسابدة المسا

في الخلاصة، إن الد

م من ضد الإصلاحي

فقد كانت تفتقد
الشأن الديني كانو
ن أنفسهم بوصفه
يوصفه منافسا مبا
لاعتقاد بأنه كان ب
الفصل بين الشعائر
العلايد من الموظفير
كة الإصلاحية النحاب
بأعوان الخارج
ما للحركة الإصلاحية

ت"الإسلامي. بعد المثلوا على المثلون المثلين المثلين المثلوذ المتعاف

الخاسم. كان في مقدور الإصلاحيين الرد على خصومهم بأنهم ليسوا مسؤولين على الشطط المنسوب لوهابيّي الجزيرة العربية. فهم يؤكدون بأن خايتهم ليست قط إقامة للاتسامح كنظام قائم الذات. لقد كانوا يسعون أساسا إلى إصلاح بعض المعتقدات والمواقف الدينية بقصد تقريب الممارسة الحالية من التقاليد الإسلامية الأولى ما وحدوا إلى عليلا.

في الخلاصة، إن الدعاية التي وجهها الأعوان الرسميون القائمون على الشأن الديني لإسلامي ضد الإصلاحيين كانت محدودة حداكي تؤتي تمارها وترعب خصومهم بشكل حدي. فقد كانت تفتقد القواعد المذهبية الصلبة وتفتقر خاصة إلى الاقتناع. ولا شك أن عوان الشأن الديني كانوا يشعرون بتأنيب الضمير حيال الإصلاحيين الذين ما انفكوا يقدمون أنفسهم بوصفهم حماة الأصالة الإسلامية. وكان واضحا أن الحزب الإصلاحي يتبدى بوصفه منافسا مباشرا لما يمكن أن ندعوه بـ "الإكليروس" الإسلامي في الجزائر. تمكننا الاعتقاد بأنه كان بإمكان التغيير الليرالي في السياسة الإسلامية لفرنسا أو التنازل في حبيل الفصل بين الشعائر الدينية الإسلامية والدولة أن يؤدي إلى إفلاس أو على الأقل إلى إخفاق العديد من الموظفين القائمين على الشأن الديني الإسلامي (62).

للحركة الإصلاحية النجاح أبدا. فلقد كانت الإدارة المرتابة من الإصلاحيين الذين كانوا للحركة الإصلاحية النجاح أبدا. فلقد كانت الإدارة المرتابة من الإصلاحيين الذين كانوا يوسمون بأعوان الخارج وخصوم للهيمنة الفرنسية في الجزائر، ترفض مسبقا جميع مقترحاتهم. وهذه المثابة، كانت ردود الإدارة تخدم بشكل لافت مصالح الفئة المضادة للحركة الإصلاحية التي تكونت في المدن الجزائرية الكبرى وسط هذا الكهنوت الإسلامي. بعض هؤلاء الأشخاص المهمين في هذا الكهنوت (لاسيما المفتين والأئمة بالعاصمة) تقلدوا دور المستشارين للإدارة فيما يتعلق بالشؤون الإسلامية. ومثل هذا الوضع منح الممثلين الشرعيين للإسلام في الجزائر الذين كان مددهم محدودا قوة إضافية أمام النفوذ المتعاظم للحركة الإصلاحية. في مقابل ذلك، أعطى ذلك لسياسة

ية في أحل حركة

بقصد

بشعائر

لأولياء نسامح

للحدة

يح أن

وإرادة ى. غير ع من

راما جما ، عبارة

كانت

الشيء سعودي يكن في

ت(61). از النص فرنسا الإسلامية ما يشبه الشرعية، بما ألها لم تكن معتمدة فحسب، بل كذلك مدعمة بقوة من قبل الحزب الذي كان بشكل من الأشكال يعتاش من الشأن الديني الإسلامي.

لقد أدى تطور السياسة الجزائرية، انطلاقا من 1934، بالحزب الديني الانتهازي إلى الوقوف أكثر فأكثر في وجه الحركة الإصلاحية الباديسية. فمشاركة هذه الحركة الباديسية الفعالة في التظاهرات الوطنية وكذا المسؤوليات المتعاظمة التي كانت تضطلع بحا في المظاهرات والمطالب السياسية والصيت الذي كانت تناله لدى النواب والصحافيين الفرنسيين المنتصرين للانعتاق السياسي والثقافي للمسلمين الجزائريين، كل هذا أخاف حدا الأعوان الرسميين القائمين على الشأن الإسلامي وجعلهم يتوجسون خيفة من هزيمة أخرى قادمة. وهكذا بلغ التوتر بين هاتين الزعتين الدينيتين أوجه حين حصل صراع 1936 الذي تسبب في الوفاة المأساوية لإمام العاصمة محمود بن دالي (63).

ورغم كون الحزب الانتهازي أقلية ومحروما من التعاطف الشعبي، فقد تبين بأله خصم قوي للحركة الإصلاحية. ذلك أنه فضلا عن الحماية الإدارية التي كان يتمتع بحافلات هذا الحزب كان مدعوما في مقاومته للحركة الإصلاحية من قبل الأعيان والقادة الأهليين والمحافظين وكذا من المنتخبين المسلمين الموالين للإدارة. وهذا ما يؤدي بنا يل إعمال النظر في موقف الانتهازيين المحافظين من الحركة الإصلاحية الباديسية.

#### 2. موقف الانتهازيين المحافظين

لئن كان موقف الأعوان الرسميين القائمين على الشأن الديني الإسلامي س الإصلاحيين يمكن تفسيره، من الوجهة المنطقية، بالنظر إلى المنافسة المهنية القائمة بي الترعتين، فإن موقف العداء الذي يتميز به العديد من المنتخبين والأعيان المسلمين سي الحركة الباديسية ليس كذلك.

عبد النقافي في أكد الدعاية حدد منذ السنة المائد طلبة أخافت المحاس مبالغ حدد رزق ممتاز. حدد اضطرابات 33 حملت الإدارة حدد المائلين قد المائد فوس الفلاحين أو حد إلى حدوث الفد حدال الفترة 333 حملل الفترة 333 و

حسر مهم بندبير وتنظيه المسريح المسريح المسريح المسرد هذه المرد هذه المسرد هذه المسرد المراثرية المريقة سهلة لتبر عادية الباد

د سلمنا بأن الإ -- دامية ل 1933- 4 صعيد الثقافي في أكثر الأحيان) ولا يمكن تحديدهم كعقبة أمام الدعاية الإصلاحية. غير أنه إذا كانت الدعاية الإصلاحية موجهة أساسا ضد المرابطيين والأعوان الرسميين، فإلها تخذت منذ السنة الماثوية وبشكل صريح منذ أزمة 1933-1934، منعطفا سياسيا وتبنت عرة وطنية أخافت المحافظين. فمواقفها لم تراع لا الإدارة ولا "القادة الأهليين" الذين كانوا يخدمونها بحماس مبالغ فيه، ولا حتى المنتخبين المحليين الذين كانوا ينظرون إلى عهدهم كمصدر وزق ممتاز.

3 4

بافين

35

1936

de

التات

ية ي

ول السي

يد أن اضطرابات 1933-1934 قد كشفت عن وجود تذمر جم لدى الجماهير الريفية. ويطبع حمّلت الإدارة مسؤولية بؤس الفلاحين، غير أن الملاّك انكبار المسلمين وبعض مسويين الماليين قد الهموا من قبل الإشاعة العمومية بالحصول على أرباح هائلة من متغلالهم الفلاحين أو بتحويل وجهة الأموال المرصودة للفلاحين الأهليين، كان التمرد يعتمل في نفوس الفلاحين المسترفين، وقد أدت بعض المظاهرات ذات الطابع المطلبي حيانا إلى حدوث الشغب في الأرياف والمدن، مما جعل صحافة تلكم الفترة تتحدث عن تمرات الفلاحين الفلاحين 64)circoncellions).

خلال الفترة 1933 1934 الصعبة، انضم الإصلاحيون إلى صفّ المتذمرين. واقمهم حدومهم بتدبير وتنظيم العديد من المظاهرات الشعبية، ألم يذهب المندوب المالي غراب معمر إلى حد التصريح للحاكم العام ج. كارد، خلال حفل نظمه هذا الأخير، بعد عودته عربيس حيث ذهب للمرافعة من أجل تعزيز السلطة في الجزائر (جويلية 1933) بقوله: وروح التمرد هذه وهذه الاضطرابات الشعبية وهذه الحركات العصيانية التي اندلعت عض المدن الجزائرية، كل هذا له سبب واحد: جمعية العلماء المسلمين (65). كان هذا يأمر طريقة سهلة لتبرئة الذمة بتعيين كبش الفداء. كما كانت طريقة لتضخيم تأثير حركة الإصلاحية الباديسية تضخيما مبالغا فيه.

إذا سلمنا بأن الإصلاحيين كانوا موجودين في كل مكان في صلب المظاهرات المسلمية ل 1933- 1934، فإننا سنتذكر بأن جل هذه المظاهرات كان موضوعها في

بداية الأمر: الدفاع عن الحريات الدينية وتعليم اللغة العربية والصحافة الإسلامية. فمن حيث المبدأ، كان كل مسلم معنيا بهذه المسائل، سواء أكان من أنصار الحركة الإصلاحة ولا. وإن بدت مظاهرات 1933–1934 مهولة حدا بالنسبة للمحافظين، فإن ذلك يكن بسبب وقوف الإصلاحيين وراءها، بل لألها كانت تنم دون ريب عن انبحاس وألحا عام إسلامي واع بالمشاكل الاجتماعية والسياسية. لقد كان هذا حقا العنصر الذي أحاد الموظفين السياسيين والإداريين المسلمين الذين كانوا يعتبرون الجماهير الشعبية كشي سديمي مستكين يمكن الاستهانة به.

والحال أن الإصلاحيين لعبوا دون شك دورا ذا أهمية قصوى في تكوين الرأي العالاسلامي (67). وهذه المثابة، كان بإمكالهم أن يظهروا في نظر الانتهازيين المحافظة كخصوم خطرين. لكن لتن كان الإصلاحيون قد ظلوا يطالبون على غرار الوط العلمانيين بتحسين الأوضاع المادية والمعنوية للجماهير الإسلامية، فإلهم لم يكونوا مسؤولين عن المحنة التي كانت تنوء بكلكلها على الأهالي. بل على عكس ذلك، فإن نظر السياسيين المسلمين المحافظين وعمى الإدارة وأنانية الرجال الذين كانوا بمناح خيرات البلاد، كل هذه العوامل كانت مصدر الأزمة التي عاني منها الشعب المسلم خترات البلاد، كل هذه العوامل كانت مصدر الأزمة التي عاني منها الشعب المسلم خطيرة ومعقدة للغاية بحيث لا يعقل عزوها للدعاية الإصلاحية الباديسية.

وهكذا جاءت أحداث أوت 1934 للبرهنة على أن تذمر الجماهير الإسلامية على الله على أن تذمر الجماهير الإسلامية على الماكنر تبصرا: حينئذ حتى الزعماء الإصلاحيون تجاوزهم الغضب الشعبي.

## ٧. أيام أوت 1934

تميزت بداية شهر أوت 1934 بمواجهة دامية بين الجاليتين الإسلامية والعربة والعربية والعربية والعربية والعربية والعربية والعديد من المدن المجاورة. خلال ثلاثة أيام (3 و4 و5 أوت)، أدت موجة ح

لا نظير لها إلى إصابة تتبجة للأزمة السياسي . التنا نعتزم استعراض ت الجزائر المعاصرة جمي طاث بدقة.

- وإذا كنا نعتقد بأنه م

خطوطها الكبرى، ف
حية بامتياز ومحركه
حين حيال انفجار ا
حين السيما وأن الع
اليات، لم يترددوا في
(69)أو على الأقل التـ

الخذكير ببعض الأحداد (الجم 1934 (الجم الأحداد الحم الديني والفكري للحم يتوضؤون استعدادا لص

الحادث أن يتوقف ع ولكن لسوء الحظ س شكوى لدى الشرم مصاحبتهم واعتصم في وجره رغما عنه إلى

حيران وإخوان الجندي

حقد لا نظير لها إلى إصابة عشرين شخصا وتحريب هائل. هذه الاضطرابات المأساوية كانت نتيجة للأزمة السياسية والاقتصادية التي أشرنا إلى بعض أوجهها فيما تقدم.

إننا نعتزم استعراض تاريخ هذه الأيام القسنطينية لأوت 1934(68). فيتعين على عنورخي الجزائر المعاصرة جمع الوثائق المتعلقة بهذه الإضطرابات بأمانة والإبانة عن تسلسل الحداث بدقة.

وإذا كنا نعتقد بأنه من الفائدة بمكان الإشارة هاهنا إلى هذه المأساة الخارقة، من حيث خطوطها الكبرى، ثلان مسرحها الأساس كان قسنطينة، مركز إشعاع الحركة رصلاحية بامتياز ومحركها الحقيقي. فمن الأهمية بمكان إذن الوقوف على موقف وصلاحيين حيال انفجار الحقد العرقي والديني بين الجاليتين الإسلامية واليهودية لمدينة حطينة. لاسيما وأن العديد من الملاحظين لتلكم الفترة، المتسرعين إلى تحديد مسؤوليات، لم يترددوا في تحميل الحركة الإصلاحية نشوب التمرد الإسلامي لأوت حديرة بالفحص.

## 1 التذكير ببعض الأحداث (70)

3

في 3 أوت 1934 (الجمعة)، تمجّم لجندي يهودي في حالة ثمالة قرب الجامع الأخضر حرر الديني والفكري للحركة الإصلاحية، إمامه ابن باديس) على بعض المسلمين الذين تحرر الديني والفكري للحركة الإصلاحية، فأخذ يلعن مسجدهم ودينهم ورسولهم...كان محلان الحادث أن يتوقف عند هذا الحد لو تحلى المسلمون بالحكمة ولم يلقوا بالاً لكلام حرر ولكن لسوء الحظ سرعان ما ساءت الأمور. استاء المسلمون لما حدث وراحوا محرر شكوى لدى الشرطة. كلف بعض الشرطين بإلقاء القبض على الجاني، لكنه حدث مصاحبتهم واعتصم في بيته. تجمع المسلمون. سرت في الحشد فكرة اقتحام بيت حدي وجره رغما عنه إلى محافظة الشرطة. تجاوزت الأمور الشرطة.الشارع في هيجان.

المسلمين قصد تفريقهم. رد المسلمون عليهم بالحجارة. حينتذ، أحدت تصدر عن النوافل طلقات نارية، فجرح عدد من المسلمين، مما أدى إلى تشنج جم وسط الحشد الذي أخذ يتعاظم شيئا فشيئا. لما صدّت الشرطة المسلمين محبرة إياهم على التقهقر، تجمع هؤلاء المسلمون في أماكن أخرى من المدينة وهدموا محلات المحوهرات التي هي ملك لليهود وكسروا السيارات، ولم ينته الصدام إلا عند حوالي الساعة الثانية صباحا.

حرى يوم 4 أوت في هدوء نسبي. تمت مباحثات بين وفد مسلم ووفد يهودي بحضور الأمين العام للولاية. عبّر كل وفد عن أسفه وكذا عن وعد بإرجاع الهدوء من كلا الجهتين.

بذل عبد الحميد بن باديس، الذي تصرف خلال يومي أوت 1934 كالناطق الأساسي والزعيم الروحي للجالية الإسلامية بقسنطينة، قصارى جهوده لإخماد الفتنة. دعا إلى تجمع هائل أمام المسجد الكبير وخطب في الناس من علياء منبره حاثا إخوانه في الدين على التحلي برباطة الجأش. من جهته، وجّه الزعيم السياسي القسنطيني الدكتور بن حلول نداء إلى السلم. تفرق الحشد وكان الأمر يوحي بأن الزوبعة قد مرّت. قام ابن باديس، وهو مرفوقاً بالعديد من أعيان ومنتجي قسنطينة بجولة عبر شوارع الحيّ العربي إلى غابة الليل، قصد منع أي مظاهرة إسلامية جديدة.

في 5 أوت، أجمعت حملة من الأحبار الكاذبة، التي يطول تفصيلها هاهنا، غلبا المسلمين. حصلت مشادات منذ بداية الصبيحة بين المسلمين وعناصر يهودية مسلحة كان ذلكم اليوم هو الأكثر مأساوية. إذ أفضى إلى مقتل ثلاثة وعشرين شخصا مي الجانب اليهودي وأربعة من الجانب الإسلامي وعشرين جريحا في كل حانب، كم حدثت حسائر مادية تقدر بحوالي عشرين مليون فرنك (71). بتدخل الفرقة، في حولي منصتف النهار، انحسر الاضطراب تدريجيا. ولم يستتب الهدوء ثانية إلا عند مشارف المسابعد حظر النجول.

أجواء المراث الأحداث المراث الأحداث المراث ا

1934 بقسنطينة.

ذلك أن الجالة

رام بل في وثام تام المناعر الدينية الم المشاعر الدينية الم المعب التسليم بأن من الحقد والوحشية الكأس؟

عشية المواجهة مسد 1933، أجحت أجحت أجلب الهدوء المأ المرين المزعومين، عالى اقتراب موء المحتوفين وجملة الانتخابية. والمسلمون موسكان المسلمون موسد المسلمون المسلمون موسد المسلمون المسلمون المسلمون المسلمون المسلمون موسد المسلمون المسلمون موسد المسلمون المسلمو

ودويتهم الفكرية والع

#### 2. أجسواء المسأساة

إن الأحداث التي ذكرنا منذ حين لا تسمح بتكوين رأي واضح حول طبيعة المأساة. هل كان منشؤها دوافع ذات طبيعة عرقية وسياسية أم كان الأمر يتعلق بانفجار للتعصب الديني؟ لا واحدة من هذه الفرضيات تبدو مرضية تماما لتفسير الأحداث المؤلمة لأوت 1934 بقسنطينة.

ذلك أن الجاليتين العربية واليهودية لقسنطينة قد عاشتا إلى غاية تلكم اللحظة، في سلام بل في وثام تام. فلم تؤلب المعارضة السياسية إحداهما ضد الأخرى. يجب أن نضيف المشاعر الدينية لم تكن أبدا مصدر فتنة بين اليهود والمسلمين في الجزائر. ومن ثم من صعب التسليم بأن حادثا من قبيل الأحداث التافهة قد تسبب وحده في إحداث موجة من الحقد والوحشية. ألا يجب علينا حينئذ أن ننظر إلى هذا الحادث بوصفه القطرة التي فضت الكأس؟

عشية المواجهة بين الجاليتين العربية واليهودية بقسنطينة، كان الجو ثقيلا في الجزائر. قسند 1933، أحجت تظاهرات سياسية ودينية حساسية المسلمين. وهذه النظاهرات بدل تخلب الهدوء المأمول، بما ألها كانت تفضي بانتظام للإخفاق واعتقال العديد من المجرين المزعومين، عملت على إذكاء غضب المسلمين.

إن اقتراب موعد الانتخابات الإقليمية لأكتوبر 1934 أذكى حماس السياسيين المحترفين وحند جهاز دعايتهم. وهكذا تم إصدار صحف حديدة قصد تحضير حملة الانتخابية. وفي هذا الباب، استغلّت مشاكل ومخاوف تلكم اللحظة. تخلّص حكان المسلمون من لامبالاقم التقليدية وأجبروا على استيعاب بؤسهم الاقتصادي ونونيتهم الفكرية والعقبات القانونية التي تبقيهم تحت قانون الأهالي indigenat . كما تم تعتديد على أن التدابير التي تقيد الحريات الإسلامية لاسيما في مجالات الصحافة والدعاية حسية وتعليم العربية الحر، هي ظلم حم في الوقت الذي كان رجال سياسيون طليعيون

ر عن النواقة بد الذي أحد

تحمع هولاء ملك لليهود

ووفد يهودي ع الهدوء س

193 كالناطئ

اد الفتنة. دعا توانه في الدين تور بن حمول م ابن باديس

عربي إلى غاية

هاهنا، غیبان ودیة سلحة ن شخصا س حانب، کما وقد، فی حوال

مشارف الماء

يرافعون بقوة من أجل الاندماج الفرنسي الإسلامي (دون التخلي عن قانون الأحوال الشخصية).

في هذا الصدد، لم تفت الإشارة إلى مرسوم كريميو décret Crémieux الذي حول ليهود الجزائر صفة الفرنسيين. وقيل بأن المسلمين الذين خدموا فرنسا خلال الحروب السابقة (1870، 1914، 1918، إلخ) وضحوا بالغالي والنفيس، مؤهلون تماما لأن يكت الجنسية في المدينة الفرنسية. وقد أبانت المقارنة بين الوضع المادي والمعنوي لمسلمي ويلجزائر عن لا مساواة لافتة للنظر، وجعلت الجزائريين أكثر تحمسا تجاه الانعتاق الفكرة والرخاء الاقتصادي اللذين ينعم بحما مواطنوهم اليهود الذين ظلوا دائما "أهالي" مثلهم.

وكما نعرف، كان اليهود الجزائريون يتمتعون بوضع اجتماعي متميز بوصف وسطاء بين المعمرين الأوربيين والعنصر العربي البربري. اشتهروا بكوهم يملكون رؤ أموال عظيمة. وكان المسلمون الذين كانوا في حيرة من أمرهم، لاسيما ضمن ملاك الأراضي، يلتحتون كثيرا (وبشكل تقليدي) إلى المقرضين اليهود المقيمين في المدوك الأراضي، يلتحتون كثيرا (وبشكل تقليدي) إلى المترضين اليهود المقيمين في المدوك الممارسات الربوية منتشرة وكانت تفضي إلى احتجاجات مضنية بين هؤا وأولئك. خلال الثلاثينيات، كانت مسألة الربا موضوع الساعة على الدوام، سواء الصحافة أو في مداولات المجالس المالية الجزائرية(72). مما دفع المندوبين المسلمين إلى مطالسطات العمومية بالقيام بتحريات رسمية حول مساوئ الربار(73). غير أن الإدارة اكتب السلطات العمومية بالقيام بتحريات رسمية حول مساوئ الربارة)، غير أن الإدارة اكتب العبود والمدينين العرب. ونتيحة لتكاثر القضايا، ساءت العلاقات الاحتماعية بين الحيالية واليهودية واليهودية حينئذ، اعتبر المجتمع اليهودي جهازا لاستغلال المحتمع الإسلامي.

كانت اللعبة السياسية في المسائل المحلية توحي أحيانا إلى المسلمين بانطباع مؤداه من لحب هيمنة يهودية حقيقية أكثر قسوة (معنويا) من الهيمنة الأوربية. فسلوك بعض العساليهودية، الفخورة بوضعها الفكري والسياسي المتفوق، والمعتقدة بألها في مأمن من عقاب، بناء على صفة المواطنة الفرنسية التي اكتسبتها، كان يصدم حساسية المسلم

كان حمل السلاح اليهودية العدائي

وحدا مما أدى بالمسلمين

يالفعل، كان لكث

كان فيها عدد ال يتين. لكن ساكنة في العشرين كانت 1- 1930)، تزار

= 350% كما تبير Maurice Eisenber - 89% في أكثر من

139

هذا الترايد الهائل حركية أفرعت د أفعال المسلمين - صحيح كان هنال خصاح علانية ضد الجزائريين السينية يتوحدون اللهاية (79

كما كان حمل السلاح، الممنوع منعا باتا على المسلمين (أنظر قانون الأهالي)كان يغوي الشبيبة اليهودية العدائية بترعة إلى تحدي المسلمين وامتحان روح العزة والكرامة لديهم. وهذا مما أدى بالمسلمين إلى أن ينطووا على الكراهية والحقد نتيجة الإهانات المتكررة التي حقت بحم.

ر حوال

كنسو

ويهود

عکری

ومنيد

رؤوس

وعو

ا ها ياء

بواه اي

معالية

اكمتان

لقر صون

داء آف

العالص

من أي

الفعل، كان لكنافة العنصر اليهودي تأثير ما في سلوكه إزاء المسلمين. ففي المدن لي كان فيها عدد اليهود قليلا، لم يكن ثمة ما يدعو إلى تعكير علاقات الجوار بين لحاليتين. لكن ساكنة قسطينة اليهودية الناتجة عن تزايد حم خلال النصف الأول من غرن العشرين كانت تعدّ من أهم الجاليات اليهودية بالجزائر (75). ففي ظرف ثمانين سنة (1850 - 1930)، تزايدت الساكنة اليهودية الموجودة في أكبر مراكز منطقة قسنطينة بغرابة 350% كما تبين ذلك الدراسة الديمغرافية السكانية للحاحام الكبير موريس إزنبت (76) الخولة اليهودية المحاحام الكبير موريس إزنبت على ملاية الشرق الجزائري، ازدادت الجالية اليهودية على من حيل (1891 - 1930) حسب الجدول التالي:

| 1930  | 1911  | 1906  | 1901  | 1891  |
|-------|-------|-------|-------|-------|
| 22929 | 18355 | 16688 | 14688 | 12139 |

هذا التوايد الهائل للساكنة اليهودية القسنطينية، الذي عززته الرفاهية المادية، قد عضاها حركية أفزعت الساكنة المسلمة، وهكذا امتزجت أحاسيس الخوف والحسد في دود أفعال المسلمين حيال الجماعة اليهودية.

صحيح كان هناك يهود ليبراليون واعون بمشاكل الأهالي وكانت لهم الشجاعة في لاحتجاج علانية ضد "الوضع الجائر"الذي صار إليه "إخواهم المسلمون"(78). غير أن السلمين الجزائريين استشعروا مرارة كبيرة وهم يرون أعضاء متنفّذين للجالية اليهودية تمسطينية يتوحدون مع المتنفّذين الأوريبين والأنصار المتشددين على إبقاء نظام الأهالي قائد إلى ما لاهاية (79).

ربّ معترض يقول بأن حاليتي العاصمة ووهران اليهوديتين كانتا أقوى من حيث العدد من حالية قسنطينة وأن هذا لم يفض إلى أي اضطراب دال بين السكان المسلمين واليهود لهاتين المدينتين. لا ريب في ذلك. لكن في قسنطينة، كانت الساكنة من المعمرين الأوربيين ضعيفة للغاية. مما جعل العنصر اليهودي يبرز، وبما أنه لم يذب في الكتلة الهائلة من الأوربيين، ومن ثم كان متخلصا من الخوف من أن تحاصره الجماعة الإسلامية، فقد شعر بضرورة الركون إلى موقع الدفاع وشحذ هجوميته كما قد تفعل كل أقلية تتوجي خيفة من عدوانية الوسط الذي يحيط بها.

هذه الاعتبارات السوسيولوجية المتنوعة يجب ربطها بالظروف الخارجية التي زادت دون شك الطين بلة. فما كان لمأساة قسنطينة أن تنفجر لو لم تكن الظروف السياسية سواء في الجزائر أو فرنسا وأوروبا وحتى في العالم العربي مواتية. هل نحن بحاجة إلى التذكير بأن سنتي 1933 و1934 قد تميزتا بأزمة اقتصادية وسياسية خطيرة للغاية في فرنسا؟ أن اضطرابات فيفري 1934 لم تترك الجالية الأوربية من المعمرين في الجزائر ولا رجال السياسة المسلمين الذين كانوا قريبين منهم سياسيا وعاطفيا غير مكترثة. لقد كانت فرنسا قاب قوسين أو أدن من الحرب الأهلية. وكان اليسار الفرنسي يزحف صوب مرحلة ما قبل الثورية. أما اليمين، فكان يولي العناية للتوجهات السياسية الجديدة التي انخرطت فيها إيطاليا وألمانيا. فقد كان صعود هتلر يقلق الأذهان (لاسيما بعد "ليلة السكاكين الطويلة") لونسا، منشغلين بتطور السياسة الألمانية, فالإصلاحيون، على وجه الخصوص، أسيو فرنسا، منشغلين بتطور السياسة الألمانية, فالإصلاحيون، على وجه الخصوص، أسيو أصاديتيهم اللغوية في بلاد كانت فيها الإزدواجية اللغوية ضرورة ماثلة (على الأقل بالتسبة أحاديتيهم اللغوقون بسبب سذاجتهم في بحال السياسة، كانوا يؤولون التجربة الحناية المنطوفة التي كان يصدرها قائدهم الذكري في السنوات من 1930 إلى 1939 الأمير شكيب أرسلان (80).

لقد كان القوم. يقط القيم في القيم في القيم في القيم في القيم الأمم، عصبة الأمم، علية. لقد أثر شكي وسياسي، بشكل حعل الإصلاحيين وكمذهب سياسي الموازاة مع الموازاة المو

بالموازاة مع المرازاة مع المرازات المرازات حز أو المرازات المرازا

## 3. السموقف

إذن يتعين علية يمكنه التسليم بأن ا متأثرين جدا بالمأسا يهود أكثر من بس عدان الحركة الإص

تا أقوى من حيث السكان المسلمين السكان المسلمين المعمرين البين في الكتلة الهائلة المعمد المعمد الإسلامية، فقد لل كل أقلية تتوجس

الخارجية التي زادت الظروف السياسية التذكير الظروف السياسية النفاية في فرنسا؟ إن الحزائر ولا رجال أنة. لقد كانت فرنسا في المنت التقام المرابية في السكاكين الطويلة") المنظام البرلماني في الخصوص، أسيرو لولون التجربة الهتلرية المتجربة الهتلرية

، من 1930 إلى 1939

لقد كان القوميون المعربون يعدون هذا الصحافي والأديب ذا الأصل اللبناني (1866-1946)، المقيم في سويسرا، لا ك"أمير البيان" فحسب، بل أيضا كقائد فكري حقيقي (18). فأفكاره السياسية التي كانت تبثها الأمة العربية (لسان حال الوفد السوري اللبناني لدى عصبة الأمم، المنشأة في 1930 بجونيف، كانت تستقبل بحفاوة تقصي كل روح نقدية. لقد أثر شكيب أرسلان في الأمة العربية بسحر عنوانه الأحاذ وبواسطة صيته الأدبي والسياسي، بشكل حاسم في الفكر السياسي للحركة الإصلاحية الجزائرية. الأمر الذي جعل الإصلاحيين وأصدقاءهم يشيدون ويمجدون القومية العربية كطموح ثقافي وكمذهب سياسي إلى درجة بروز توتر خفي بين المسلمين من جهة واليهود المنتصرين للصهيونية من جهة أحرى.

بالموازاة مع تنامي معاداة السامية بألمانيا، كانت أحداث فلسطين تستثير انتباه المسلمين الجزائريين. فالأثر النفسي للخلاف العربي اليهودي لم يكن أمرا يستهان به في الجزائر. فاضطرابات 1928 ر1929 و1933 ظلت ماثلة في الأذهان. وحتى سنة 1934 نفسها تميزت بمآس جديدة. وكانت الصحافة العربية المحلية تتابع بانتظام الراهن الفلسطيني(82) مما لم يشجع على إقامة جو من السكينة بين المسلمين واليهود الجزائريين(83).

# 3. الموقف الإصلاحي

إذن يتعين علينا التساؤل عن موقف الإصلاحيين قبل وبعد أيام أوت1934 المأساوية. عكننا التسليم بأن الأوفياء منهم للصحافة العربية المشرقية وصحافة البلدان المغاربية كانوا متأثرين حدا بالمأساة الفلسطينية. ومن ثم كان في مقدورهم توجيه الإتحامات الكثيرة ضد اليهود أكثر من بسطاء الناس، الذين لم تكن اللغة العربية في متناولهم. غير أنه إذا كان أعوان الحركة الإصلاحية قد قاموا بدعاية خفية ضد القضية الصهيونية أو ضد الحالية

اليهودية ذاتما، وهذا في المقاهي والأماكن الشعبية الأخرى، فإن مما لا شك فيه أن الزعماء الإصلاحيين لم يقدموا على أي تظاهرة علانية ضد اليهود.

غير أن هذا لا يعني بأن الخطباء الإصلاحيين لم يشيروا إلى القضية الفلسطينية ، بل قاموا بذلك وأعربوا عن إدانات ، باسم الأخلاق والسياسة ضد الصهيونية التي شبهوها بالإمبريالية الأنجلوساكسونية. ليس هناك ما يدل على أن الإصلاحيين قد قادوا حملة منظمة ضد اليهود عشية أحداث قسنطينة والشرق الجزائري. فقحصنا المتأني لمجلة الشهاب التي كانت آنذاك المنبر الإصلاحي الوحيد لا يوفر أي نتيجة إيجابية (84).

بل على العكس، كل الدلائل توحي بأن الإصلاحيين تبنوا تحفظا حذرا. وكان ذلك بدافع الوازع الديني والضرورة التكتيكية. ففي الفترة التي تعنينا، وهذا ليس بلغز لأحد، كانت الحركة الإصلاحية تسعى إلى ترقية التصالح بين المسلمين واليهود الجزائريين، أو على الأقل ترقية سياسة للعلاقات اليهودية الإسلامية المحلية من شأها تشجيع علاقات حسن الجوار بل التضامن بين الجاليتين في بعض الظروف الخاصة (الشؤون البلدية مثلا). إن الإقدام على هذا التقارب، الذي دعا إليه الإصلاحيون خفية (85)، لم يغب عن اهتمام ملاحظي الحياة السياسية الجزائرية. ويجب القول بأنه أثار الدهشة والخشية في آن واحد (68). فابن باديس نفسه قائد الحركة الإصلاحية الذي لا ينازع، كان كثيرا ما يتدخل علانية لصالح التسامح والتعايش السلمي مع الجماعات الروحية الأخرى الموجودة في العدل الجزائر. كان يستعمل عبارة مصوغة بإحكام يكررها كشعار: "دون تفريق في العدل والإحسان بين الأجناس والأديان" (87). لم يكن يحتفر اليهود قط، بل كان يذكر خصالهم والإحسان بين الأجناس والأديان" (87). لم يكن يحتفر اليهود قط، بل كان يذكر خصالهم الحصول على التقدم المادي أو الفكري، و"روح المثل"عندهم كذلك (الأمل في استعادة أرض الميعاد). و لم يكن يستنكف عن التذكير بالوشائح التي تربط الجماعة الإسلامية والجماعة البهودية.

وبهذه المثابة، لم يك حب، بل كان أيضا مة حدا والسائدة آن إن مثل هذه المحاولا

الاستخدام المشترا قوية وتقليدية بين مشتركة، رغم النو

کان کل شیء إذن

أدت فحأة إلى نشو وكذا الأعيان و قبل المسلمين(90). و قبل المسلمين(90). و على مدينة قسنا على مدينة قسنا فإننا حيث الجوس، وحيث الج

إن الطابع الاستثنائج حسب الأوربي، الجميع علم الأمر لم يغب علم عموض:

"وإننا بعد ذلك ناً حرى هذه الحوادث بيز و بحده المثابة، لم يكن ابن باديس بمنأى عن الأحكام المسبقة العرقية أو الثقافية فحسب، بل كان أيضا ذا بعد نظر وكرم روحي يتنافى بشكل بين مع حفاف السنية الصارمة جدا والسائدة آنذاك في الجزائر(88).

إن مثل هذه المحاولات للتقارب بين العناصر العربية واليهودية الجزائرية كانت متيسرة بغضل الاستحدام المشترك للغة العربية وتشابه السلوكات والعادات, فقد كانت هناك روابط قوية وتقليدية يين الأسر العربية والأسر اليهودية. أحيرا، كانت بين العرب واليهود مصالح مشتركة، رغم النوائب، حعلتهم يضفون التضامن على علاقاتهم الاحتماعية(89).

كان كل شيء إذن يدعو العرب واليهود الجزائريين إلى التفاهم. لذا، بدت الأسباب التي أدت فجأة إلى نشوب الاضطرابات في قسنطينة غامضة. ثما حدا بالمنتخبين المحليين المسلمين وكذا الأعيان والزعماء الإصلاحيين لقسنطية إلى استبعاد فرضية سبق التصميم من قبل المسلمين(90). وفضلا عن هذا، أجمعوا على أن موجة العنف مصدرها أشخاص غرباء على مدينة قسنطينة. ولئن كانت أطروحة الناطقين باسم الساكنة المسلمة القسنطينية مؤسسة، فإننا سنسلم حينئذ بأن الشر قد جاء من الخارج، من الأرياف حيث يسود البؤس، وحيث الجماهير المتروكة للجهل وتعصب القادة الروحيين المزعومين، رهن الإشاعات الأكر فتكا(91).

إن الطابع الاستثنائي لهذه الأحداث كان لافتا للنظر. فمن الجانب الإسلامي كما من الجانب الأوربي، الجميع تأسف للمسؤوليات الغامضة الغريبة على الوسط القسنطيني(92). وهذا الأمر لم يغب على شخص مثل ابن باديس الذي كشف عن رأيه بألفاظ يغشاها الغموض:

"وإننا بعد ذلك تأسف وتألم على ما يصيب الإنسان من أخيه الإنسان وعلى أن تجري هذه الحوادث بين عنصرين ساميين إبراهيميين عاشا قرونا في وطن واحد دون أن

أن الزعماء

طينية ، بل ي شبهوها قادوا حملة

للة الشهاب

وكان ذلك بلغز لأحد، راثريين، أو يع علاقات عن اهتمام عن اهتمام ما يتدخل وجودة في في العدل في العدل يهم بغرض

في استعادة

الإسلامية

يشهدا مثلها ونسأل الله تعالى أن يبطل كيد الظالمين ويرد شر المعتدين عن الخلق أجمعين وأن يرحم المستضعفين وينصر المظلومين من جميع العالمين..." (93).

وأيا كانت مع ذلك الأسباب الأولى لهذه المصيبة، فإن ثمة أمرا ثابتا، وهو التصالح باسم الجاليتين والقادة الروحيين والمدنيين اليهود والمسلمين، والذين على رأسهم ابن باديس(94).

والحال أنه لا يعقل أن يقبل القادة الدينيون اليهود بالتفاوض مع ابن باديس لو كانوا يعدونه شخصا غير مرغوب فيه. أجل لم يكن ثمة شيء يحول دون رفضهم إياه، أو إيقاعه تحت طائلة القانون، لو توفروا على داع يجعلهم يشتبهون في كونه من مدبري الشغب هذا.

لا شك أن الدور الذي أداد ابن باديس في المصالحة بين المسلمين واليهود رافع لصالح نيته الحسنة وفي الوقت ذاته يدحض الإشاعات التي بثها حصوم الحركة الإصلاحية. فلقد نجا ابن باديس من الإمتحان المأساوي لأوت 1934. بل أحسن من ذلك، سمحت هذه المحنة للحركة الإصلاحية الباديسية بتعزيز تأثيرها المعنوي وفرض تحكيمها وتطبيق بعض تعاليمها السياسية والدينية التي كانت تبدو إلى غاية تلكم اللحظة أفلاطونية.

وفضلا عن هذا، فإن التهديدات التي كانت تثقل في فترة ما على الحركة الإصلاحية، قد أفضت إلى استجماع واسع لطاقاتها عبر البلاد، إضافة إلى كونها قد جلبت لها تعاطف وتضامن الحركات السياسية ذات الترعة الوطنية التي لم تكن منفصلة عنها إلا من خلال القناعات الدينية.

وهكذا ظهرت الحركة الإصلاحية الباديسية بمظهر القوة السياسية والدينية الهامة على الساحة الجزائرية (95). وقد كشفت الجمعية العامة ن ج ع م ج الحديثة (18 جويلية 1934) التي ضمت في نادي الترقي بالعاصمة أكثر من ألفي مندوب، تزايدا للقوى

وصلاحية وانتشار ضربت الصحافة أوقفا توسع الحرك

غير أنه في ا

الإصلاحية لرد فع

استغلتها الصحافة كما كان يطلق: شديدة ل "الرعاة ضد اليهود يمكن على دلائل لاستف تكررت مرة أخرة

وقد ترتب ع حدا لمختلف هيئاة الإصلاحية وانتشارا أوسع لدعايتها عبر البلاد(96). ومن ثم، فلا التدابير المفيدة التي ضربت الصحافة والدعوة الإصلاحيتين ولا الرد الإداري إثر أحداث أوت 1934، قد أوقفا توسع الحركة الإصلاحية الباديسية.

غير أنه في الوقت الذي كان تأييد الجماهير لها يبدو أمرا مبرما، تعرضت الحركة الإصلاحية لرد فعل حديد من الإدارة غداة اضطرابات قسنطينة. ذلك أن مأساة قسنطينة استغلتها الصحافة الفرنسية المحلية لغايات السياسة الداخلية. فالحركة "الوهابية الجديدة (كما كان يطلق على الحركة الباديسية) طالتها الشبهات الجمة. وقد طالبت الإدارة بمراقبة شديدة ل "الرعاة السيئين" وتعزيز للسلطات العمومية. كما زعمت بأن المظاهرات الموجهة ضد اليهود يمكن أن توجه أيضا ضد الأوربيين وأن اضطرابات قسنطينة كانت تنطوي على دلائل لاستفاقة إسلام متعصب ومعاد للأجانب وأن مثل هذه الاضطرابات ، نو تكررت مرة أخرى، ستشكل قديدا للسيادة الفرنسية في الجزائر.

وقد ترتب عن ذلك مضاعفة الحيطة الإدارية حيال الحركة الإصلاحية ومراقبة صارمة حدا لمختلف هيئاتها.

ised

نصالح

كانوا

إيقاعه شغب

لصاخ فلقد

The same

رحية. باطف

خلال

على تويلية

لمقوى

#### هوامش الفصل الأول

- الشهاب، فيفري 1930، ص 37 و 39,
- (2) نفسه، أفريل 1930، ص 153–160,
  - (3) الشهاب أفريل 1930، ص 151.
  - (4) الشهاب، أوت، 1930، ص 444.
- (5) أنظر عرضا عن هذه الجولة الواسعة في الشهاب نوفمبر 1931، ديسمبر 1931، حانقي 1932.
- (6) أنظر مثلا الاحترام والتبحيل اللذين كان يتحدت بحما ابن باديس عن الزعيم المرابطي بن عليوة بمستغانم، الشهاب، نوفمبر 1931، ص 667.
  - (7) رواية في الشهاب أوت 1932.
    - (8) الشهاب أوت 1932.
      - (9) الشهاب أوت 1932.
  - (10) في هذه الفقرة، نقتفي آثار الشهاب، أوت 1932، ص 402-403.
- (11) أنظر يخاصة وحمهة نظر الجريدة المرابطية البلاغ بتاريخ 11 مارس 1931، ص 1 تحت عنوان: "ما تأمله جمعية العلماء".
- L.Jalabert, "La fermentation algérienne", p.733; انظر: (…) أنظر: (…) أنظر: J.Desparmet, " Deux manifestes algériens", in AF, déc. 1933, p.780-783
- (13) كان كتابه يعلنون تحت عنوان ديماغوجي: "حريدة غير نفعية، ما عنا مصاريف التسيير، فإن ربع هذه الجريدة صيفدم للأعمال الخيرية".
  - (14) الإخلاص، عدد 18، ماي 1933.
- J.Desparmet, "Deux manifestes " يين التشكيلتين المتنافستين، "قامت الحرب بعنف وحشي": algériens", in ibid, p.780
  - (16) لكن بقيت حريدة البلاغ الجزائري التي كانت جمعية بن عليوة تشرف عليها.
- (17) لم يكونوا فرنسيين أصليين فقط. فالعديد من الجزائريين المفرنسيين كافحوا بشغف من أحل قضية "الجزائر الفرنسية". أنظر: " الفرنسية ". أنظر: " La Voix des Humbles, La Voix indigène
- Assemblée أنظر ن منا الطلب في . AF, mars 1933, p151 a; novembre 1937, p.524 (18) financières, 1932, n°4
  - (19) نسبة إلى اسم الأمين العام لعمالة الجزائر.
- (20) بالسبة لجالبارت: "كان القمع حليما". أنظر: "L.Jalabrt, "La fermentation algérienne", أما الإصلاحيون فكان رأيهم مناقضا تماما.

22) مع حرمان ج ع م

ك تسحل بأن الشهاب

وجهها الحمايات". ها

معمل إن استمرارية المستمرارية المستمرارية المستحالات الدنيئة وكان

res, 1934, p46 🚑

🍱 أنظر أدناه. كانت ت

ك) بالموازاة مع احتجا

1931، "للدعوة لليبرالية

, Paris, p164. (27) ---- كان يرمى إلى إبطا

كان يرمي إلى إبع

25 كيف لا نشير إلى ه

الإقطاعي وفرئتما الروي

علم أن تسم

ك هذا المذهب الذي ع لندويين المسلمين ق

واهالي كذلك، تق

ا إلى أن الجزائر لم تك

التي زكاها وفد الم
 حيث حددت الجز

(121

🎒 أنظر عرض ندوة ماة

النقاشات الاقتصاد

32) أدت مظاهرة 24 فيا

المات حول هذه الأحداث

oloniale, p.123 🕮

(21) حول هذه الصحف الثلاث، أنظر: الشهاب أفريل 1933 ص 260، أفريل 1934، ص218,

(22) مع حرمان ج ع م ج من إصدار أي حريدة بالعربية مستقبلا. الشهاب، أوت 1934.

(23) نسجل بأن الشهاب لم توقف أبدا (أنظر AF, ept.1934, p.507): "تصدر قسنطينة صحيفة أخرى تقف في وجهها الحمايات". هذا الحظ الاستثنائي مرده إلى الحماية التي كان إخوان ابن باديس ، الزبير ومحمد مصطفى يحيطانه بها. إن استمرارية الشهاب يمكن تقسيرها أيضا بالسلوك المثالي الذي تحلى به مسؤولوها بإحجامهم عن اللمحول في السجالات الدنيقة وكانوا يفتخرون بكوهم لا يجيزون لأنفسهم إصدار كلام فيه قذف. وفي مواقفها حول المشاكل الساسية نفسها، كانت المجلة تتحلى بالحيطة والاعتدال...

Assemblées financières, 1934, p46 (24)

(25) أنظر أدناه. كانت ترجمة شهادات ابن باديس تنم عن ولائه لفرنسا.

(26) بالموازاة مع احتجاجات العلماء، حرت مظاهرات شعبية في كل مكان وخاصة في العاصمة في 24 فيفري 1933، "للدعوة لليبرالية فرنسا ضد تدابير الإدارة الجزائرية". أنظر ل. جالابرت، مرجع سابق، ص 735.

Recueil des arrêts du Conseil d'Etat, t.105, Recueil Sirey, Paris, p164. (27) . إن طبن العلماء كان يرمي إلى إبطال مرسوم وزاري بتاريخ 29 جوان 1933 يقضي بمنع جريدة السنة لجمعية العلماء المسلمين الخواترين.

(28) كيف لا نشير إلى شهادة فرحات عباس: "الأوربي المحاط بموظفيه الكبار العرب (قياد، باشفوات، مرابطون) كان هو الإقطاعي وفرنسا الروي roy "آه لو كان الروي يعلم بذلك". هذا النداء المؤثر والآمن لفن النظام القميم كان يبدر لى الحالنا. فالأهم أن تسمعه فرنسا" (La nuit coloniale, p.114-115).

(29) هذا المذهب الذي عارضه الإصلاحيون بقوة كان متبنى رسميا (بدافع الانتهازية السياسية أو القناعة الصادقة؟) من قبل المندوبين المسلمين في دورة ماي وحوان 1933 للمندوبيات المالية: "نظرا إلى أن طموحات الشعب الجزائري ، أوربين وأهاني كذلك، تقوده إلى التحقيق والوحدة التامة، تحت غطاء القوانين والتنظيمات التي تحكم الوطن الأم، ونظرا إلى أن الجزائر لم تكن أبدا ولن تكون ولن تريد أن تكون إلا "امتدادا لفرنسا"...فإن الوفد العربي (...) يتبنى اللائحة التي زكاها وقد المعمرين الذين يرون بأن تاريخ 5 حويلية 1933 يوما مشهودا، موسوماً بنقاش في غرفة النواب حيث حددت الجزائر بوصفها "امتدادا لفرنسا" (-120 Assemblées financières, 1933, n°4, p; 120-)

(30) أنظر عرض ندوة ماي جوان 1934 للمندوبيات الذالية ، عدد 4، ص 11 و373.

(31) النقاشات الاقتصادية أساسا للمجالس المالية تردد بعض الأصداء (المحففة) ليعض التصرفات المشينة لمندوبين البنديد ماليين مسلمين شاركوا في تسيير صناديق "شركات أهلية للادخار". في 1934، الهم بعض هؤلاء المندوبين "بتبديد (Assemblées financières, 1934, n°2, p.323) ...

(32) أدت مظاهرة 24 فيفري 1933 بالعاصمة (كان العقبي سببها) إلى اندلاع العديد من الاحتجاجات الشعبية عبر AF, avril 1933; novmbre 1933; septembre 1934; البلاد. حول هذه الأحداث، أنظر: L.Jalabert, " La fermentation arabe", p.735

Ferhat Abbas, La nuit coloniale, p.123 (33)

يوة بمستغانم،

ما تأمله جمعية

L.Jalabert
J.Desparn

J.Desparn algériens"

قضية "الجزائر La Voix d Assemb

financières

L.Jalabrt,

(34) أنظر المراحل الكبرى لهذه الإصلاحات من 1914 إلى 1933 في: Indigènes, p.166-177; R.Zenati, Le problème algérien, p.60, 123; F.Abbas, ibid (35) أنظر ردات فعل الشهاب عند ذهاب وعودة هذا الوفد، جويلية 1933، أوت 1933.

(36) أنظر AF, novembre 1933, p.611

(37) حول هذه القضية أنظر الشهاب، سبتمبر 1937

Assemblées financières, 1934, n04, p.11; Rens. Colon., n°4, avril 1934; JOA, (38) 16 mars 1934, p.255

(39) عند نحاية الدورة العامة للمحالس المالية في 4 ماي 1934، صوت الوفد العربي على لائحة لطمأنة الحاكم العلم "عن اعترافه الودود وامتنانه الدائم للفتنة التي قام بها بدعوته للتعريف مباشرة عن طريق لجنة مكونة من جميع عناصر المختمع الإسلامي بأمانيهم في الإصلاحات التي يستدعيها التطور المحقق من قبل الأهالي تحت الرعاية الكرنمة والمحسنة لوطننا المشترك فرنسا": AF, juillet 1934, P.429-430

L'Echo d'Alger, 5 mai 1934 (40)

AF, septembre 1934 (41)

AF, 1934, p.44 (42)

AF, 1934, n°4, p.44 (43)

Ibid, p.45 (44)

J.mélia, Le triste sort...,p.175... (45)

(46) خاصة بمناسبة اعتزال السيناتور موريس فيوليت، الحاكم العام السابق للحزائر. أنظر الشهاب جوان 1933، ستمبر 1934

(47) انظر عرضا حول هذه النقاشات في: Assemblées financières 1934, n°2, p.315

AF, n°2? 1934 (48)

(49) نفسه، ص 615...

(50) حول هذه المظاهرات، أنظر الشهاب، حوان 1934، وج, ديسبارمي: Les manifstations en Algéri ... (1934-1934)

(52) مبارك الميلي، رسالة الشرك، ص 4.

(53) هذه الصفة القانونية الدينية تتأسس على حجتين من وحي القرآن:

أ) مهمة الإمام (المفتى الداعية، قارئ القرآن إلخ) تحتوي على نوع من النشابه مع المهمة النبوية. ومن ثم يجب أن تؤدى
 دون مقابل....

علم الإصلاحيين يجب إ عوا إلا ذكر للعالمين"(سور

الا يعني عدم تولية الإ

من واجتماعي متزايد. أنظر م

وفق شروط حددها الفقه تبحرا في الفقه)، والمحتد

التقد ابن باديس انتقادا ش

والمسات اليوم في نظرنا يخطبوا

وامراض السامعين تلقى بـ شعوة من أعظم الشعائر

أنظ عينة حيدة عن الدع

الإيراهيمي)

لل حد جعل أحد المستم

الرسميات الإسلامية.

🥌 سنتظر في هذه المسألة لاح

(50) أنظر أعلاه،

رده علة سؤال دقيق -1933، صنفحص ا

ایعشها کان غیر شعبی تما

GESTION ST

أنظر أعلاه.

es millénaires, fils dicorm et qui rese, génératrice

24 542 5

🍪 ذكر من 934, p.542 نفس الترعة إلى المبالغة في

المفاربية رحانفي 1933

کتب رئیس تحریر الجریا
 خلال عدة شهور (منذ إنث

(68) حول هذه الأحداث، يما

mans d'Algérie"

بالنسبة للإصلاحيين يجب إدراج موظفي الشعائر الدينية في الجزائر في صنف أولئك الذين . "وما تسألهم عليه من أجر إن هو إلا ذكر للعالمين" (سورة، وسف، الآية 103).

ر54) وهذا لا يعني عدم تولية الإمام من قبل الحكم الإسلامي الشرعي. في هذه الحالة، يكون الإمام الراتب مزودا بتأثر معنوي واجتماعي متزايد. أنظر مادة "إمام"في الموسوعة الإسلامية، ج 2، ص 503.

ر55) وفق شروط حددها الفقهاء. في المذهب المالكي، أنظر مثلاً أبا زيد القيرواني، الرسالة "يتولى الصلاة أفضل الأئمة وأكثرهم تبحرا في الفقه)، والمختصر للخليل بن إسحاق...

(56) انتقد ابن باديس انتقادا شديدا هذه الطرق البالية المعتمدة من قبل "الإكليروس" الإسلامي بالجزائر: "أكثر الخطباء في الجمعات اليوم في نظرنا يخطبون الناس بخطب معقدة مسجعة طويلة في مخلفات الماضي لا براعي فيها شيء من أحوال خاضر وامراض السامعين تلقى بترنم أو عمعمة وتمطيط ثم كثيرا ما تختم بالأحاديث المنكرات أو الموضوعات. هذه حالة بدعية في شعيرة من أعظم الشعائر الإسلامية... (الشهاب، ماي 1935، ص 72).

ر57) أنظر عينة جيدة عن الدعوة الإصلاحية ليوم الجمعة في الشهاب، مارس 1930، ص77-79 (خطبة الشيخ بشير الإبراهيمي)

(58) إلى حد جعل أحد المستمعين يحفظ نصاً قرأه الإمام على ظهر قلب لكثرة تداوله طول السنة بكيفيات متنوعة تتناسبة الرسميات الإسلامية.

ر59) سننظر في هذه المسألة لاحقا .

(60) أنظر أعلاه.

(61) في رده علة سؤال دقيق حول الوهابية، صرح ابن باديس بأنه لا يمكنه الصدور عن هذا المذهب (الشهاب، ماي 1935). سنفحص لاحقا الصلات المذهبية بين الحركة الإصلاحية والوهابية.

(62) بعضها كان غير شعبي تماما وكان مدينا من حيث بقاؤه في الوظيفة في المساحد الحاوية أحيانا للتعاطف الإداري. النظر : النظر :

ر63) أيظ أعلاه

(64) "Indigènes nord-africains toujours les mêmes depuis des millénaires, fils de cette Africa que Juvenal qualifiait d Nutricula causidicorm et qui reste Circumcellionum genitra, nourricière d'avocaillons, génératrice de jacquerie" (L.Mohendis, AF, juin 1934)

AF, septembre 1934, p.542 ذكر من 65)

(66) نفس النزعة إلى المبالغة في l'Afrique française التي ترى أن حزب العلماء هو الأستاذ الفعلي للأفكار في البلدان المغاربية (حائفي 1933، ص15).

(67) كتب رئيس تحرير الجريدة الإصلاحية La Défense (25 ماي 1934) "إن ما لم يوفق قرن في إنجازه، قد أنجز خلال عدة شهور (منذ إنشاء ج ع م ج في ماي 1931) : إنشاء وخاصة تشبيد رأي عام إسلامي في الجزائر".

(68) حول هذه الأحداث، يمكن الرجوع إلى عرض مفصل لابن باديس في الشهاب، سبتمبر 1934، وعرض رسمي Assemblées financières, nov. 1934; F.Abbas, " Juifs et musulmans d'Algérie" J.Mélia, Le tris Indigènes, p. 16

Assemblées fi. 16 mars 1934, 1 is led mars 1934, 2 is led mars 1934, 2 is led mars along the ma

شهاب حوان 1933،

Asse

Les manifstations

السلطات الفرنسية أكثر الأهلية لمراقبة "تحركات س السلك المهني. لا أحد

ية. ومن ثم يجب أن تؤدى

dans La Dépêche algérienne, 6 nov.1935; R.Zenati, "La question juive" (en Algérie) dans Rens. Col. N°6 juin 1938.....

(69) ألم يصرح ديسبارمي قائلا: "بأن كارثة قسنطينة هي تتوبج مبرم لعشرين سنة من المشاحنات وأنحا إلى حد بعبد نتيجة سنتين من التدريبات على التسرد قمنا بعرضها والتي تعزى مسؤوليتها إلى جمية العلماء المسلمين وأنصارها الإصلاحيين"AF, sept. 1934, p.547

(70) سنستعمل هاهنا استعمالا مقارنا التصريح الرسمي الوارد في عرض المداولات للمجالس المالية (دورة توفسن 1934) وعرض ابن ياديس الذي يبدو أنه درّن بمدوء ورصانة (الشهاب، ستسبر 1934).

(71) عرض عن الحوادث التي حرت في شائودان، حمة، عين سمارة، عين البيضاء، جماب، بيزو وبولة...

Assemblées financières, session : حول محارسة الربا في الجزائر ما بين الحربين، أنظر:
extraordinaire de Février 1935; L.Jalabrt, "Pour un redressement nord-africain"
dans Etudes, 5 août 1935; id., "La frmentation algérienne", dans Etudes, pp.742.;
Le journal L'Entente, n°10, 1935, p.1 et 2 ("Il faut tuer l'usure"; J.Berque, Le
Maghreb entre deux guerres, p.246-248

(73) Assemblées financières, février 1935, p.181

(74) رد مدير الشؤون الأهلية ج. ميرانت على المندويين الماليين المسلمين: "لن تتمكنوا، مهما فعلتم من منع الأهلي Assemblées financières, 1933, n°4, p.184" من اللجوء إلى المرابي حتى ران حصل على سلفة مرجد "2350 يهودي، وهران: 20493، قسنطينة: 13110 مناطبقة: 20493 يهودي، وهران: 20493، قسنطينة: 2010 Chouraqui, Marche vers l'Occident. Les juifs d'Afrique du تلمسان: 5436، أنظر 2430, Puf, Paris, 1952, p.322

M.I.Eisenbeth, Le Juaïsme nord-africain, p.60 (76) (77) المرجع السابق، ص 61.

(78) نشرت الجريدة العاصمية الموالية للحركة الإصلاحية La Défense في عددها 96 بتاريخ 13 مارس 36 أ... رسالة مفتوحة للعديد من الشخصيات اليهودية للعامة ردا على "La Tribune libre (= المنبر الحر) لحرب La Dépêche d'Algérie عنوانه "المحنة الجزائرية "نورد أهم فقراته:

"مرة أخرى، تتهمون الإسرائيليين ملمحين بذلك خطأ دون شك بأن سياستكم تتمثل أساسا في تغذية معاداة الساحق في نفوس المسلمين، معاداة حديدة ومصطنعة. إن موقف اليهود في هذا النقاش صعب للغاية، فإن صمتوا سيحطيد الآخرين يعتقدون بأنهم يعارضون إجماعا مطالب الأهالي. وإن احتجوا على الوضع المزري الذي هم عليه إخواله المسلمون سيتهمون بأنهم يقعون إلى جانبهم. والحال إننا لا نرى بأنه من العدالة ، أن يظل، على هذه الأرض من صقلتها فرنسا وهن صورتها، الأهالي الذين يشكلون الأغلبية الساحقة من السكان قابعين في مترلة الرعايا وقبالتهم مستمتع بكل الحقوق في حين أن حقوقهم مقترة تقتيرا" الموقعون: و. بنيشو، أ نربون، م شكرون، الدكتور قاصد سوسي، الدكتور إيلي غزلان، فرناناند تبول.

هذا النص أعيد نشره في La Voix des Humbles, n°166, mar 1936

" him

راه) حزل هذه الشخصية) n arabe

الله) حول العلاقات بين الأ

82) أقلر مثلاً الشهاب ديد

(83) ليس من غايات هدد اا .

للجودية الجزائرية. إن أدون ادعاء الإحاطة :

84 الظر الهامش 3 في الع

والرحية الشهاب ولو مرة ا

أن هذا التقارب
 بيدو أن هذا التقارب

\$5) كتب أحد خصوم الإ
 حسة عبدون تأييدا قويا

indigers ). وهذا الأمر ا

الله تحلي ابن باديس إزاء الله الله

عنه من لدن السنيين الأكثر (3°) ومن ثم حشية العنصر ا

ور p.523, 524 : p.523, 524

أن لم يكن التقارب العرو
 بسميل التاخبين بين الموظة

مصلات المحلية بين العرب عني عدي ne française

عددة لسامية مقنعة "(فيفري

934 الشهاب، سيتمبر 934

(79) في افتتاحية الجريدة القسنطينية L'Entente (عدد 3، 12 سبتمبر 1935) تحت عنوان المسلطة (79) في افتتاحية الجريدة القسنطينية المسلطة ا

.Lévi-Provençal, L'Emir Shakib Arslan" dans COC. نظر: (80) حول هذه الشخصية، أنظر: IV,IX-X, 1er trim.1947, p.5-9: la collection genevoise, La Nation arabe Ch.André Julien, L'Afrique du Nord نظر: (81) حول العلاقات بين الأمير والوطنيين والإصلاحيين أنظر: en marche, p.21

(82) أنظر مثلا الشهاب ديسمبر 1933، ص 540-554 جانفي، ص 26-28.

(83) ليس من غايات هذه الدراسة النظر في الآثار التي قد حلفتها الدعاية الخارجية ذات المصدر الصهيوني أو غيره على الديانة اليهودية الجزائرية. إن مرمانا يقنصر فقط على الإبانة عن موفف الحركة الإصلاحية أمام الأحداث الدامية لأوت 1934 دون ادعاء الإحاطة بمشكل المسببات ولا المدووليات.

(84) أنظر الهامش 3 في الصفحة السابقة. نسجل بأنه انطلاقا من مارس إلى غاية جويلية 1934، لم تشر الصحيفة الإصلاحية الشياب ولو مرة واحدة إلى المشكل الفلسطيني.

(85) يبدو أن هذا النقارب كان مأمولا أيضا من قبل أعيان يهوديين لم يكونوا كلهم توافين إلى "شراء سلم"جيرالهم المسلمين.

(86) كتب أحد خصوم الإصلاحيين: "إن الأمر غير المعقول في هذه المسألة هو أن الفادة اليهود على الأقل قادة العاصمة يؤيدون تأييدا قويا القومية العربية في الجزائر (أي الإصلاحية الباديسية) (رابح زناني: indigène ). وهذا الأمر قد لوحظ منذ 1930: "إننا نرى في الآفاق حركة غريبة من التقارب تلوح بين بعض العناصر الإسلامية الجديدة"(إصلاحية): -problème nord- العناصر الإسلامية الجديدة"(إصلاحية): -africain, Paris, 1930, t.II, p.395

(87) دون تفريق في العدل والاحسان بين الأحناس والأديان (الشهاب، فيمري 1939، ص 1)

(88) تحلى ابن باديس إزاء الإباضيين بموقف مماثل من التسامح والرقق. الأمر الذي جلب له السخوية والانتقادات العنيفة من لدن السنيين الأكثر تعلقا بمالكيتهم.

(89) ومن ثم خشية العنصر الأوربي من مثل هذا التقارب الذي قد يقضي إلى عواقب انتخابية منافية لمصالحه.

AF, septembre 1934, p.523, 524 (90)

(91) لم يكن النقارب العربي اليهودي منذورا لأن يستقبل استقبالا إيجابيا من قبل الجميع. لاسيما وأنه كان من شأنه أن يستعبل الناحبين بين الموظفين السياسيين في البلد الأم من ذوي المطالب الاندماجية... والحال أننا نعرف بأنه بالموازاة مع الصلات المحلية بين العرب واليهود، كانت LICA تستير العديد من الانضمامات في صفوف المنقفين المسلمين...

ع (92) حتى L'Afrique française سلمت بوجود مثل هذه المسؤوليات وحددت موقعها في الشيوعية ونوع من "معاداة للسامية مقنعة"(فيفري 1935، ص 70)أنظر أعلاه.

(93) الشهاب، سبتمبر 1934، ص 490-491.

dans La D Algérie) dar انحا إلى حد بعيد سلمين وأنصارها

لية (دورة نوفمبر

Assemblées extraordinain dans Etudes, Le journal I

تم من منع الأهلي Assemble ننطينة: 13110، A. Chouraqui

(73) Assemb

13 مارس 1936 المنبر الحر) لجريدة

Nord, PUF, P

عذية معاداة السامية ن صمتوا سيجعلون ي هم عليه إخراقه ى هذه الأرض التي الرعايا وقبالتهم أقلية ن الدكتور قاستون (94) أن يكون هذا التصالح قويا ودائما فهذه مسألة أخرى لا يتبين علينا معالجتها الآن.

(95) وهكذا كان ابن باديس في عداد الشخصيات الدينية والسياسية التي دعيت للإستشارة في العاصمة من قبل لجنة التحقيق في أحداث قسنطينة التي أسسها الحاكم ج. كارد...

(96) كان طلبة الجامع الأخضر (الذي كان آنذاك أهم حلقة دراسية إصلاحية في الجزائر، تحت إشراف ابن باديس يمثلون لأول مرة في 1934 بحسوع الأقاليم الجزائرية (الشهاب، حويلية 1934، ص 1).

the state of the s

الفصل الث

لم تنل أح

عن صلابة تنظيه أدت الضرورات الضرورات مطالبها الاجتم السياسيين بانتظ السلطات الحكو المركة الإصلام الحياة السياسية الحياة السياسية مدته وفق النشا والحال أن تنظيما جيدا وم فتوسعها كان ي

الجزائر. لقد ك

# الفصل الثاني

. اسراف ابن بادیس)

اصمة من قبل لجنة

# نحـــو الــــذروة 1935 : المؤتمر الإصلاحي الأول

لم تنل أحداث أوت 1934 من الحركة الإصلاحية الباديسية، بل ساهمت في الإبانة عن صلابة تنظيمها ورسوحها في التراب الجزائري المترامي الأطراف. وفضلا عن ذلك، أدت الضرورات الظرفية بهذه الحركة إلى الاعتماد أكثر فأكثر على التشكيلات السياسية الإسلامية الطليعية، بحيث تسمع صوقها إما من أجل ضمان الدفاع عن نفسها أو لتأكيد مطالبها الاحتماعية والسياسية. وعلى نحو عكسي، سنجد الإصلاحيين إلى جانب السياسيين بانتظام مطرد، لمساعدهم في المنافسات الانتخابية أو لدعمهم في تدخلاهم لدى السلطات الحكومية أو الأوساط السياسية الباريسية.

وهكذا، انطلاقا من صيف 1934، أخذ نوع من التحالف يقوم بشكل بين بين الحركة الإصلاحية والعناصر الوطنية الإسلامية. ومن خلال سلسلة من التفاعلات، تأثرت الحياة السياسية بالنشاط الإصلاحي علما بأن النشاط الإصلاحي نفسه تفاوتت درجة شدته وفق النشاط السياسي للوطنيين الجزائريين، صعودا وهبوطا.

والحال أن الحركة الإصلاحية التي كانت بفضل ج ع م ج تقدم صورة هيئة منظمة تنظيما حيدا ومند بحة في المحتمع الجزائري، كانت تتأهب لأن تصبح الحزب الأكثر شعبية. فتوسعها كان يهبها قواعد عريضة يمكن أن تحلم هما أي حركة احتماعية أو سياسية في الجزائر. لقد كانت مهمتها التربية، التعليم، إيقاظ الوعي الوطني يجلب لها لا محالة

التعاطف على صعيد المجموعة الإسلامية كلها. منذ البداية، كان ينظر إلى الحركة كحزب: حزب الله أو حزب الإصلاح الإسلامي وحزب الثقافة العربية. صحيح أنه حزب ديني ولكنه وطني ومن حيث هو كذلك، فهو يعتزم الاضطلاع بتمثيل المجموعة الإسلامية في المجزائر تمثيلا كاملا.

هذه الإرادة في تمثيل المحموعة الإسلامية يمكن تحديدها بوصفها المحرك الأسلى للحركة الإصلاحية ابتداء من 1934-1935. ومن ثم شعرت هذه الحركة بالحاجة بل استجماع طاقاتها وتأكيد حضورها بشكل لافت للنظر. وهذه الحاجة بدت تبرز خاصة بعد الجمعية العامة لجويلية 1934 التي ضمت خمسة آلاف مندوب وقرابة خمسة آلاف الحرين اعتذروا عن الحضور (1). من جهة أخرى، تأكدت الأهمية التي اكتسبتها الحركة الإصلاحية في الجزائر، بفضل التأثير الذي مارسه ابن باديس في منطقة قسنطينة غداة الأياء المأساوية لأوت 1934.

ومن ثم، وابتداء من هاية 1934، بدت الحركة الإصلاحية قوية. لكن سنة 1935 من مواتية لها حدا على الأقل في البداية. ذلك أنه إثر أحداث فسنطينة (أوت 1934) التي نسبتها السياسة الرسمية ل"المشوشين"ومن بينهم الإصلاحيون الذين بحتلون مكانة هامة ضمنهم، حاء مرسوم رينيي Régnier بتاريخ 30 مارس 1935 ليعزز ترسانة القوائين والتدابير المتوقعة من أجل "قمع الغضب والمظاهرات ضد السياسة الفرنسية"(2). وحيال هذا المرسوم، تحلى الإصلاحيون بالصبر. ألم يكتب ابن باديس قائلا: "فنحن نستطيع أن مسم نوكد بأن هذا الأمر إن وقع تنفيذه بعدل وإنصاف لا يستطيع أن يمس أي مسم جزائري، فالمسلم الجزائري طالب حق وطالب إصلاح في دائرة الهدوء التأم والسكية المطلقة وقد ضربت الأمثال بخضوعه للقوانين وإطاعته للأوامر مهما كانت تلك الأوامر وتلك القوانين" (3).

غير أن الإصلاحيين تحلوا بالحيطة والحذر. واكتفوا بتعميق تأثيرهم وأحجموا عبى تعكير "الهدوء"الذي طالبت به الحكومة كشرط قبلي سابق لكل إصلاح في فائدة المجتمع

تسد عليه وزير الد لرضى وبعثت نوعا أحج امحاء الإه فيهم، نظرا لولائهم يتأروا لأنفسهم ويم فرين 1935(5). و. الأبطال والزعماء الح لأبطال والزعماء الح وصبة"(6). نلاحظ كيفية من كيفيات الم تبعهم، بإعادة تنش جوائرية؟

لإحلامي. وكان الإ

ومهما كان الأو فردهم في زعزعة تأثر ذلك أنه قبل 5 مهلا قط على الإص 1935، أعادت لهم و لام La Métropole حما"بأن الحاكم جو خذت أسماء مستخلف هما عند دخول الس

الحركة كحزب: أنه حزب ديني عة الإسلامية في

المحرك الأساس كة بالحاجة إلى لدت تبرز خاصة إلي أبية خمسة آلاف اكتسبتها الحركة نطينة غداة الأياء

كن سنة 1935 أوت 1934 أوت 1934 التي نلون مكانة هامة ترسانة القوانين نسية"(2). وحيال المتصليع أن يمس أي مسلم والسكينة التام والسكينة التوامر

م وأحجموا على ح في فائدة المحتمع

الإسلامي. وكان الإصلاحيون مستعدين أيما استعداد لاحترام هذا النوع من الهدنة التي شدد عليه وزير الداخلية لاسيما وأن الانتخابات الجزائرية الحديثة قد استثارت بعض الرضى وبعثت ثوعا من السكينة في النفوس(4).

أجّع امحاء الإصلاحيين المؤقت حصومهم المرابطيين. فهؤلاء، بفضل ثقة الإدارة فيهم، نظرا لولائهم اللامشروط وكذا معارضتهم للإصلاحيين، ظنوا بأن الوقت قلم حان ليثأروا لأنفسهم ويستميلوا تعاطف الناس نحوهم. وهكذا التأموا في مؤتمر من 15 إلى 17 أفريل 1935(5). ولما كانوا يرغبون في تسديد ضربة حاسمة، قدموا أنفسهم بوصفهم الأبطال والزعماء الحقيقيين للإسلام والثقافة العربية في الجزائر وكتراجمة لثلاثة ملايين من الأتباع! ومن بين آمانيهم: حرية تعليم العربية "وتنظيمه الرسمي على قواعد عريضة وصلبة" (6). فلاحظ هاهنا أحد المطالب الأساسية للإصلاحيين. هل كان الأمر يتعلق كيفية من كيفيات التقارب مع الحركة الإصلاحية أم بمناورة ذكية غايتها الظفر بجزء من أتباعهم، بإعادة تنشيط أحد الطموحات الثقافية العزيزة جدا على الجماعة الإسلامية الجزائرية؟

ومهما كان الأمر، فإن النية الديماغوجية، عبر التصريحات المرابطية، بينة حلية، وكذا رادتهم في زعزعة تأثير الحركة الإصلاحية، المحكوم عليها مؤقتا بالصمت.

ذلك أنه قبل 15 يوما من الإعلان عن "مرسوم كريميو" Décret Crémieux منه ذلك، لم يعمّر، خلال صيف سيلا قط على الإصلاحيين تنظيم دفاعهم، فصمتهم، مع ذلك، لم يعمّر، خلال صيف 1935، أعادت لهم ظروف سياسية جديدة سواء في الإطار الجزائري أو إطار البلد الأم La Métropole حرية التحرك الضرورية، فمنذ حوان 1935، أدركت "الأوساط العليمة حلا"بأن الحاكم حول كارد سيتمكن قريبا من الإعلان عن حقه في التقاعد، وهكذا أحذت أسماء مستخلفيه المحتملين تترى (7). وجراء ذلك كانت الجزائر تنتظر تغييرا سياسيا عند دخول السنة الجديدة، من جهة أخرى، بعد سقوط حكومة ب. أ. فلاندان علما عند دخول السنة الجديدة، من جهة أخرى، بعد سقوط حكومة ب. أ. فلاندان P.E.Flandi

رأس وزارة الداخلية. وهكذا استقبل رحيل مارسيل رينيي (9) الذي كان آنذاك ممجوحاً من قبل الوطنيين والإصلاحيين، بسبب المرسوم القمعي الذي يحمل اسمه، قلت استقبل في الأوساط الإسلامية كنهاية كابوس. غير أن الصعوبات التي واجهها لافال غداة مظاهرات 14 جويلية بباريس عززت الإحساس بالريبة الذي كان سائدا في الجزائر. وأمام تأرجح السلطة وفي انتظار حاكم عام جديد (10)، اعتبر الإصلاحيون بأن الوقت ملائم وقرريا الخروج من تحفظهم الحذر.

وهكذا خلال الاجتماع الذي تم في 29 حوان 1935، بالعاصمة، قررت اللحة المديرة ل ج ع م ج إرسال ثلاث فرق من الوفود الإصلاحية عبر الأقاليم الجزائرية لإعادة تنشيط القروع وبعث الدعاية الدينية والاجتماعية وإعادة تأكيد الحضور الإصلاحي حيثما اقتضى الأمر ذلك (11). هذه البعثات الدعائية تمت في حويلية وأوت، وأفضت لا إلى استعادة القواعد الإصلاحية فحسب، بل أيضا إلى تحضير الجمعية العامة ل ج ع م ج التي كان من المفروض أن تلتم شهرا بعد ذلك في العاصمة والتي أريد جعلها حدثا مشهودا.

في الظروف التي أشرنا إليها منذ حين، كان لهذه الجمعية أن تكون بالنسبة للحركة الإصلاحية فرصة لا مثيل لها لمعاودة الظهور في مقدمة الساحة الجزائرية واستعادة الصيت الواسع ضمن السكان المسلمين.

لكن، قبل تنظيم الجمعية العامة للعلماء، تميز الدحول في الجزائر بالتئام المؤتمر الخامس للطلبة المسلمين لشمال إفريقيا بتلمسان من 6 إلى 10 سبمبر (12). أستار هذا الحدث نشاطا جما وسط الإصلاحيين التلمسانيين. وكانت مشاركة الإصلاحيين متميزة (المداخلة المدوية للسبخ الإبراهيمي على سبيل المثال). وقد عكست اللوائح الختامية التي صادق عليها الطلبة المغاربيون أفكار الإصلاحيين بشكل دقيق. وهكذا كانت النتيجة المباشرة للمؤتمر الخامس للطلبة المسلمين الجزائريين لشمال إفريقيا صحوة سياسية في الجزائر بعد شهر من الفتور المترتب عن مرسوم كريميو. من جهة أخرى، ذكرت الموضوعات التي بلورها المؤتمر والتي حظيت بإشهار واسع (الوحدة والتضامن المغاربيان، نشر التعليم وتحديثه، محاربة

. مبد والأحكام المسبقة وا وصلاحية. هذا الاتفاق في من الصبت، بما ألهم تلقو ماسلامي.

لقد خدم مؤتمر تلمسا كانت تتأهب لعقد حلسا ستيقظ، والطريق أصبح م المؤتمر "فرضت نفسها ع آكثر إغواء و"حداثة" من ف

# المؤتمر الإصلا

انعقد المؤتمر الأول تميزت هذه التظاهرة با للجمعية العامة.

فالاجتماعات السمتناه في البساطة. فالجله من الذكر الحكيم من الأدبي. في الجلسة الثانية باللجنة المنتهية عهدتما. وقراءة آي من القرآن بعد المداخلات المختلفة م ج، ثم تحرّر اللوائح و

آنذاك ممجوحاً قلت استقبل في غداة مظاهرات . وأمام تأرجع ت ملائم وقرروا

الجزائرية لإعادة لإصلاحي حيثما وأفضت لا إلى بح ع م ج الحق حدثًا مشهودا.

واستعادة الصيت

، قررت اللجنة

مام المؤتمر الخامس متنار هذا الحدث متميزة (المداخلة التي صادق عليها ق المباشرة للمؤتمر راثر بعد شهر من التي بلورها المؤتمر و تحديثه، محاربة معاربة

الأمية والأحكام المسبقة والآفات الاجتماعية إلخ) الجزائريين بالأفكار الأساسية للحركة الإصلاحية. هذا الاتفاق في الرأي بين الطلبة والإصلاحيين زود هؤلاء الإصلاحيين بمزيد من الصيت، بما ألهم تلقوا تزكية العناصر الأكثر حركية والأكثر تثقفا في المجتمع الإسلامي.

لقد حدم مؤتمر تلمسان الحركة الإصلاحية حدمة جليلة، لاسيما وأن الحركة هذه كانت تتأهب لعقد جلساتها في الأسبوع الموالي (1517 سبتمبر). كان الرأي العنام قد استيقظ، والطريق أصبح معبدا والجو مواتيا. وهكذا يمكننا الذهاب إلى الاعتقاد بأن فكرة المؤتمر "فرضت نفسها على الإصلاحيين بفضل تظاهرة الطلبة، لأن الفكرة، فيما يبدو، أكثر إغواء و "حداثة"من فكرة "الجمعية العامة" (13).

## المؤتمر الإصلاحي

انعقد المؤتمر الأول للحركة الإصلاحية إذن في العاصمة من 15 إلى 17 سبتمبر 1935. ثميزت هذه التظاهرة بابتكار هام قد يبرّر إلى حدّ بعيد التخلي عن الصيغة التقليدية للجمعية العامة.

فالاجتماعات السنوية السابقة للإصلاحيين كانت تجري وفق طقس أو بروتوكول متناه في البساطة. فالجلسة الأولى تتمثل في افتتاح الاجتماع بخطاب الرئيس ثم قراءة آي من الذكر الحكيم من قبل تلميذ من تلاميذ المدارس الإصلاحية فقراءة ومناقشة التقرير الأدبي. في الجلسة الثانية، تتم قراءة ومناقشة التقرير الحالي وقد يجري كذلك تصويت الثقة باللحنة المنتهية عهدتما. في اليوم الموالي، يتم تعيين اللحنة المديرة الحديدة وتبادل التهاني وقراءة آي من القرآن الكريم والقصائد الشعرية تمجد الجمعية (أو رئيسها ابن باديس). بعد المداخلات المختلفة، يلقي الرئيس خطاب الاختتام وفيه يؤكد مبادئ وأهداف ج ع ج، ثم تحرّر اللوائح والتهاني الموجهة للإدارة المركزية والحكومة.

فيما يتعلق بالمؤتمر، فإن الأمور قد جرت على نحو مغاير، أولا لأن مدته كانت أربعة أيام وأن برناجحه كان مكتفا جدا ثم لأن تصور الأشغال كان جديدا للغاية. ففضلا عن الإلترامات القانونية التي تقع على كاهل اللجنة المنتهية عهدتما، وفضلا عن تعيين اللحة المديرة الجديدة، كان على المؤتمرين أن ينظموا ندوة symposium إصلاحية حقيقية. وقد قدمت تقارير متعلقة بواقع الحركة الإصلاحية في البلاد كما خصصت دراسات لمختلف أوجه الدعاية الإصلاحية ، باختصار، كان على هذا المؤتمر أن يعرض حصيلة وأن يسطر الآفاق الآنية للحركة الإصلاحية في الجزائر.

ولما كان الإصلاحيون على وعي بالأهمية الاستئنائية لمؤتمرهم الأول، فقد قرروا أن يصدروا ملحصا دقيقا عنه نشر في "سجل مؤتمر جمعية العلماء المسلمين الجزائريين"(14). تنطوي هذه المطبوعة على فائدة جمّة لألها تبرز الخطوط الكبرى للحركة الإصلاحية الباديسية في 1935 إذ نجد فيها معلومات رسمية حول المبادئ والغايات الكبرى للنشاط الإصلاحي (وهي عناصر سنقف عندها في الكتاب اثناني المخصص للأوجه المذهبية اللحركة الإصلاحية الجزائرية). لكن للأسف، فيما يتعلق بالتنظيم المادي والبنية التحتية المدرسية وتشييد المباني الخاصة بالعبادات أو النوادي الثقافية والإحصائيات (الموظفون؛ تلاميذ المدارس، توزيع الصحف الإصلاحية، الأعضاء النشطون إلخ)، فإن السحل لا يوفر أية معلومة دقيقة أو رقماً، وهذا من النقائص التي تبعث على الأسف.

بيد أن محتوى هذه الوثائق يسمح بتكوين فكرة عن أهمية الحركة الإصلاحية في 1935. فقائمة الخطباء الذين نشطوا في أعمال المؤتمر دالة للغاية. فهي تبرز الإطارات العليا والعناصر المحركة للحركة الباديسية. لكن إن نحن استثنينا زعماء المرحلة الأولى، الذين قدمناهم سابقا (15)، فإننا نلاحظ على الساحة الإصلاحية ثلاثين أستاذا شابا ذوي مواهب مختلفة (16). إلهم المسؤولون عن الفروع الكبرى للمدن الداخلية. وينم عددهم عن نزايد هائل للبنية الإصلاحية.

وهكذا بدل الوقوف عدد الاحتماعي أكثر. حيى أحدثه. فالعروض حيهاب إشاعة غاية في فيمة توثيقية محدودة. لئن كان المؤتمر الإو

فلأنه يختم رسميا فترة عنأ

التيجة الإيجابية لهذا الوتأثيرهم الهام على الجم هذا الوعي كان ح هذا التاريخ، سيلاحظ عتمع الإسلامي وتعز تدريجي للدعاية ألإصلا حد بعيد من المعطيات من خريف 1935.

عاية تلكم اللحظة،

عابحث عن التحالف
مرودة بتحربة سياسية
هذا التقارب الت
يديولوجي، جعل الح
عسى الغايات الدنيوية
حساب إشعاعها الدين

غير ألهم مع اختيا

ته كانت أربعة اليقة فقضلا عن تعيين اللحنة قد حقيقية. وقد السات لمختلف سيلة وأن يسطر

فقد قرروا أن لجزائريين"(14). كة الإصلاحية الكبرى للنشاط للأوجه المذهبية والبنية التحتية التحتية السحل لا يوفر

الإصلاحية في الإطارات العليا أن الأولى، الذين تناذا شابا ذوي أن وينم عددهم

وهكذا بدل الوقوف على البعد الثقافي لهذا المؤتمر الإصلاحي الأول، نؤثر تسحيل بعده الاجتماعي أكثر. إن النقاشات التي أقضى إليها أقل أهمية، في المحصلة، من التحنيد الذي أحدثه. فالعروض المختلفة لم تأت بأي تحوير للمذهب الإصلاحي الذي أشاعته الشهاب إشاعة غاية في البساطة، في حين أن السحل، في هذا الباب، لا ينطوي إلا على قيمة توثيقية محدودة.

لتن كان المؤتمر الإصلاحي الأول يشكل تاريخا مشهودا في تاريخ الحركة الباديسية، فلأنه يختم رسميا فترة عشر سنوات من التطور (17) ويوفر مناسبة للقيام بحصيلة. ويبدو أن النتيجة الإيجابية لهذا المؤتمر تتمثل في وعي الإصلاحيين برسوخهم العميق في البلاد وتأثيرهم الهام على الجماهير.

هذا الوعي كان حاسما على التطور اللاحق للحركة الإصلاحية, بالفعل، انطلاقا من هذا التاريخ، سيلاحظ نزوع الإصلاحيين إلى تنصيب أنفسهم الناطقين الحصريين باسم محتمع الإسلامي وتعزيز كونهم مستودع الشرعية الوطنية. وسيترتب عن ذلك ميل تدريجي للدعاية الإصلاحية صوب الجال السياسي، والحال أن هذا الميل يستمد تبريره إلى حد بعيد من المعطيات الجديدة للسياسة الجزائرية وكذا من تطور السياسة الفرنسية انطلاقا من عريف 1935.

غير أنهم مع احتيارهم الخروج من الإطار الديني والثقافي الذي حصروا أنفسهم فيه على غاية تلكم اللحظة، أدركوا ووقفوا على عدم فعالية أحاديتهم اللغوية. وهكذا اضطروا في البحث عن التحالف مع العناصر اللائكية بل المتخلصة من المعتقدات الدينية ولكنها مزودة بتجربة سياسية ومتقنة للثقافة الفرنسية الضرورية.

هذا التقارب التكتيكي بين الإصلاحيين والسياسيين (المسلمين) المحترفين، دون تمييز إيديولوجي، جعل الحركة الإصلاحية تظهر أحيانا بمظهر الحركة الوطنية الحريصة أكثر على الغايات الدنيوية منه على الأبعاد الدينية, وهذا لمما زاد من تأثيرها السياسي على حساب إشعاعها الديني وفعاليتها الثقافية.

غداة مؤتمرها الأول، كانت الحركة الإصلاحية في طريق النصر. ولا شك أن سنة 1936 كانت سنة بلوغ الذروة، ولكنها كانت أيضا بداية تشتتها بين المطالب الخاصة ومستلزمات انخراطها في الحياة السياسية الجزائرية.

# II. 1936: الالتزام السياسي

كانت سنة 1936 بالنسبة للحركة الإصلاحية الباديسية السنة الأكثر ثراء في تاريخها من حيث انتصاراتها الباهرة ومن حيث انكساراتها المؤلمة. ففي 1936، شهد الإصلاحيون أياما ملحمية خلال التئام المؤتمر الإسلامي الأول في العاصمة الذي كانوا المبادرين إليه وأهم صنّاعه. كما شاهدوا أيضا تمزقات الشك وعنف النوائب غداة قضية العقي وكحول المضنية. فبقدر ما كان الحدث الأول مواتيا لبعض الوقت بالنسبة للحركة الإصلاحية من حيث تمكينها من التحكم في الرأي العام الإسلامي وجعل ابن باديس يبلغ الذروة، كان الحدث الثاني سببا للفرقة في صلب الحركة الإصلاحية كما في صلب الجماعة الإسلامية.

إن حدث 1936 الذي سيشد انتباهنا هاهنا أكثر هو المؤتمر الإسلامي الجزائري، لا لأن أبوّته تعود إلى ابن باديس فحسب بل أيضا لأنه يصور بشكل حلي انخراط والتزام الحركة الإصلاحية الباديسية في الحياة السياسية الجزائرية.

# أ- الظروف

1. إن فكرة تنظيم مؤتمر يمثل الساكنة الإسلامية تمثيلا حقيقيا صدرت في المرة الأوفى عن ابن باديس، عن طريق حريدة الدفاع La Défense (وهي صحيفة تعتمد اللسان الفرنسي، وموالية للحركة الإصلاحية)، في بداية جانفي 1936 (18)، ومن المحتمل أن زعيم الحركة الإصلاحية، الذي انتشى بانتصار مؤتمره المنعقد في سبتمبر 1935، قد سعى

لح توسيع قواعد مؤ لحزائر العربية الإسلا فبالنسبة لابن لحماهير الإسلامية ( معليتهم لدى السلطان ف شكل تجمعات ك هرنسية وجعلها ترابي

The second secon

شك أن سنة الطالب الخاصة

ثراء في تاريخها لد الإصلاحيون الله المبادرين إليه ق قضية العقبي النسبة للحركة ابن باديس يبلغ

واثري، لا لأن والتزام الحركة

كما في صلب

في المرة الأولى ة تعتمد اللسان ومن المحتمل أن ذ193، قد سعى

إلى توسيع قواعد مؤتمره الإصلاحي المقبل لكي يجعل منه نوعا من وصف للأحوال العامة للجزائر العربية الإسلامية Etats Généraux de l'Algérie arabo-musulmane .

فبالنسبة لابن باديس الذي كان لا يقيم وزنا كبيرا لجل الممثلين الشرعيين للجماهير الإسلامية (نظرا لسلوكاتهم السياسية أو لصفتهم "المفرنسية") ويشك كثيرا في فعاليتهم لدى السلطات الفرنسية، فقد كان يعتقد بأن التجنيد العام للرأي العام الإسلامي في شكل تجمعات كبرى منظمة ومؤتمرات هو الوحيد الكفيل بالتأثير على الحكومة الفرنسية وجعلها تراجع سياستها الأهلية.



جرائد مؤيّدة للحركة الإصلاحية



جرائد مؤيدة للحركة الإصلاحية



2:11

| المساديق الأفتراع                      |
|----------------------------------------|
| حهة الشعبية.                           |
| يعد وصول                               |
| رياح الكبير (0                         |
| الشعب الفرند                           |
| حشاكل الجزائرية                        |
| في ظرف كها                             |
| وية والتشدد إزا                        |
| مسيا من وجهة                           |
| 1936، في انتظ                          |
| فذكري أ                                |
| حبيدة وسط الجما                        |
| حطة من جل و                            |
| حدافة العربية (إ                       |
| ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| حد لريبة والقيود،                      |
| وقد كتيت الث                           |
| حبة الشعبية على                        |

1936، التي منحت ا

وصاية قد تفاءلت

المال الجسيمة. فرج

كرا ووعدوا وأكد

إن سائر الطبة

| A V                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | VIV.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | The second secon | AND REAL PROPERTY AND INC. |                        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|------------------------|
| otre Progra                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ımme                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                            |                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                            |                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | op Tour                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | material by                |                        |
| A DE MAN SE<br>A DE SE SE<br>A DE | اغ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | البيا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                            |                        |
| (2)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | # 23 minutes to the control of the c |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | المقاطرانو ا               | all of the Post States |
| Haraman M. I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | entra Delega                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 1                          | 1'- E*                 |
| Appropriate to the second of the second                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 1100                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | الحلال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ١ (ك                       |                        |
| 1200000                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                            | w 40/6/5e              |

2. لئن كانت فكرة ابن باديس قد شهدت تجاحا جما فلأن الظروف العامة كانت مواتية لجميع الآمال. فتدهور الوضع السياسي في فرنسا في بداية 1936 (سقوط حكومة لافال في 24 جانفي 1936) كان من شأنه أن يشجع الوطنيين الجزائريين. لقد كتب ه ستورت هوقس H.Stuart Hughes يقول: "كم يحصل أبدا أن انحارت السمعة والمعنويات الفرنسية مثل الحيارها هذا اليوم (في 3) من بداية ماي 1936، حيث دعي الشعب إل صناديق الاقتراع لانتخاب غرفة نواب جديدة" (19). كانت هذه الانتخابات انتصارا للحبهة الشعبية.

بعد وصول ليون بلوم Léon Blum إلى الحكم، استشعر الإصلاحيون والوطنيون الارتياح الكبير (20). وسرت نسمة من الأمل في المجتمع الإسلامي كافة، إذ اقتنعت آنئذ بأن الشعب الفرنسي، من خلال حكّامه الجدد، لن يتوانوا عن الإتيان بالحل اللبرالي ألمشاكل الجزائرية.

في ظرف كهذا، كان من الصعب على الإدارة الجزائرية الاستمرار في اعتماد سياسة الريبة والتشدد إزاء الاتجاهات الوطنية التي كانت تعد الحركة الإصلاحية الباديسية من ضمنها من وجهة قبلية (21). وقد كان الجو السياسي بالعاصمة، خلال الشهور الأولى من 1936، في انتظار انتخابات الربيع، متوترا كما في السابق. غير أن التغير كان يلوح في الآفاق. فذكري أحداث أوت 1935 كانت تحدو الناس إلى عدم التسبب في اضطرابت حديدة وسط الجماهير الإسلامية. وهكذا، شعرت جمعية العلماء المحرومة إلى غاية نلكم ملحظة من جل وسائل التعبير، بناء على مرسوم كريميو والتدابير السابقة التي تنتظم مصحافة العربية (22)، بالانفراج ينبسط حولها تدريجيا. ومنذ فيفري 1936، أمكنها مصدار جريدة جديدة اسمها "البصائر"التي أو كلت تحريرها للطيب العقبي (23). فلقد ولى عهد الربية والقيود، وهكذا صار في مقدور الإصلاحيين النظر إلى المستقبل بتفاؤل.

وقد كتبت الشهاب التي كانت تتابع باهتمام النطور السياسي في فرنسا، منذ ظهور الجبهة الشعبية على الساحة البرلمانية، بصريح العبارة تقول غداة انتخابات أفريل-ماي 1936، التي منحت النصر لمعسكر اليساريين :

"إن سائر الطبقات العاملة في فرنسا وسائر سكان المستعمرات وبلاد الحماية والوصاية قد تفاءلت بمصير الحكم إلى رجال الواجهة الشعبية. وعلقت على هذا الحكم لآمال الجسيمة. فرجال الشعب الذين سيؤلفون الوزارة في أوائل شهر جوان المقبل طالما عطبوا ووعدوا وأكدوا ألهم سيجعلون كل همهم تحسين حالة العمال والقضاء على البطالة

عامة كانت وط حكومة للد كتب ه. والمعنويات الشعب إلى

وتوزيع الثروات توزيعا عادلا...فالطبقات العاملة وأهالي المستعمرات الذين يئسوا من عدالة أحزاب اليمين...قد عادت إليهم الآمال" (24)

3. بالموازاة مع الانفراج الذي استشعره الإصلاحيون، جراء تطور السياسة الفرنسية والوضع الجزائري نفسه، كان من شأن التغيرات الحاصلة في المحميتين الجحاورتين، أن تقوي تفاؤل الحزب الباديسي. ففي تونس، كان ذهاب المقيم غير الشعبي مارسيل بيروتان إيذان بنهاية سياسة التشدد حيال الوطنيين. بعد تعيين المقيم الجديد أرمان قيون (في 7 مارس 1936) بقليل، اتخذ هذا الأخير سلسلة من قرارات الرحمة لصالح المعتقلين السياسيين والممنوعين من الإقامة وطلبة جامع الزيتونة (22 أفريل). وكان لرضى الأوساط الوطنية التونسية الشديد آثار إيجابية على الحركة الإصلاحية الجزائرية التي كانت روابطها مع الوسط الزيتون ومع الدستور قوية وصلبة.

من جهة أخرى، أثار المدّ الوطني بالمغرب، تحت قيادة علال الفاسي ومحمد بن الحسن الوزاني اهتمام وعناية الوطنيين والإصلاحيين الجزائريين. وليس من المبالغة القول بأن بحيء الجبهة الشعبية قد استثار، في شمال إفريقيا برمتها، آمالا عظيمة في صفوف المسلمين وحور القوات السياسية التي ظلت إلى غاية تلكم اللحظة محصورة (25). وهذا ما جعل النشاف السياسي الجم يحمّس الجماعة الإسلامية الجزائرية والتي شارك فيها ابن باديس مشاركة قوية.

## ب- الإصلاحيون والمؤتمر

أثارت التحولات السياسية الحاصلة خلال 1936 سواء في الجزائر وفرنسا وإفرية الشمالية وحتى في الشرق الأوسط، أمل الانعتاق والتحرر في الساكنة الإسلامية الجزائرية. وقد أحس الناطقون باسم المجتمع الإسلامي، الواعون بالآفاق المواتية التي توفرها الأوضاع السياسية في فرنسا، بضرورة الإسراع في تجنيد الرأي العام الإسلامي. وكان على هذا التحنيد أن يطرح بوضوح على الرأي العام الفرنسي ورجال الدولة الفرنسية تطلعات

لتعب الجزائري الحرائري الإسلامي الجزائري سبق لنا أن 1936 من اقتراح السيم الإبراهيمي وساحعلت الجاق التشريعية (غداة الحقة ملائم لبعد الحداد الح

عقد اجتماع (من باديس) وقدر شريح مزدو شريح مزدو سحضير المؤتمر الإسلام المسلمين إلى تنظيم بعد خمسة ع

ويس ج ع م ج

لا نرى حاجة قط الإبانة عن د وخبادرات التي اتخذ لئن كان الإص التن كان الإص التفانين. لقد ساهـ

كان رئيس الجمعيا

ات الذين يتسوا من

طور السياسة الفرنسية المرتسية المحاورتين، أن تقوي مارسيل بيروتان إيذانا الن قيون (في 7 مارس الح المعتقلين السياسيين رضى الأوساط الوطنية لين كانت روابطها مع

لفاسي ومحمد بن الحسن المبالغة القول بأن مجيء صفوف المسلمين وحرر ). وهذا ما جعل النشاط فيها ابن باديس مشاركة

الجزائر وفرنسا وإفريقيا ماكنة الإسلامية الجزائرية. واتية التي توفرها الأوضاع إسلامي. وكان على هذا الدولة الفرنسية تطلعات

الشعب الجزائري المسلم. وكانت ثمرة هذا التجنيد العام للرأي العام النثام المؤتمر الإسلامي الجزائري في 7 حوان 1936 (26).

سبق لنا أن أشرنا إلى أن فكرة المؤتمر الإسلامي الجزائري كانت منذ بداية حانفي 1936 من اقتراح الشيخ ابن باديس (27). ولكن هذا النداء، باعتراف الشهاب نفسها (البشير الإبراهيمي) كان منذورا لأن يبقى حبرا على ورق لولا قيام ظروف سياسية في فرنسا جعلت الجزائر تستفيد من نوع من الليبرالية. ومنذ الإعلان عن نتيجة الانتخابات التشريعية (غداة 3 ماي) وتشكيل حكومة ليون بلوم (4 جوان)، ارتأى ابن باديس أن الوقت ملائم لبعث فكرته. لأجل ذلك، التمس دعم فيدرالية المنتخبين المسلمين لقسنطينة الموقت ملائم لبعث فكرته. لأجل ذلك، التمس دعم فيدرالية المنتخبين المسلمين لقسنطينة رئيس ج ع م ج علاقات موسومة بالثقة منذ أحداث أوت 1934 (28).

عقد احتماع إعلامي بقسنطينة في 15 ماي تحت الرعاية المشتركة لجمعية العلماء (ابن باديس) وفدرالية المنتخبين المسلمين (بن حلول). وهكذا زكيت فكرة المؤتمر. حينئذ، نشر تصريح مزدوج اللغة موجه للمسلمين الجزائريين موقع بتوقيع "اللجنة القسنطينية لتحضير المؤتمر الإسلامي الجزائري". دعيت فروع ج ع م ج وفدراليات المنتخبين للسلمين إلى تنظيم أنفسهم استعدادا للمؤتمر الذي كان يزمع إقامته في أقرب الآجال.

بعد خمسة عشر يوما، في 6 جوان التأم اجتماع تحضيري بنادي الترقي. في اليوم على الأحد 7 جوان 1936، افتتح رسميا المؤتمر الإسلامي الجزائري الأول.

لا نرى حاجة إلى استعراض مجرى أشغال هذا المؤتمر هاهنا أو تقييم حصيلته. إننا نود عقط الإبانة عن دور الإصلاحيين في تنظيم هذا المؤتمر وتسيير أشغاله وتوجيه قراراته و لمبادرات التي اتخذت باسم المجموعة الإسلامية الجزائرية.

لئن كان الإصلاحيون هم المبادرون بتنظيم هذا المؤتمر، فقد كانوا أيضا من صانعيه عفانين. لقد ساهم ابن باديس والإبراهيمي والعقبي وخير الدين مساهمة نشطة في أشغاله. كذا رئيس الجمعية وبعض أعضائها في اللجنة التنفيذية للمؤتمر. كما نجدهم أيضا في

ت الذين يئسوا من

ور السياسة الفرنسية المجاورتين، أن تقوي مارسيل بيروتان إيذانا في 7 مارس في 1 مارس المعتقلين السياسيين في الأوساط الوطنية في كانت روابطها مع

سي ومحمد بن الحسن لبالغة القول بأن بحيء غوف المسلمين وحرر وهذا ما جعل النشاط ا ابن باديس مشاركة

فزائر وفرنسا وإفريقيا له الإسلامية الجزائرية. التي توفرها الأوضاع مي. وكان على هذا ولة الفرنسية تطلعاب

الشعب الجزائري المسلم. وكانت ثمرة هذا التجنيد العام للرأي العام التئام المؤتمر الإسلامي الجزائري في 7 حوان 1936 (26).

سبق لنا أن أشرنا إلى أن فكرة المؤتمر الإسلامي الجزائري كانت منذ بداية جانفي 1936 من اقتراح الشيخ ابن باديس (27). ولكن هذا النداء، باعتراف الشهاب نفسها (البشير الإبراهيمي) كان منذورا لأن يبقى حبرا على ورق لولا قيام ظروف شياسية في فرنسا جعلت الجزائر تستفيد من نوع من الليبرالية. ومنذ الإعلان عن نتيجة الانتخابات التشريعية (غداة 3 ماي) وتشكيل حكومة ليون بلوم (4 جوان)، ارتأى ابن باديس أن الوقت ملائم لبعث فكرته. لأجل ذلك، التمس دعم فيدرائية المنتخبين المسلمين لقسنطينة الوقت ملائم لبعث فكرته. لأجل ذلك، التمس دعم فيدرائية المنتخبين المسلمين لقسنطينة رئيس ج ع م ج علاقات موسومة بالثقة منذ أحداث أوت 1934 (28).

عقد احتماع إعلامي بقسنطينة في 15 ماي تحت الرعاية المشتركة لجمعية العلماء (ابن باديس) وفدرالية المنتخبين المسلمين (بن جلول). وهكذا زكيت فكرة المؤتمر. حينقذ، نشر تصريح مزدوج اللغة موجه للمسلمين الجزائريين موقع بتوقيع "اللجنة القسنطينية لتحضير المؤتمر الإسلامي الجزائري". دعيت فروع ج ع م ج وفدراليات المنتخبين المسلمين إلى تنظيم أنفسهم استعدادا للمؤتمر الذي كان يزمع إقامته في أقرب الآجال.

بعد حمسة عشر يوما، في 6 حوان التأم اجتماع تحضيري بنادي الترقي. في اليوم التالي، الأحد 7 حوان 1936، افتتح رسميا المؤتمر الإسلامي الجزائري الأول.

لا نرى حاجة إلى استعراض بحرى أشغال هذا المؤتمر هاهنا أو تقبيم حصيلته. إننا نود فقط الإبانة عن دور الإصلاحيين في تنظيم هذا المؤتمر وتسيير أشغاله وتوجيه قراراته والمبادرات التي اتخذت باسم المجموعة الإسلامية الجزائرية.

لئن كان الإصلاحيون هم المبادرون بتنظيم هذا المؤتمر، فقد كانوا أيضا من صانعيه لمتفانين. لقد ساهم ابن باديس والإبراهيمي والعقبي وخير الدين مساهمة نشطة في أشغاله. كان رئيس الجمعية وبعض أعضائها في اللجنة التنفيذية للمؤتمر. كما نجدهم أيضا في

صلب الوفد المكلف بتقديم الميثاق المطلبي الذي وضعه المؤتمر والدفاع عنه بباريس المختصار، كما لاحظ ذلك عن حق في تلك الفترة أ.ج. بوفروي: "في كل مكانه ودائما، في المظاهرات التي سبقت وصاحبت وتابعت هذا "المؤتمر"، ظهر العلماء والهموا وسيروا" (29).

هذه الملاحظات تبرز درجة التزام الإصلاحيين السياسي، انطلاقا من صيف 1936 فالحركة الباديسية التي وفقت إلى حدّ الآن في المحافظة على الطابع الديني والثقافي للحركة أخذت شيئا فشيئا تكنسي مظهر الحزب السياسي. لقد أدت طبيعة التزامها إلى تتحالف مع مختلف الترعات الممثلة للرأي العام إن قليلا أو كثيرا، بما في ذلك الشبوط وأنصار مصالي (30). صحيح أن الأمر كان يتعلق آنذاك بتحديد برنامج سياسي يعكم طموحات مجموع الشعب الجزائري المسلم ومن شأنه أن يجمع الناطقين على الدفاع طموحات مجموع الشعب الجزائري المسلم ومن شأنه أن يجمع الناطقين على الدفاع (31). وهذا يفسر كون ابن باديس لم يستنكف من إدراج حزبه إلى جانب بعض الترعات التي لا يشاطر إيديولوجيتها قط، ولكنه كان متضامنا معها على الصعيد الوطنية

قوي الالتزام السياسي للحركة الإصلاحية بدءا من أوت 1936 إثر اغتيال المالكي محمود بن دالي المدعو كحول. وقد ألفت جمعية العلماء، في شخص بالعاصمة الطيب العقبي، في قلب هذه المسألة مباشرة (32).

ونظرا لغموض المسألة والسر الذي أحيط بها، انقسم الرأي العام الإسلامي. الانقسام انتشر في صلب الحركة الإصلاحية نفسها. ولئن كانت المسألة قد ألبت الجعلى أنصار وخصوم الطيب العقبي، فإنها قد ساهمت في تأليب حزء من الرأي الإسلامي على الإدارة. بالفعل، لقد اتهمت الإدارة بكونها سعت إلى الإساءة للحاحركة الإصلاحية. وقد نسبت لها نوايا ومقاصد ماكيافيلية في الوقت الذي الإصلاحيون بدؤوا يسمعون صوتهم بباريس.

وهكذا أدت قضية كحُول العقبي إلى إشاعة جو من الريبة بين الإصلاحيين والإد الفرنسية بشكل نهائي. وقد سعى ابن باديس وأصدقاؤه إلى إظهار الحقيقة. أدى =

الكاح بالإصلاحيين إل وقف السياسية للحرك هكذا إذن أبرز الم الحلاحية وعجّلا بانخ محج والثقافي المتضافر ويوصفها قوة وط حمية ومن دعاة القو من باب التذكير، 🚅 نشره شهادته الس م أنا". وقد رد عليه 🗾 يمكنه أن يكون فر ہے یتحرؤون علی ا معب الجزائري المسلم وهكذا نرى أنه اب م أن تنصب نفسها ح فين، الذين كان -حضرين"الصغيرة، محملة بتقاليدها الثقافيا ولما كان الإصلا-و التغلب على النرعا وساء أمسوا كذلك إحلاحية الباديسية ا

وحد على الساكنة الإ

الكفاح بالإصلاحيين إلى محاكمة الإدارة والنظام الاستعماريين، وأفضى ذلك إلى تصلب المواقف السياسية للحركة الإصلاحية الجزائرية.

هكذا إذن أبرز المؤتمر الإسلامي لجوان 1936 وقضية كحول العقبي صيت الحركة الإصلاحية وعحّلا بانخراطها في صفوف الحركة الوطنية الجزائرية. وقد أكسبها نشاطها الديني والثقافي المتضافر مع نشاطها السياسي تأثيراً جما في البلاد.

وبوصفها قوة وطنية أصبحت هذه الحركة مخيفة في نظر الإدارة. وبوصفها حركة إسلامية ومن دعاة القومية العربية، أضحت تزعج أنصار الاندماج الفرنسي الإسلامي.

من باب التذكير، نشير إلى التنبيه المشهود الذي وجهه ابن باديس إلى فرحات عباس غداة نشره شهادته السياسية بوصفه مستشارا عاما لسطيف، الملخصة في العبارة "فرنسا هي أنا". وقد رد عليه ابن باديس بعكس ذلك تماما بقوله [ الشعب الجزائري ليس فرنسيا ولا يمكنه أن يكون فرنسيا] (33). واضاف قائلا بأن أولئك لدين يتحرؤون على الحديث كفرحات عباس ليسوا مؤهلين قط للإدلاء بشهادهم باسم لشعب الجزائري المسلم.

وهكذا نرى أنه ابتداء من 1936، عقدت الحركة الإصلاحية ، بلسان رئيسها، العزم على أن تنصّب نفسها الناطق المؤهل باسم المجموعة الإسلامية بالجزائر. وحيال السياسيين الحترفين، الذين كان جلهم من المنتصرين للثقافة والعادات الفرنسية ويمثلون أساسا طبقة متحضرين الصغيرة، اضطلع الإصلاحيون بدور التراجمة الأوفياء للجماهير التي كانت متعلقة بتقاليدها الثقافية والدينية.

ولما كان الإصلاحيون على وعي بألهم يمثلون غالبية الناس، فقد سعوا إلى مراقبة بل و التغلب على الترعات الأخرى من الرأي العام الإسلامي. إن هؤلاء المحتجين في نظر فرسا، أمسوا كذلك في نظر أنصار الاندماج (34). وقد مكّن النشاط السياسي للحركة فرساء أمسوا كذلك من الظفر مع نشاطه الديني والثقافي هذه الحركة من الظفر بميمنة وسعة على الساكنة الإسلامية.

عنه بباريس. كل مكان، ملماء وألهموا

صيف 1936. هافي للحركة. تزامها إلى أن الشيوعيون سياسي يعكس على الدفاع عنه حالب بعض معيد الوطني.

لإسلامي. هـ د ألبت البعض ن االرأي العام لإساءة لسمعة ت الذي كـ ت الذي كـ

شخص مثاب

 بعد سنة من انعقاد المؤتمر الوطني للعلماء (سبتمبر 1935) الذي كشف القوة الكامنة للحركة الإصلاحية، كشف المؤتمر الإسلامي الجزائري لجوان 1936 بشكل مشهود أهمية هذه الحركة بوصفها قوة معنوية وعاملا سياسيا.

بوصولنا إلى هذه النقطة من البحث، حيث سعت الحركة الباديسية دون التخلي عن رسالتها الروحية ونشاطها الثقافي المميز إلى أن تفرض نفسها كطرف سياسي وتظهر رغبتها في الاضطلاع بمسؤوليتها في شؤون المجموعة، فإننا سنحاول الإبانة عن الواقع الحقيقي لهذه الحركة في البلاد وحال تأثيرها.

## III. واقع الحركة الإصلاحية في 1936

في ضوء أحداث 1936 التي شاركت فيها الحركة الإصلاحية بشكل مباشر أو غير مباشر، نشعر وكأنها بلغت في هذا التاريخ أوج إمكاناتها وتمام تأثيرها. فالحيوية التي أبدتها هذه الحركة سواء في تنظيم المؤتمر الإسلامي الجزائري في جوان 1936 أو في الحملة التي قامت بها من أجل تبرئة الشيخ العقبي ( ومن ثم مجموع الحزب الإصلاحي) بعد قتل المفتي بن دالي، قد بينت بشكل كاف قوة الحركة الإصلاحية وتزايد نفوذها وفي الوقت ذاته ووعيها بأبعادها الاجتماعية والسياسية.

منذ 1934، شرعت الحركة الإصلاحية في تأكيد ذاتما بوصفها قوة يجب على الإدارة الاعتداد بها. وقد برهنت أحداث 1934 كما رأينا ذلك سابقا صلابة البنية الإصلاحية وبحذّرها عبر التراب الجزائري.

# أ. توسيم لجغرافية الحركة الإصلاحية في الجزائر

كانت جمعية العلماء المسلمين الجزائريين التي كانت التعبير الرسمي للحركة الإصلاحية الجزائرية، بتاريخ 1936، في عامها الثالث من عمرها. لقد وفّقت في ظرف قصير من الزمن نسبيا، أن تنشئ فروعا لها في حل المدن ذات الأهمية (35).

ونظرا لغياب سنة تلو الأخرى الملخصات عن ا بندشين هذه المد رعاية جمعية العلد إصلاحية صورة إن العرض ا لي تمكنت من إ

في مقدورنا وضع

- إقليم قسنطينه بيد يكة، باتية، يسدرالة، قرارم، قالم عبلية، وادي أميز سانت آرنو (الع ورتيلان، بني يعلى

- إقليم الجزائر أغراط، المدية، ا غيائل.

اقلیم وهران:
 حمدیة)، غلیزان

ف القوة الكامنة كل مشهود أهمية

دون التخلي عن سياسي وتظهر لإبانة عن الواقع

ر أو غير مباشر، التي أبدتها هذه الحملة التي قامت عد قتل المفتي بن وفي الوقت ذاته

نب على الإدارة البنهة الإصلاحية

مركة الإصلاحية ظرف قصير من

ونظرا لغياب الإحصائيات والمعطيات الرسمية الدقيقة حول واقع الحركة الإصلاحية، سنة تلو الأخرى، فإننا سنعتمد كقاعدة للعمل الإشارات التي توفرها الشهاب إما بمناسبة الملخصات عن الجمعيات العامة السنوية ل ج ع م ج أو بمناسبة النظاهرات المحتفية بتدشين هذه المدرسة العربية الحرة أو هذا المركز الثقافي أو هذا المسجد، الموضوعة تحت رعاية جمعية العلماء. إن نقطة انطلاقنا هي سنة 1934، التي ابتداء منها اكتست الحركة الإصلاحية صورة القوة الدينية والسياسية الجديرة بالاحترام.

إن العرض الملخص للحمعية العامة ل ج ع م ج بجويلية 1934 يورد قائمة الأماكن التي تمكنت من إيصال مبالغ اشتراكاتما للخزينة المركزية (36). وإذا وضعنا في الحسبان القائمة المماثلة التي وضعت لسنة 1935 (37) وكذا بعض الإشارات الجزئية الأخرى، فإنه في مقدورنا وضع الكشف التالي للفروع الإصلاحة بتاريخ 1936:

- إقليم قسنطينة: عين عيى، عين البيضاء، عين مليلة، عين التوتة، آقبو، آلمة، عزازقة، بريكة، باتنة، بسكرة، برج بوعريريج، بوجي (بجاية)، شاتودان، كولو، حيحل، فج مزالة، قرارم، قالمة، قمار، قترات، القنطرة، خنشلة، لافيات (بوقاعة)، مسكيانة، ميلة، ميلية، وادي أميزور، وادي الزناتي، فيليبفيل (سكيكدة)، راس الوادي، قلعة بني عباس، سانت آرنو (العلمة)، سدراتة، سطيف، سيدي عيش، تازمالت، تبسة، تلاغمة، بني ورتيلان، بني يعلى.
- إقليم الجزائر: الجزائر، برواقية، البليدة، بوقاري، برج منايل، بوسعادة، دلس، الأغواط، المدية، المسيلة، سيدي عيسى، تيزي وزو. العديد من المؤسسات الإصلاحية في القبائل.
- اقليم وهران: عين تموشنت، آفلو، بني صاف، نمور (الغزوات)، وهران، بيريقو (المحمدية)، غليزان، سعيدة، سيدي بلعباس، سبق، تيارت، تلمسان.

ونظرا لغياب الإحصائيات والمعطيات الرسمية الدقيقة حول واقع الحركة الإصلاحية، سنة تلو الأخرى، فإننا سنعتمد كقاعدة للعمل الإشارات التي توفرها الشهاب إما بمناسبة الملخصات عن الجمعيات العامة السنوية ل ج ع م ج أو بمناسبة التظاهرات المحتفية بتدشين هذه المدرسة العربية الحرة أو هذا المركز الثقافي أو هذا المسجد، الموضوعة تحت رعاية جمعية العلماء. إن نقطة انطلاقنا هي سنة 1934، التي ابتداء منها اكتست الحركة الإصلاحية صورة القوة الدينية والسياسية الجديرة بالاحترام.

لکت

ر آھي:

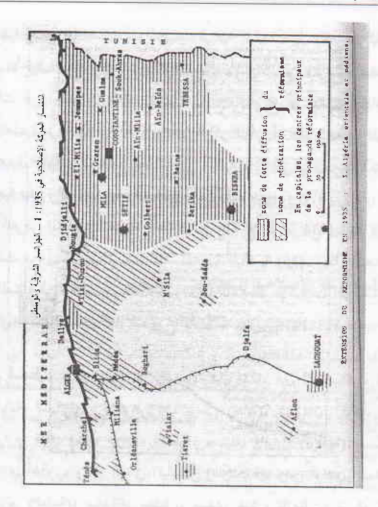
وتعبر

الوقه

في عن

إن العرض الملخص للجمعية العامة ل ج ع م ج بجويلية 1934 يورد قائمة الأماكن التي تمكنت من إيصال مبالغ اشتراكاتما للخزينة المركزية (36). وإذا وضعنا في الحسبان القائمة المماثلة التي وضعت لسنة 1935 (37) وكذا بعض الإشارات الجزئية الأخرى، فإنه في مقدورنا وضع الكشف التالي للفروع الإصلاحة بتاريخ 1936:

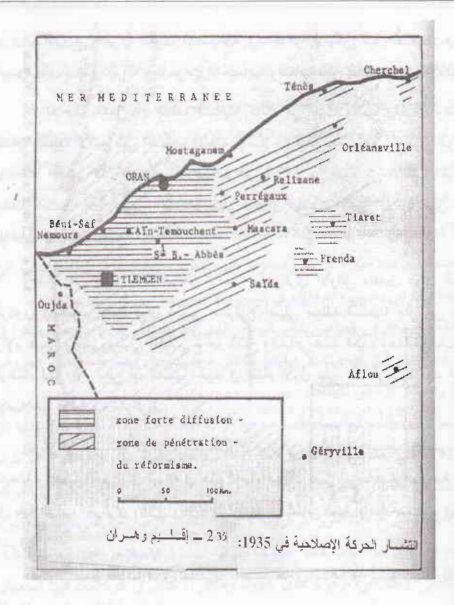
- إقليم قسنطينة: عين عبى، عين البيضاء، عين مليلة، عين التوتة، آقبو، آلمة، عزازقة، بريكة، باتنة، بسكرة، برج بوعريريج، بوجي (بجاية)، شاتودان، كولو، جيجل، فج مزالة، قرارم، قالمة، قمار، قترات، القنطرة، خنشلة، لافيات (بوقاعة)، مسكيانة، ميلة، ميلية، وادي أميزور، وادي الزناتي، فيليبفيل (سكيكدة)، راس الوادي، قلعة بين عباس، سانت آرنو (العلمة)، سدراتة، سطيف، سيدي عيش، تازمالت، تبسة، تلاغمة، بين ورتيلان، بين يعلى.
- إقليم الجزائر: الجزائر، برواقية، البليدة، بوقاري، برج منايل، بوسعادة، دلس، الأغواط، المدية، المسيلة، سيدي عيسى، تيزي وزو. العديد من المؤسسات الإصلاحية في القبائل.
- إقليم وهران: عين تموشنت، آفلو، بني صاف، نمور (الغزوات)، وهران، بيريقو (المحمدية)، غليزان، سعيدة، سيدي بلعباس، سيق، تيارت، تلمسان.



يتبين من هذا ، بأن إقليم قسنطينة كانت له أكبر كثافة للرسوخ الإصلاحي.

أما إقليما و مراكز الكبرى.

asville



انتشار الحركة الإصلاحية 1935 - إقليم وهران -

أما إقليما وهران والعاصمة فإن كثافتيهما متساوية تقريبا وهذا بالنظر إلى عدد المراكز الكبرى. غير أن عدد الوحدات الإصلاحية الصغرى كانت أكبر في منطقة العاصمة لاسيما في بلاد القبائل.

إن التوزيع الجغرافي للقوى الإصلاحية في الجزائر لم يكن ثمرة المصادفة. فيمكننا تفسيره بتاريخ هذه الحركة وبالمميزات الاجتماعية والثقافية لكل إقليم من هذه الأقاليم.

إننا نلاحظ بالفعل بأن منطقة قسنطينة كانت من حيث واقعها الجغرافي وتقاليدها الثقافية المنطقة الأقدر على احتضان الدعاية الإصلاحية الباديسية. وبفضل الجوار التونسي فإن هذا الإقليم كان مشبعا بالكلاسيكية العربية أكثر من غيره من الأقاليم الجزائرية. وهكذا كانت إذن أحسن استعداد لفهم فاعتناق المذهب الديني للإصلاحيين وكذ للإحاطة بنشاطها الثقافي.

وفضلا عن هذا، كان صانعو الإصلاح الجزائري الأوائل مثقفين ذوي التكوير الزيتوني (بعضهم كانوا ذوي تكوين مشرقي) أصيلي منطقة قسنطينة مثل ابن باديس والإبراهيمي والعقبي والميلي والتبسي وخير الدين والشاعر محمد العيد، وهذا من باب ذكر الزعماء ليس إلا، ومن ثم، انصب الجهد في المقام الأول على هذا الإقليم، مهد الحركة الإصلاحية الإسلامية الجزائرية.

إن تمركز الأساتذة الأجلاء للمذهب الإصلاحي في منطقة قسنطينة يفسر نشاص الدعاية والتنظيم الجم الذي قيم به في هذه الجهة، قبل أن تصل الموجات الإصلاحية الأولى إلى بقية التراب الجزائري (38). وجراء ذلك، نجد أن أساس البنية الإصلاحية قائم في إقبه الشرق.

هذا ولن ننسى الإشارة إلى عنصرين آخرين هامين ساهما في تيسير المهمة للأعوب الإصلاحيين في منطقة قسنطينة:

من جهة، لا يظهر أن المقاومة المرابطية شكلت عقبة كأداء للإصلاحيين في منطقة قسنطينة. فقد تبين أن النفوذ المرابطي أقل قوة في الشرق الجزائري من بقية التراب الوصي بسبب المستوى العالي نسببا للدراسات الإسلامية التي كانت تقدم هناك، والنسبة همة من المثقفين الذين تلقوا في هذه الجهة تعليما عربيا مسبوعا بالحداثة.

من حهة أخر كاد الأولياء مستع مكنيات للعمل وا وثن كانت ال هنه يجب التسليم به ليتغرافية غلبة ال حد أكبر مما هي ع كاد ضمانة للإصلا كاد ضمانة للإصلا هذه المجموعة و محقة قسنطينة، التي فيما يتعلق بإقليم فيما يتعلق بإقليم

**مــ** 1927. ففي هذ

حس السّري المركزي لإصلاحية. وخارج ه

عيم بين الحربين. أما كن التغلغل الإصلاح السيارة محدودا ومكلّة

وكان محور العاصمة

محمد منتظم للحافلات كسك على التغلغل الإ من جهة أخرى، وبسبب هذا الانتشار الهام نسبيا للقومية العربية في منطقة قسنطينة، كان الأولياء مستعدين لاحتضان هذا التدريس العربي الحر. الأمر الذي منح للإصلاحيين امكانيات للعمل والدعاية أكبر مما كانت توفره الأقاليم الأخرى.

ولئن كانت الظروف الفكرية مواتية لنشر الأفكار الإصلاحية في المنطقة القسنطينية، فإنه يجب التسليم بأن الشروط السياسية كانت مواتية هي الأخرى. لقد مكنت المعطيات الديمغرافية غلبة العنصر الإسلامي(39) من ترقية الإطارات السياسية الاجتماعية الأهلية بعدد أكبر مما هي عليه في بقية البلاد. لذا فإن حضور المنتخبين المسلمين في الجالس المحلية كان ضمانة للإصلاحيين. مما يفسر، حزئيا على الأقل، حرية النشاط الواسعة نسبيا التي كان يتمتع بها ابن باديس وأصدقاؤه في إقليمهم الأصلى.

هذه الجموعة من العناصر تفسر النحاح الذي أحرزته الحركة الإصلاحية مبكرا في منطقة قسنطينة، التي أضحت لا ميدالها المختار فحسب، بل أيضا ملجأها في الظروف لصعبة والمصدر الأساس لطاقاتها.

فيما يتعلق بإقليم العاصمة، فإن رسوخ الحركة الإصلاحية فيه لم يشرع فيه بجدية إلا منذ 1927. ففي هذا التاريخ أقامت الحركة الإصلاحية بالعاصمة والأغواط، وهما طوفا الحبل السري المركزي (الطريق الوطني رقم 1) الذي عبره وعلى امتداده تغلغلت الحركة لإصلاحية. وخارج هذا المحور المركزي، لم تتجرأ الدعاية الإصلاحية على المغامرة كثيرا، فيما بين الحربين. أما أسباب هذه الحدود الجغرافية للنشاط الإصلاحي فهي بسيطة للغاية: كان التغلغل الإصلاحي مرهونا عمدى سهولة وسائل الاتصال في فترة كان فيها استعمال أسيارة محدودا ومكلفا. وكان الدعاة الإصلاحيون يؤثرون السكك الحديدية الكبرى. وكان محور العاصمة الأغواط مكونا من خط للسكة الحديدية (الجزائر الجلفة) موصول يخط منتظم للحافلات. وهكذا كان خط التغلغل مرسوما تماما. هذه الملاحظة تصدق كذلك على التغلغل الإصلاحي في منطقة وهران.

ة. فيمكننا الأقاليم.

، وتقاليدها ر التونسي. الجزائرية.

ميين وكذا

ي التكوين ابن باديس ن باب ذكر مهد الحركة

فسر نشاط رحية الأولى اثم في إقليم

مة للأعوان

ن في منطقة نراب الوطني النسبة الهامة بقيت منطقة القبائل التي كان انتقال الأفكار فيها صعبا من وجهة قبلية، بسبب تضاريسها. ولكن هاهنا حظيت الحركة الإصلاحية بالتوفر على عدد كاف من المدعة القبائل الذين تولوا بتفان نشر الحركة الإصلاحية في بلدهم الأصلي. وفي هذا الباب، يجيب تسحيل أسماء كل من عمر بعزيز وسعيد بن عمر القبرائي وناصر بن ناصر والفضيل الورتلاني. لقد تكيف المذهب الإصلاحي مع بلاد القبائل بفضل المدارس الحرة المنشأة في أهم المراكز الحضرية، ولكن أيضا بفضل الزوايا المحلية التي سهر بعضها منذ البداية على فق تكون همزة وصل من أجل نشر الإصلاح في بلاد القبائل (40).

وهكذا اعتمدت الحركة الإصلاحية في منطقة العاصمة، على الأرضية القبائلية وعلى معور الجزائر الأغواط المركزي. كما استطاعت أن تترسخ بقوة في العاصمة بفضل جهود الشيخ العقبي ومحيطه. هذه المواقع القوية أمّنت لها امكانيات كبيرة للإشعاع على هي ووادي الشلف ومنطقة وهران.

# المهام الأساسية لابن باديس

1929 (أ) العاصمة البليدة قسنطينة تبسة سوق أهراس

1930 (ب) قسنطينة سطيف برج بوعريريج تازمالت بني وغليس آقبو زاوية سيعى عبد الرحمن الإيلولي دلس سيدي عيش بوجي (بحاية) عزازقة تيزي وزو تيقزرت بور قيدون (أزفون) فور ناسيونال (الأربعاء ناث إيرائن) ميشلي (عين الحمام).

1931 (ج) العاصمة البليدة مليانة أفروفيل (خميس مليانة) أوريانفيل (الأصناع) مستغانم بوقيرات (زاوية التكوك) أرزيو وهران معسكر تيارت (زاوية غلام الله).

1932 (د) العاصمة المدية البرواقية بوغار (قصر البخاري) الجلفة الأغواط تشي فيالار (تبسمسيلت) تيارت فرندة معسكر سعيدة جيريفيل (البيض) وهران سيعت

## هوامش:

عين تيمون

مستغانم

(م) قسنطينة

(و) العاصمة

تعيزور قرارم

يرج بوعري

- الشهاب:
- أوت، 0
- نوفمبر 1
- 43,0
- أوت 32
- ماي 934
- أوت 935
- مارس 35
- أتحيرا، لم تكن لإ
- حية بالفعل إلا بع
- وجود العديد م<sub>ر</sub>
- المستغانم وتيارت
- حج وهران تلمسان
- قسنطينة تشكل انشغ

قبلية، بسبب ف من الدعاة ١٠ الباب، يجب باصر والفضيل لحرة المنشأة في

القبائلية وعلى لة بفضل جهود

نعاع على التل

البداية على أن

بو زاوية سيدي

ي وزو تيقزرت لحمام).

ياتفيل (الأصنام) ة غلام الله).

الأغواط آفلو ) وهران سيدي

بلعباس عين تيموشنت تلمسان مغنية نمورس (الغزوات) ندرومة أرزيو بريقو (المحمدية) مستغانم بوقيرات غليزان.

1934 (ه) قسنطينة تلاغمة برج بوعريريج عين مليلة سطيف لافيات (بوقاعة) باننة. 1935 (و) العاصمة برج منايل دلس تيزي وزو شاطودان الرمل سانت آرنو (العلمة) مطيف برج بوعريريج آقبو سيدي عيش تازمالت قلعة بني عباس بوجي (بجايّة) و دي آميزور قرارم ميلة بونة (عنابة).

#### هو امش:

- الشهاب، نوفمبر 1929، ص 48-50،
  - أوت، 1930، ص 444.
- نوفمبر 1931، ص 663-671، ديسمبر 1931، ص773-774، جانفي 1932،

  - أوت 1932، ص 401-409،
  - ماي 1934، ص 270–284،
    - أوت 1935، ص 336،
  - مارس 1935، ص 183-184. (لتوجيه الوعظ للحجاج القاصدين مكة).

أخيرا، لم تكن لإقليم وهران سوى كثافة إصلاحية ضعيفة. ولم تطله الدعاية إسلاحية بالفعل إلا بعد إنشاء ج ع م ج(1931). فلقد كانت العقبة المرابطية به كأداء -ب وجود العديد من الجمعيات الكبرى (الطيبية، الدرقاوية...) والزوايا المؤثرة جدا السيما بمستغانم وتيارت ومازونة(41). فوسائل الاتصال، عارج محور السكة الحديدية حرائر وهران تلمسان، كانت غير متيسرة، ومن ثم كانت مصاريف الدعاية انطلاقا من قسنطينة تشكل انشغالا للحركة الإصلاحية. فنسبة المثقفين الإصلاحيين ذوي الأصل الوهراني كانت ضيلة للغاية. فإلى غاية 1934، أي عشر سنوات بعد قيام النشاط الإصلاحي، لم تكن الحلقات الباديسية لقسنطينة تضم بعد طلبة من وهران وضواحيها. وكان هذا الأمر عائقا هاما بالنسبة لانتشار الإصلاح في الغرب الجزائري. وهذا الانتشار الذي قيم به في ظروف غير مواتية تماما لم يؤت أكلها إلا متأخرا وقد ظل مقصورا أساب على مدينة الدراسات الإسلامية في منطقة وهران ألا وهي تلمسان.

باختصار، إن انتشار المذهب الإصلاحي في الجزائر احتفظ، إلى غاية اندلاع الحرب العالمية الأولى، بطابع قسنطيني. ولئن كانت منطقة العاصمة قد ضمت شيئا فشيئا إلى المجال النقافي القسنطيني وموصولة بها بواسطة حبال القبائل، فإن المجال الإصلاحي للغرب الجزائري ألفى نفسه محصورا في تلمسان والمدن المتعلقة بحا (منها مدينة وهران).

إذا استثنينا التغلغل الإصلاحي في القبائل الذي أبرزنا مميزاته الخاصة، فإننا نسحل بأررسوخ الحركة الإصلاحية الباديسية لم يكن ممكنا، على الأقل في بدايته، إلا في المركم الحضرية الهامة التي تتوفر على تقاليد ثقافية صلبة (مثل تلمسان) أو التي تشهد نوعا من المدرسة الفرنسية (مثل الأغواط).

#### ب. الدعامة السوسيولوجية

للإبانة عن امتا اد الحركة الإصلاحية في الجزائر فيما بين الحربين، يجدر بنا فحص الظروف التي حصل فيها الرسوخ التدريجي في البلاد، بعبارة أخرى، رسوخ مختف الوحدات الإصلاحية عبر القطر الجزائري.

لكن المهمة، لسوء الحظ، ليست هينة على صعيد الجزائر برمتها: ذلك أن رسوح الحركة الإصلاحية الباديسية لم يتم قط بشكل موحد ووفق صيغ متماثلة في جميع الأقليم الجزائرية. فالسند السوسيولوجي للحركة الإصلاحية لم يكن متحانسا بالضرورة. ثمة عمد

من العوامل والمقومات المعيث يبدو من غير الجحافية في الجزائر لما بين الحرائر لما بين المتي نشأت في كنفها أو تلك، وحسب تنظمة التاريخية الحاصة بالمد حق خارجها) وجماعات حق خارجها) وجماعات أختملة في الشؤون الدين وأسر في الواقع، كانت كل وحماكلها الحاصة أيضا. وحماكلها الحاصة أيضا.

الو

للطوقع: في الفترة المعنية، ي لغرداية التي تقع عا سكون من الطريق الوط وحود أراض رملية و

وق فإننا سنقصر التحليل

🕳 🕳 لتي كانت من المدن ا

🗾 لمحاية الجديدة كي تصبح

كبير من العوامل والمقومات المتأرجيحة إن قليلا أو كثيرا كانت تتدخل في تحديد هذا سند، بحيث يبدو من غير الجحدي إسناد صفات دائمة وصالحة لرسوخ الحركة الإصلاحية إسلامية في الجزائر لما بين الحربين.

هذه المعطيات المتنوعة كانت مع ذلك متغيرة من وحدة إصلاحية إلى أخرى، بحسب طروف التي نشأت في كنفها الخلية الإصلاحية، وحسب التوزيع الجغرافي لساكنة هذه أسينة أو تلك، وحسب تنضيدها الاجتماعي ومستوياتها الثقافية وانتماءاتها التقليدية وسوابقها التاريخية الخاصة بالمدينة المعنية، وحسب صداقات وكراهيات اللحظة وتأثيرات تموى المعنوية والروحية المنظمة إن قليلا أو كثيرا (مثل الجمعيات الدينية المندمجة في المدينة وحتى خارجها) وجماعات المصالح (مثل "الأسر الكبرى") دون أن ننسى تدخلات يدرة المحتملة في الشؤون الدينية للجماعات الإسلامية المحلية، عن طريق الأعوان الرسميين على الشأن الديني وأسر القياد أو بأي شكل من الأشكال الأخرى.

في الواقع، كانت كل وحدة إصلاحية تمتاز بخصائص معينة، وكانت لكل واحدة حي الواقع، كانت كل وحدة حي الأقل بالدقة حرحة، فإننا سنقصر التحليل على مثال واحد باعتمادنا وحدة نموذجية هي وحدة حرف فإننا سنقصر التحليل على مثال واحد باعتمادنا وحدة نموذجية هي وحدة حرف التي كانت من المدن الأولى التي استقبلت زعيما إصلاحيا والتي انفتحت تدريجيا حركزا إصلاحيا مثاليا.

## الوحدة الإصلاحية لمدينة الأغواط

ومركز الإقليم على الفنرة المعنية، كانت الأغواط واحة ذات أهمية متوسطة، ومركز الإقليم على المحور الكبير شمال عدي لغرداية التي تقع على بعد 430 كم من العاصمة، على المحور الكبير شمال حرب مكون من الطريق الوطني رقم 1(42). ورغم بعض المميزات التي تميز البيئة (أرض عدد وجود أراض رملية وبعض الكتبان)، فإن الأغواط لم تكن مدينة من النوع

يام النشاط وضواحيها. لذا الانتشار سورا أساسا

.لاع الحرب نا فشيئا إلى إحى للغرب

ا نسحل بأن لا في المراكز نهد نوعا من

ار بنا فحص سوخ مختلف

ك أن رسوخ جميع الأقال ورة. ثمة عدد

الصحراوي. إن "باب الصحراء"هذا كان في الواقع أكثر انفتاحا على الشمال، لا بسبب الضرورات الاقتصادية البينة فحسب، بل خاصة بسبب الذائقات والعادات والترعات الاجتماعية والفكرية لساكنتها.

2. الساكنة: الساكنة الحضرية كانت تقدر بقرابة 7000 نسمة خلال إحصاء 1926-وبالنظر إلى الساكنة البدوية وساكنة القصور ksours المنتمية إداريا إلى هذه المدينة، فإن عدد الساكنة البلدية بلغ 27486 نسمة. وقد تغيرت هذه الأرقام قليلا من 1926 إلى 1939 (43). بالنسبة لهذه الفترة التي تعنينا، يمثل عدد 7000 نسمة تقريبا كتلة الساكة الحضرية للأغواط، التي طالها تأثير الدعاية الإصلاحية أولا.

إن الساكنة المكونة من البدو الرحل والحضر بمنطقة الأغواط، رغم انتمائها إدارك إلى حد ما اقتصاديا إليها، لم تقع تحت تأثيرها الثقافي قط. فبالنظر إلى طريقة عيشها -الرعوي وشبه الزراعي، كانت مقطوعة بشكل يكاد يكون تاما عن آثار الحياة العصرية فقلة التبادلات البشرية بين القبائل والمدينة جعلت المبادلات ذات الطابع الثقافي بين 🛋 وتلك شبه معدومة. وفضلا عن هذا، فإن الأحكام المسبقة الاجتماعية أشاعت الريح والبغضاء الدائمتين بين الحضر والساكنة المحاورة. في مثل هذه الظروف، ليس من المع القول بأن واحة الأغواط كانت بمثابة حزيرة. فباستثناء بعض التظاهرات الدينية الرسي (الحج السنوي أو الموسمي إلى كردان وعين ماضي وقصر الحيران)، فإن سكان الأغواط -يكونوا يشعرون بوجود وشائج بينهم وبين القبائل الرحل أو الحضر المحاورة.



نواحي الأغواط

ت ساكنة الواحة ت تصدر عن الع مخرفان. كان ا قرابة عشر أسر ثر خ تكن رداءة الو - بسى محدودا: مدر، - ن. و کانت دراه عد الحصول حجون الحضول عليه

محياز شهادة الدر حـــ هاهنا؛ أما الت - ت التعليم الثانو متيسرا إلا للمحظ ح ين في الغالب إلى - فلك، لهائيا عن كا

ر السبيل الوحيد الناصب المناصب ا - به بانتقاء قاس يقه

3 الإطار الإداري:

العديد من ال اليعية. بالنسبة للساك \_ ق به حقا هم "القا

ل، لا بسبب ت والنرعات

حصاء 1926. ه المدينة، فإن بن 1926 إلى

كتلة الساكنة

انتمائها إداريا قة عيشها شبه لحياة العصرية. مقافي بين هذه

أشاعت الرية يس من المبالغة الدينية الرسمية كان الأغواط لم

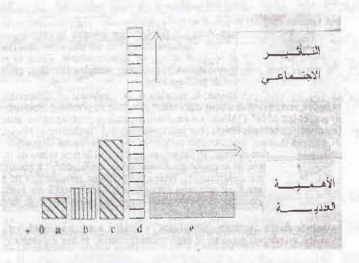
كانت ساكنة الواحة تعتاش أساسا من استغلال أملاك زراعية صغيرة. أما الموارد الداعمة فكانت تضدر عن الصناعات التقليدية (غزل الصوف من قبل النساء) والتجارة الصغيرة ز تربية الخرفان. كان المستوى الاقتصادي المتوسط متواضعا جدا. و لم تكن المدينة تتوفر إلا على قرابة عشر أسر ثرية (بحار أثرياء، ملاك كبار للأراضي الزراعية أو الماشية).

لم تكن رداءة الوسائل الاقتصادية تسمح قط بالتطور الفكري السريع.وكان التجهيز ﴿ لمدرسي محدودا: مدرسة واحدة بعشرة أقسام ومدرسة "أهلية"لمحو الأمية والتعليم الزراعي غسمين. وكانت دراسات الشبان الأغواطيين غالبا ما تتوقف عند الفراغ من الدراسة والمنطقة بعد الحصول على شهادة الدراسات الإبتدائية certificat d'études primaires و بدون الحضول عليها "الطبعة الأهلية"indigène. بعض التلاميذ النجباء كانوا يوفقون في احتياز شهادة الدراسات الإبتدائية "الطبعة الفرنسية"، لكن مسارهم الفكري كان يتوقف هاهناه أما الترقية الفكرية الحقيقية فقد كانت تقتضى مواصلة الدراسة في مؤسسات التعليم الثانوي الموجودة في الشمال (الجزائر، المدية، البليدة، مليانة). وهذا لم يكن متيسرا إلا للمحظوظين القلائل. وكان الشبان الحاملون شهادة الدراسات الإبتدائية \* مضطرين في الغالب إلى الاندماج ثانية في وسطهم التقليدي الذي كان يقضى بفصلهم، عد ذلك، نمائيا عن كل وسيلة تثقيفية بعد المدرسة.

إن السبيل الوحيد الذي سمح آنذاك بالاستفادة من الدراسة الإبتدائية كان الإدارة حية. لكن المناصب الإدارية النادرة الثانوية التي كان بالإمكان منحها للأهالي كانت مرهونة بانتقاء قاس يقصى كل أولئك الذين ليسوا ب "أبناء الأسر الكبيرة" أو الذين لا يتعون برعاية وحماية لاسيما من قبل "القادة الأهلبين".

3. الإطار الإداري: كان على رأس بلدية الأغواط المختلطة متصرف إداري عسكري يحده العديد من الباشاغوات الذين كانوا وسطاء بين الإدارة والساكنة الحضرية والقبلية. بالنسبة للساكنة الأهلية، كانت الإدارة عبارة عن واقع بعيد. وما كان المسلمون يتمون به حقا هم "القادة الأهليون" (44)، الذين كانت صلاحياتهم أحيانا هائلة (لاسيما خارج البلدية). كان للساكنة الإسلامية للأغواط باشاغا ينحدر من أسرة احتفظت يجمة القايد منذ فترة الاحتلال (1852-1853). ورغم أن هذه الأسرة القايدية (ب) كالت ذات تأثير جم في الأغواط، فإنما لم تكن قوية جدا. هناك أسرة قايدية (ف) مكلفة بتسبير فيدرالية قبائل الأربعاء قد لعبت دورا لا يستهان به في حياة المدينة رغم الطابع غير الحضري لصلاحياته. ذلك أن هذه الأسرة كانت في أوج قوتحا، وقد وهبت الحزاء الخليفة جلول نائب شيخ العرب لبسكرة، الأمر الذي كان يمثل في تلك الفترة، إحدي أعلى الرتب التي يتطلع إليها كل قائد أهلي.

4. القوى الاجتماعية والمعنوية: لقد طغت على الحياة المحلية لعبة التعارض القائمة بين أسرتين قائدتين ب و ج. الأولى من أصل حضري والثانية من أصل قبلي. إحداهما كات حليفة الجمعية التيجانية القوية منذ الغزو الاستعماري (185-253)، والثانية شعرت بالنفوذها على القبائل الرحل قد زعزعته السلطة المعنوية لتلكم الجمعية. أخيرا، كات الساكنة الحضرية نفسها منقسمة بين هاتين الأسرتين بسبب الاعتبارات الدينية والسياسية المحلية.



إدارية.
عندما نعرة
وحدت الحركة
كنت تتصورها
لقد أحدث
المواتة الإسا
الإصلاحية الأسا
الحمية. غير أنه
وقد وحد ضمن
وقد وحد ضمن
إذا كان رسالولية
وحد أيضا صعوبا

م الحُذَلَقَةُ قَدْ سَا

من الوجها

وعي بتعارضهم

حين كان الآخ

وخالية من كل

عالاية ويطغى

والتأثير السياسي

روحية كبيرة ف

نتفظت تمهمة (ب) كانت مكلفة بتسيير م الطابع غير وهبت الجزائر الفترة، إحدى

ض القائمة بين إحداهما كانت بية شعرت بان أخيرا، كانت دينية والسياسية

من الوجهة الدينية، كانت ساكنة الأغواط تنقسم إلى نزعتين تطابقان تكتلين على وعي بتعارضهما القلام حدا: أولاد سرقين والأحلاف. كان الأوائل متشبثين بالتيجانية في حين كان الآخرون من أتباع القادرية. لكن، بينما كانت القادرية نزعة دينية صرفة وخالية من كل نوع من التنظيم الفعال، كانت التيجانية تمثل بالضبط نموذج الجمعية المبنية عسلابة ويطغى عليها الحرص على الفعالية. إن قرب المترل الأم من هذه الجمعية (45) والتأثير السياسي الهائل لقادها أعطيا للتيجانيين الإحساس الحاد بالانتماء لا إلى أسرة وحية كبيرة فحسب، بل إلى نسيج احتماعي قوي يحظى إن كثيرا أو قليلا بالحماية لادارية.

عندما نعرف مدى حدة التنافس بين أولاد سرقين والأحلاف(46)، ندرك لماذا وحدت الحركة الإصلاحية أول حلفائها في هؤلاء الذين كانوا يعارضون المرابطية كما كانت تتصورها التيجانية.

لقد أحدث ظهور الحركة الإصلاحية في الأغواط في شخص الشيخ مبارك الميلي(47) و 1927، تجمعا للقوى الاجتماعية والمعنوية المتعايشة. ولما كان أحد أهداف الحركة الإصلاحية الأساسية هو رغبتها في محاربة المرابطية، واجه جزء الشعب الهام الذي كان منصرا للتيجانية وكذا الأسرة القايدية ب، التي هي نفسها من أتباع وحلفاء هذه حمعية. غير أنه حظي بالاستفادة من تواطؤ بل الحماية الصريحة للأسرة القايدية (ف) وقد وجد ضمن القادرية حلفاء مستعدين لمساعدته في كفاحه الذي خاضه ضد التيجانية في كانت الأوساط الإصلاحية تعدّها آنذاك تجسيدا لجميع الأغلاط والأخطاء التي نكبتها المرابطية الجزائرية.

إدا كان رسوخ الوحدة الإصلاحية بالأغواط قد ساعدته نسبيا عوامل مختلفة فإنه وحة أيضا صعوبات جمة. فلم يكن جميع حلفاء الشيخ مبارك من المعجبين المتحمسين بهذا يحسناذ ولا بأتباع أوفياء كلهم للسلفية. فلعبة السياسة المحلية والحسابات الضيقة ونوع مراخذلقة قد ساهمت في النجاحات الأولى للنشاط الإصلاحي لمبارك الميلي بالأغواط. في

الترسيمة التالية والتعليق عليها، نريد أن نلخص ونحلل العوامل المختلفة التي تدخلت في تكوين الوحدة الإصلاحية الأولى للأغواط (1927-1933).

مؤسس ومنشط الوحدة الإصلاحية من 1927 إلى 1933: الشيخ مبارك الميلي (كالميل)

- أ. نواة الطلبة المكونة من صنفين من التلامية:
- تلاميذ دوو تكوين عربي محض. المصادر الأساسية: تونس، الأزهر. معجورة متحمسون بمصر والعربية السعودية.
- تلاميذ تكونوا، بالموازاة، في المدرسة الفرنسية. المصادر: الكمالية (نسبة في كمال مصطفى أتاترك)، مصر. متأثرون بشعارات الفتيان الجزائريين وبأصد الحركة الوطنية الناشئة، آتون من "الشمال"(العاصمة)
- ب. مستمعون بالغون أحرار: جماعات من الناس ميسوري الحال إلى حد بعيد حد يمكنهم تخصيص جزء من وقتهم للاستماع إلى خطب الشيخ مبارك. مؤسل ليبراليون متحررون من جمعياقم الدينية القدعة (خاصة القادرية) والراغبون في المحالا الاجتماعية، دعمهم للدعاية الإصلاحية كان بمثابة اختيار للحداثة ويعبر في الرحد ذاته عن رغبتهم في الانفتاح على تأثيرات الشمال الواعدة بالانعتاق المدكد والمعنوي. فبانضمامهم للأفكار الإصلاحية، كانوا يبدون أيضا معاداقم التفليد للحركة المرابطية المحلية الممثلة في الجمعية التيجانية.
- ج. أولياء الطلبة: جلهم من التجار الأغنياء بل من "البرجوازيين". تحدوهم الرعة الظهور بمظهر "الأغنياء الطيبين" وهذا من خلال دعم النشاط الديني لعالم حق الزيتونة. ثمة نوع من التفاخر يغشى سلوكات بعض أنصار الشيخ مبارك، وهذا من إلى أن الحركة الإصلاحية كانت تتمتع في "الشمال" بدعم "المتحضرين". وكان بالناس آنذاك الوقوف إلى جانب الحركة الإصلاحية التي كانت تبدو بوصفها حالمستقبل. نسجل هاهنا بأن المساعدة المالية الممنوحة للوحدة الإصلاحية المجلية مراحية المستقبل. نسجل هاهنا بأن المساعدة المالية الممنوحة للوحدة الإصلاحية المجلية مراحية المستقبل.

أثرباء الأغواط لم تأ وفي الصلات القائم وكانوا يتصرفون كونهم مناضلين مقة د الأسوة القايدية:

حافسة للجمعية الها تحجب قوة مترلة ا حلول، أحد أبرز ا

حافسة لأسرة قايدي

كبر، كانت تشعر ضمان نوع من اللا يمكن تفسير الدعـ

رائبانة عن رحابة صا عناخ الحركة الإصلا-كنان مبعثه الحرص علم

حيح مبارك عندما أد . على والمنازل المرابطي

المتعاطفون: ينحا تقيرا أو قليلا من التقال كانوا معارضين للأ على المعتقدات المرابطية عقل"، يرتاحون عنا حركة الإصلاحية الباد

لتي تلمخلت في

رك الميلي (أنظر

لأزهنز. معجبون

لمالية (نسبة إلى زائريين وبأصداء

بحد بعيد بحيث مبارك. مؤمنون راغبون في الترقية ويعبر في الوقت الانعتاق الفكري معاداتهم التقليدية

تحدوهم الرغبة في الديني لعالم خريج مبارك، وهذا مرده مرين". وكان يليق لدو بوصفها حركة الحلية من قبل

أثرياء الأغواط لم تكن مصحوبة بالضرورة بالانضمام الصادق إلى المذهب الإصلاحي. وفي الصلات القائمة بين هؤلاء الأغنياء والحركة الإصلاحية كان الورع الديني منعدما. وكانوا يتصرفون إزاء الوحدة الإصلاحية المعنية بوصفهم شركاء وصاية أكثر من كونهم مناضلين مقتنعين بالمذهب الإصلاحي في حد ذاته.

د. الأسرة القايدية: (ف) مكلفة من قبل الإدارة بفيدرالية بدو الأربعاء. وهي أسرة منافسة لأسرة قايدية أخرى (ب) ذات أصل حضري لها صلاحيات حضرية. كما هي منافسة للجمعية الهامة للتيجانية التي كان في مقدور تأثيرها الجم على القبائل الرحل أن تحجب قوة متولة السادة الأهالي. إن هذه الأسرة الفخورة بانطوائها على "الخليفة" حلول، أحد أبرز الشخصيات المسلمة الأكثر تأثيرا للمستعمرة (48)، المتمتعة بحماية أكبر، كانت تشعر بألها فوق السلطات المحلية كما كانت تفتخر بكولها قادرة على ضمان نوع من اللاعقاب لا لزبائنها فحسب، بل لكل من يريد الانضواء تحت رايتها. يمكن نفسير الدعم الذي قدمته للوحدة الإصلاحية للأغواط بالحاجة إلى تأكيد قولها والإبانة عن رحابة صدرها وليس من باب الحماس الديني ولا من باب الاختيار المعقلن والإبانة عن رحابة صدرها وليس من باب الحماس الديني ولا من باب الاحتيار المعقلن كان مبعثه الحرص على الصيت وسياسة الإرضاء، علما بألها لقيت بعد سنوات دعم الشيخ مبارك عندما أدركت أن الحركة الإصلاحية الباديسية كانت قماحم منازل الأسباد الأهالي والمنازل المرابطية.

• التعاطفون: ينحدر حل هؤلاء من الوسط العمالي الحضري، وهم شبان تخلصوا إن كثيرا أو قليلا من التقاليد التي لا تتماشى قط مع الحياة العصرية (لاسيما في مجال البدلة). ولما كانوا معارضين للأحكام المسبقة الاحتماعية والأخلاقية للحيل القديم، فهم يسخرون من المعتقدات المرابطية القائمة في أسرهم. وبوصفهم أنصارا متحمسين لـ "التقدم" و"العقل"، يرتاحون عندما يرون السلطات الدينية جديرة بالاحترام على غرار سلطات للحركة الإصلاحية الباديسية وهي تدعو إلى محاربة الهيمنة المعنوية للجمعيات الدينية ودعوة

المسلمين إلى البحث عن سبل "الحداثة". هؤلاء المتعاطفون أنفسهم كانوا مقتنعين بأن الدعاية الإصلاحية مواتية لنشر الأفكار الوطنية الغالية على أنفسهم.

لقد وحدت هذه الشبيبة شبه المتحررة، والتي لم تكن مثقفة مع ذلك، في الحركة الإصلاحية الحزب الذي يمكّنها من الإعراب عن حماسها. وكانت مدينة للشيخ مبارك لأنه قضى على جمود مدينته الصغيرة ووفّر لها الذريعة لتأكيد أفكارها والإبانة عن طموحاتها.

وكان من آثار الدعوة الإصلاحية للشيخ مبارك استثارة الغليان المعنوي في المدينة الصغيرة النائمة أي الأغواط. وبمعزل عن النقاش الديني بين الترعة التقليدية والترعة الإصلاحية، حصلت مواجهة بين حيلين ونزعتين احتماعيتين. وقد ظفرت القضية الإصلاحية خارج العناصر المتفقهة حقا بجزء من الشبيبة الواعية بظروفها ومسؤوليته والمناصرة للإسلام الليرالي المجرد من القيود التي فرضتها الأطر الدينية التقليدية كالمرابطة وبخاصة الجمعية القوية المجاورة للأغواط: التيجانية ، وأخيرا البرجوازية الصغيرة الحريصة على تبني مظهر حديد ينم عن الانتصار لكل ما من شأنه أن يسهم في التطور الدينية والاجتماعي لجماعة المسلمين.

هكذا أمكننا، من خلال تحليل الظروف الخاصة بإنشاء وحدة إصلاحية بالأغواطة القاء الضوء على مختلف العوامل التي شجعت التغلغل الإصلاحي في هذه الواحة. لم تكن جميع هذه العوامل ذات طابع ديني و لم تكن قائمة فقط على خصال وصفات الشيخ مبارك الميلي. فقرائح الداعية الإصلاحي الشخصية وغزارة علمه الديني لم تكن بالضرورة ضمانات للنجاح. وعلى عكس ذلك، فإن قوة الإقناع والحس السياسي وبعض الانتهازية رعا، كانت كلها عوامل مساعدة لإسماع صوت الحركة الإصلاحية في وسط المدل الداخلية المتشبئة بتقاليدها والمتأثرة حدا بأحكامها المسبقة وغير المجبولة على التأثر بالأفكار الجديدة.

كما تمكنا إ صغير كالأغواط، ما جعلنا نخلص بدافع الحماس الد

هذا، لم یکن متح القول بأن هذه یصدرون أساسا رباط مع القوی

لم يكن الم

بالفعل، ك در جوازية الصغ الباديسية تكشف والمعنوي للقض الترهات وغير م دينية طاهرة وط

والحال أن مواتيا في صلب الوطني للتعليم الأساسيين للإس مظهرا سياسيا. الإسلام والثقافة كما تمكنا في الوقت ذاته من أن نبين بأن لعبة القوى المتنافسة الداخلية، في مركز صغير كالأغواط، يمكن أن تخدم الحركة الإصلاحية بفعالية أكبر من إغواء المذهب. وهذا ما جعلنا نخلص إلى أن أتباع الحركة الإصلاحية لم يكونوا كذلك عن اقتناع عميق أو بدافع الحماس الديني الصرف.

لم يكن السند السوسيولوجي للحركة الإصلاحية إذن ملحما بالإيمان. وفضلا عن هذا، لم يكن متجانسا. فإذا استثنينا أقلية الأتباع المنضمين انضماما مخلصا لمذهبها، فيمكننا القول بأن هذه الحركة كانت تنطوي أكثر على حلفاء منها على أتباع أوفياء. وهؤلاء يصدرون أساسا عن الطبقات المتنورة تلك التي تخلصت من كل حكم مسبق ومن كل رباط مع القوى الدينية التقليدية.

بالفعل، كانت الأفكار الإصلاحية تعثر على ميدان موات للغاية في أوساط البرجوازية الصغيرة المثقفة والتحارية. إن الدراسة المتأنية للسند السوسيولوجي للحركة الباديسية تكشف بأن هذه البرجوازية قد شكلت، في البداية، الدعم الأساس المادي والمعنوي للقضية الإصلاحية (49). ولما كانت متفتحة على أفكار التقدم ومتخلصة من الترهات وغير مبالة للترعات الصوفية، فكان في وسعها أن ترحب بحركة تبدو محملة بنوايا دينية طاهرة وطموحات اجتماعية وثقافية نبيلة.

والحال أن الدعاية الإصلاحية كانت تنطوي على جاذبية أخرى جلبت لها صيتا مواتيا في صلب الجمهور المتفتح على المسائل الاجتماعية والسياسية: يتعلق الأمر بالتوجه الوطني للتعليم الإصلاحي. ذلك أن دعاية ابن باديس، المتمحورة حول المفهومين الأساسيين للإسلام والقومية العربية اتخذت مبكرا وعلى نحو بين بعد أزمة 1933-1934 مظهرا سياسيا. وهكذا انضاف تدريجيا إلى الانشغالين الأساسيين للحركة الإصلاحية الإسلام والثقافة العربية انشغال جديد: المستقبل السياسي للشعب الأهلي.

نتنعين بأن

في الحركة سيخ مبارك الإبانة عن

ب في المدينة

ية والترعة

يت القضية

ومسؤوليتها

ت كالمرابطية

يرة الحريصة

تطور الدين

ة بالأغواط، حة. لم تكن الشيخ مبارك ن بالضرورة ض الانتهازية وسط المدن

تأثر بالأفكار

هذا التقارب القائم بين الأفكار الباديسية وأفكاره السياسية والالتزام المزدوج الذي اضطلع به سواء على الصعيد الديني أو الثقافي والاحتماعي، حلب له الكثير من التعاطف. إن الحركة الإصلاحية، بدغدغتها للحس الوطني لهؤلاء، وبتتويجها الطموحات الثقافية لأولئك، مدشنة عهدا حديدا من الأخوة بالنسبة لأولئك الذين كانوا يحلمون بنهضة إسلامية، ظهرت خلال الثلاثينيات بوصفها الحزب المثالي للمسلمين الجزائريين الحريصين على الحياة الروحية والالتزام في الحياة العصرية في الوقت عينه.

#### ج. الجمهور الإصلاحي

كل شيء إذن كان ينحو إلى تقديم الحركة الإصلاحية الباديسية كحزب المستقبل. وهذا كان من شأنه أن يهبها أصوات جمهور عريض ومتنوع في الآن نفسه. كان عدد الأتباع المقبلين على الحركة في تزايد مستمر، وقد كان الناس ينضمون إلى الحزب الباديسي بدافع المثالية الدينية والحماس من أحل البرنامج الثقافي للعلماء ومن باب الإعجاب بشخصية ابن باديس. كما كان الناس يقبلون عليه بدافع العزة الوطنية والمتعاطف مع هذا الداعية الموهوب ومن باب الصداقة لهذا القيم على الدعاية بلا مقابل، ومن باب رد الفعل ضد سلوك هذا المرابط أو ذاك، أو هذا العون الرسمي القيم على الشأن الديني الإسلامي.

شيئا فشيئا، أصبحت القضية الإصلاحية مسألة المجموعة كلها وليست مسألة طائفة ديية أو سياسية بعينها أو طبقة اجتماعية دون غيرها. في المحصلة، بدا أنه لا يمكن أن يكون للمسلمين سوى سبيلين اثنين: سبيل الإسلام المحدد المطهر، والثقافة العربية المرقاق، والشخصية المحزائرية التي أعيد تأهيلها والتضامن المغاربي والعربي الإسلامي أو سبيل المرابطية والجمود الثقافي والاستكانة أمام الوصاية الإدارية على الدين الإسلامي والانكفاء على الذات وعدم الاكتراث بالراهن السياسي والثقافي للعالم العربي. فهذا التوازي

الموضوع بين ا الناس كثيرا في

یمکننا أن البادیسیة بالنصر طلت تواجه المع هددها تأثیرها ال

ومند 934 هذه الأحداث أ لتي مؤداها أن تحرنسية والنظام متازع عن انقلار

كما كان د الدعاية الدينية وا تقدم الفكرة الوط

لهذا كان من لفاعة أو تحوّل د الإصلاحي كان المحتون فيه عن الأول للإسلام، الأول إلى الم

ام المزدوج الذي ثير من التعاطف. للموحات الثقافية المحلمون بنهضة رائريين الحريصين

كحزب المستقبل، نفسه. كان عدد مون إلى الحزب علماء ومن باب فع العزة الوطنية لدعاية بلا مقابل، القيم على الشأن

ست مسألة طائفة ا أنه لا يمكن أن افة العربية المرقّاة، سلامي أو سبيل سلامي والانكفاء

الموضوع بين السبيلين استثار العقول حتى في الأوساط المتواضعة جدا. وهكذا لم يتردد الناس كثيرا في الإقدام على الاحتيار.

يمكننا أن نعتبر أنه الطلاقا من 1935، سنة أول مؤتمر وطني إصلاحي، ظفرت الحركة الباديسية بالنصر نظريا، حتى وإن لم تكن قد بلغت أوج توسعها وذروة تأثيرها. ولئن ظلت تواجه المعارضة الشرسة للعديد من الدور المرابطية التي أنمكتها دعايتها الدينية، والتي هددها تأثيرها الاجتماعي المتعاظم بالعزلة، فقد أحدثت في الوقت عينه تيارا من الفضول بل التعاطف بين صفوف المرابطيين من ذوي النوايا الحسنة.

ومنذ 1934، سجّل انضمام العديد من المرابطيين للقضية الإصلاحية (50). ومثل هذه الأحداث أخذت تفاجئ وأحيانا تخيف الملاحظين الأوربيين المتعودين على الفكرة التي مؤداها أن قوة الحزب الإسلامي المحافظ شرط لا مندوحة عنه للإبقاء على الهيمنة الفرنسية والنظام في الجزائر. إن ميل بعض المرابطيين نحو الحركة الإصلاحية كان ينم دون منازع عن انقلاب في ميزان القوى الدينية في صلب المجموعة الإسلامية للجزائر (51).

كما كان دالا أيضا على التطور العام للذهنيات في الأوساط الإسلامية. فلما كانت الدعاية الدينية والثقافية للإصلاحيين غير منفصلة عن مطالبهم الاجتماعية والسياسية، فإن تقدم الفكرة الوطنية في الجزائر قد شجع انتشار المذهب الإصلاحي.

لهذا كان من الخطأ بمكان القول بأن جميع أتباع الحركة الإصلاحية كانوا كذلك عن قناعة أو تحوّل دينيين. إننا نميل بالأحرى إلى الاعتقاد بأن كل قطاع من الجمهور الإصلاحي كان منبهرا بوجه معين من وجوه المذهب الباديسي. فأولئك الذين كانوا يبحثون فيه عن تعميق الإيمان وتطهير العقيدة ووسيلة لمعاودة الصلة مع تراث السلف الأول للإسلام، كانوا دون شك أقلية من المؤمنين الأقوياء المسكونين بالمثالية الإسلامية والذين يحتّون إلى "العصر الذهبي"للسلف.

أما أولئك الذين كان عددهم أكبر، فهم في نظرنا أنصار الحركة الإصلاحية لاسيما في أوساط الشبان الذين كانوا ينظرون إليها بوصفها حركة ثقافية وانفتاحا على العالم العربي المعاصر. فالعديد من الشبان الجزائريين المنبهرين بصيت وسمعة مصر والعربية السعودية وسوريا ولبنان وفلسطين كانوا ممتنين للإصلاحيين الذين حعلوهم يستأنسون بالقومية العربية".

وفضلا عن هذا، كانت الحركة تحرك حساسيتهم بتمكينهم من المشاركة في بعث اللغة العربية في بلادهم. فعن طريق المدرسة ومنبر المسجد والجريدة وأباشيد الكشافة؛ أصبحت العربية شيئا فشيئا مأبوسة لدى تلاميذ الإصلاحيين. وكانت التظاهرات الثقافية تسمح لهم بين الفينة والأحرى باكتشاف مواهبهم من خلال الفصاحة والقريحة الشعرية والتمثيل المسرحي. بقضل التعليم الإصلاحي، اكتشف الشبان الجزائريون الأغذية الفكرية التي ظلت إلى غاية تلك اللحظة مجهولة لدى الكبار: كنوز الأدب العربي الكلاسبكي وعيون الأدب العربي الحديث.

ولئن كان الشبان الجزائريون مدينين بنقافتهم العربية، على بساطتها، للإصلاحيين، فقد كانوا أيضا مدينين لهم بالافتخار الذي كانوا يستشعرونه. ذلك أن بين المدرسة الفرنسية المستعصية عليهم، وبين التعليم التقليدي البالي جدا، كان ثمة سبيل جديد للانعتاق الفكري بالنسبة للشبيبة المسلمة، وكان هذا السيل هو الحركة الإصلاحية الباديسية التي كانت تفتخر بتدشينها هذا السبيل الجديد.

لكن إذا كانت الحركة الإصلاحية قد حظيت بتعاطف الشبيبة، فإن ذلك قد كان دون ريب من باب الانضمام الوجداني لا من باب الانتصار لمذاهبها. لهذا، نحن نستشف عبر العبارة الساحرة لأحد ملاحظي تلك الفترة حكما صائبا حين ذهب إلى القول في المجزائر، تتبدى الوهابية الجديدة (ويقصد الحركة الإصلاحية) حاصة بوصفها موضة

. mod . إنحا عبارة ع على الرأس" (52).

لا مراء في أن ا

حيل الجديد للثلاثيب صفوفهم ضد التقاليد خلك أمرا مفارقا أن خحاهم الجم بتركيا عقول لهذين الوجها عداة المبرمة التي خوقراطي لابن سعود خوقراطي لابن سعود

غير أنه بالنسبة . عقاليد الشعبية ومن لسياسي والوحدان النا

بالنسبة للفئات ال

عكس ذلك، في نكران درايا تعيش لنفسها، حساعة، كانت الحرك حساعة ولا تلتمس خا محمنها، بل غايتها بيسا من الوحوه التي تأثر بما mode . إنحا عبارة عن تكلف وتصنع فكري وأناقة مزعومة تبدو كوضع طربوش مصري على الرأس" (52).

لا مراء في أن الحركة الإصلاحية استفادت من نوع من المباهاة snobisme وسط لجيل الجديد للثلاثينيات. فبالنسبة للفتيان الجزائريين، فإن الحركة الإصلاحية قد عززت صفوفهم ضد التقاليد البالبة والأحكام المسبقة لوسطهم الاحتماعي. ذلك أن وإن بدا فنك أمرا مفارقا أن هؤلاء الشبان الموالين للإصلاحيين كانوا يظهرون بالحماس نفسه عجابهم الجم بتركيا كمال آتاترك والعربية السعودية لابن سعود. ويبدو أن إعجابهم غير لمعقول لهذين الوجهين المتعارضين للحياة الإسلامية المعاصرة يستمد تبريره الكافي من لمعاداة المبرمة التي كانت الأوساط الجزائرية المحافظة تبديها إزاء الكمالية والحكم لتيوقراطي لابن سعود. كما ألفي امتداده في الدعاية السياسية الدينية للإصلاحيين.

غير أنه بالنسبة لهذه الشبيبة التي كانت تستظهر الإصلاح من باب رد الفعل على التقاليد الشعبية ومن باب المباهاة، فإن الحركة الإصلاحية كانت تمثل مصدر الحماس السياسي والوجدان الثقافي أكثر من كولها مصدرا للانضباط الأخلاقي والديني.

بالنسبة للفئات الأخرى من الجزائريين، فإن جاذبية الحركة الإصلاحية تكمن، على عكس ذلك، في نكران الذات المباين لأنانية العديد من الزوايا المرابطية. فبينما كانت هذه نروايا تعيش لنفسها، حرصا على استمرار تقليدها المقدس وضمان استمرار وجودها في لحماعة، كانت الحركة الإصلاحية تتبدى كمصلحة وطنية، إذ كانت تتفانى من أجل لحماعة ولا تلتمس حدماقا، غايتها ليست السعادة الدنيوية لطائفة ما ولا النجاح المؤقت لذهبها، بل غايتها بساطة هي ترقية معنويات الشعب المسلم بطرق إصلاحية. وهذا وجه من الوجوه التي تأثر ها كثيرا المؤمنون المتعلقون بالقيم الأخلاقية الكبرى.

بة لاسيعا للى العالم والعربية نسون ب

في بعث الكشافة، ت الثقافية ة الشعرية

ية الفكرية

كلاسيكي

صلاحيين، ن المدرسة بيل جديد

الإصلاحية

ئ قد كان , تستشف، ل القول"في

مها موضة

فيما يتعلق ببعض الجزائريين الآخرين، كانت الحركة الإصلاحية تلهب حماسهم بفضل مقاومتها للإدارة ورغبتها في سحب الشأن الديني الإسلامي من الدولة بكل الطرق القانونية الممكنة (53) وحتى سد عجز الإدارة في بحال تعليم اللغة العربية وهذا بتنظيم تعليم عربي حرذي طابع وطني.

وبصنيعهم هذا، ذهب الإصلاحيون إلى أبعد مما ذهب إليه السياسيون المسلمون. أم يكتفوا قط بمحاصرة الإدارة بالمطالب التي ظلت في الغالب أفلاطونية. كانوا يجتهدون في القيام بأي شيء كتحسين الوضع المادي للشعب الأهلي ومباشرة ترقية معنوياته وتحبيبه في جزائريته. كان الإصلاحيون يبذلون قصارى جهودهم لتلقين الشبان كما المواطنين الناضجين الحد الأدى من المفاهيم العربية الإسلامية التي من شأنها أن تزودهم بالإحساس بالانتماء إلى جماعة قائمة الذات وربما الرغبة في أن يشحذوا معا الأمة الجزائرية للغد.

وكما نرى، كانت العواقب السياسية للدعاية الإصلاحية أمرا لا ينكر. فعلى جميع الأصعدة للحياة الجزائرية الإسلامية (المسجد، المدرسة، الصحافة، بلورة الفكر والمطالب السياسية...)، كانت ثمة آثار للنشاط والمبادرة الإصلاحيين. وقد انتهى الأمر بأولئك الذين أدهشتهم بخاصة التظاهرات الاحتماعية والسياسية للحركة الإصلاحية إلى اعتبار هذه الحركة حزبا سياسيا يتميز عن غيره من الأحزاب بترعته الدينية.

صحيح أن النشاطات غير الدينية للحركة الإصلاحية الباديسية قد حجبت أحيانا، الاسيما في فترات الأزمة (1934- 1936...) وجهتها الأولى التي كانت ذات طبيعة روحية وأخلاقية. وإذا نحن قصرنا نشاط الإصلاحيين على التراب الجزائري فيما بين الحربين، فيمكننا أولا الميل إلى تحديد حركتهم وفق المرجعيات الحارجية. لكن التظاهرات المباشرة للحركة الباديسية لا تسمح بالإحاطة لأول وهلة بكل أبعادها وقيمها. فبالموازاة

ددة مذاهبها،

مع مشاركتها

لاحتماعي والذ لإصلاحية الأ عليما الآن الوقو من باديس وفري

# هوامش الفصل

- الشهاب، أور
   مرسوم اتخذ
- حالمران 8 نولمبر
- (3) الشهاب، ماي
- الذكر في هذا
- اکتوبر 1934 و<sup>ل</sup>
- اعام آثارت ارتباحا gériens et des
- 38, p.220
- النهاب، جوا
- 🗿 في 7 جوان 5
- المنتقل إلى وزار
   حورج لوبو،
- (11) الشهاب، أوت
- (12) عرض ن 717

مع مشاركتها النشطة في حياة المدينة، بمحتلف أشكالها، كانت الحركة الباديسية تبلور بأناة مذاهبها، تارة تحت الإلهام المباشر للحدث وتارة أخرى بمنأى عن كل طارئ.

إلى حد الآن، سعينا إلى تحديد موقع الحركة الإصلاحية الباديسية في وسطها الاجتماعي والثقافي وفي إطارها التاريخي. وقد أمكننا الإبانة هنا وهناك عن بعض المواقف الإصلاحية الأكثر دلالة عبر تقلبات الحياة الجزائرية خلال العشرينيات والثلاثينيات. يتعين علينا الآن الوقوف على الأوجه المذهبية لهذه الحركة الإصلاحية التي دعا إليها عبد الحميد بن باديس وفريق الشّهاب.

# هوامش الفصل الثابي

- (1) الشهاب، أوت 1934، ص 371.
- (2) مرسوم اتخذ بطلب من مارسيل رينيي، وزير الداخلية (سيناتور اليسار الديمقراطي، العضو في وزارة ب. أ
   فلاندران 8 نوفسير 1934 31 ماي 1935) إثر سفر دراسي مدته خمسة عشر يوما في الجزائر.
  - (3) الشهاب، ماي 1935، ص 126.
- (4) لنذكر في هذا الصدد بانتصار "اتحاد المنتخبين المسلمين"بقسنطينة (القريبين من الإصلاحيين) في الانتخابات المحلية الأكتوبر 1934 ونجاح العديد من التحالفات الفرنسية الإسلامية في الانتخابات البلدية الأفريل ماي 1935. هذه التتاتيج أثارت ارتباحا ما في الجالية المسلمة رغم الاحداث المؤسفة والتدابير الإدارية التخويفية التي تلتها.
- (5) Congrès de "l'Association des savants religieux musulmans algériens et des chefs de zaouïas"
  - AF, mai 1938, p.220 (6)
  - (7) الشهاب، حوان 1925، ص 186.
  - (8) في 7 حوان 1935، بعد ديوان فرديناند بويسان العابر (14 جوان 1935).
    - (9) المنتقل إلى وزارة المالية.
  - (10) حورج لوبو، خليفة حول كارد، عيّن على رأس الجزائر في 21 /9/ 1935.
    - (11) الشهاب، أوت، 1935، ص 336-337,
    - AF, déc.1935, p.716-717 عرض في 12)

حماسهم الطرق ابتنظيم

مون. لم لدون في تحبيبه في المواطنين

حساس

والمطالب بأولئك

، أحيانا،

لي اعتبار

ت طبيعة فيما بين

نظاهر ات

فبالموازاة

- (13) ربما يكون الإصلاحيون قد استحضروا المؤتمر الأول لاتحاد الجمعيات العلمية لإفريقيا الشمالية المنعقد في العاصمة يومي 10 و11 حوان من نفس السنة. هذا مجرد قرضية.
  - (14) بحلد واحد، 238 ص ، قسنطينة 1935.
    - (15) ص 73106.
- (16) وهذه بعض الأسماء: محمد حير الدين، عمر بعزيز: عيد صالحي، حمزة بكوشة، فرحات دراجي، مصطفى بن حلوش، محمد بن عبيا، عمر بسكري، فطيل الورتلان، سعيد بن عمر قتراني: ناصر بالناصر، ربيع بن الأخضر، علي بن سعد الغماري إلى بالسبة فذا الفصيل الشاب الإصلاحي، سيلعب الشيخ حير الدين دورا من الطراز الأول غداة الحرب العالمية الثانية في صلب الفريق القائد ل ج ع م ج (كنائب للرئيس) وفي تاريخ الحركة الوطنية. أنظر أعلاه مذكراته: مذكراتي، الجزائر، المؤسسة الوطنية للكتاب، 5 أجزاء، د.ت.
  - (17) ياعتماد تأسيس الشهاب كنتطة انطلاق (نوفمبر 1925).
- La Défense, n°88, du 3 janv. 1936, p.1 sous le titre: "Nos revendications" Ce (18) وهذه هي الفقرة التي يعبر فيها ابن باديس عن فكرة موتمر إسلامي que nous dit le cheikh A.Ben Badis.
- "إن تحديد القانون السياسي للمسلم الجزائري، الذي هو قضية حيوية، يجب أن يناقش ويسوى تماثيا، لا من قبل شخص واحد أيا كانت قبمته وسلطته ولا من قبل جميع ممثلي وقادة الراع كانت قبمته وسلطته ولا من قبل جميع ممثلي وقادة الرأي الإسلامي. فرحال السياسة والعلماء والمنتخبون والقضاة المسلمون والأساتذة والمدرسون الح كلهم مؤهلون لإعطاء رأيهم في هذه المسألة الأساسية".
- (19) Histoire de l'Europe contemporaine, trad. M.Baudoux, Verviers (Blgique)
- (20) كانت شخصية ليون بلوم محل احترام جم لدى ممثلي الرأي الإسلامي لا يسبب أفكاره السياسية الخاصة بل أيضاً لأنه كان قريبا جداً من موريس فيوليت الحاكم العام السابق للجزائر الذي كان يكن له إعجابا ومحبة عميقين. وكان ابن باديس نفسه يدعو موريس فيوليت في كثير من الأحيان ب "الحاكم الحبيب".
- بي بالمان المستقد المستقد الله الله قائلا: "تحن نشاهد مبارزة شرسة بين إرادة الحكومة المركزية التي تريد أن تقوم بشيء (21) كتب فرحات عباس آنذاك قائلا: "محن نشاهد مبارزة شرسة بين إرادة الحماثلة للإدارة المجاثلة للإدارة المجاثلة للإدارة المجاثلة للإدارة المجاثلة المج
- ر (23) "البصائر" اللسان الرسمي لجمعية العلماء المسلمين الجزائريين، 1936-1939، ثم ظهور جديد من1947 إلى (23) "البصائر" اللمروبة والإسلام". عند الإعلان عن صدور هذه الأسبوعية كتبت الشهاب: [ ها هي إحدى المطاء الثلاث التي سلطت على جمعية العلماء قد رفعت توقيف الصحافة ومنع أعضائها من الدعول إلى المساجد ورفض

- ر حیص بفتح مدارس حرة 1915، ص 636).
- الشهاب، جوان، 66
   الإسلامية للجزائر
- حرب عن الفرحة الشعبية ع
- حة لشاعر مشهور آنا
   حية (لقد أصدر صحيفا
- الله المنكمال وصف الم

- 🥶 حول هذا المؤتمر، يمكّ
- المر أعلاه.
- ... أستشار العام والمند
- الله ممالي حاج محمد،
- الله من وعي أو عن غيم
- ے لاکستروس الإسلامي
  - العر أعلاه.
- ئ شهاب، أفريل 36
- 🥶 ومن تم الهجومات ا
- مدح الفرنسي الإسلا
- الحد ملاحة المحد ملاحة المحدد المحدد المحدد
- ر کیبات"4, p.538 - تا منیاب، اوت 34
- ت ليجل ص 80.
- الله ما كان العمل الد
- و قايت أن لا الإدارة
- د سر ما في منطقة العاء الدرجة ستكون ذات

الترخيص بفتح مدارس حرة جديدة، وهذا بعد انتظار طويل. وإنا لنأمل أن ترفع عنا المظالم الأحرى] (الشهاب، فيفري 1936، ص 636).

(24) الشهاب، حوان، 1936 ص159. هذا التصريح الإصلاحي ينضم إلى جميع التصريحات الحماسية والمتفائلة للأوساط الإسلامية للجزائر، خلال انتصار الجبهة الشعبية. لامتكمال هذه اللوحة نسجل وثيقة نراها التعبير الأكثر حبوية عن الفرحة الشعبية عند الإعلان عن التغييرات السياسية الحاصلة في فرنسا. وتعلق الأمر بقصيدة شعرية بالعربية فعارجة لشاعر مشهور آنذاك : محمد عبابسة الأحضري الذي كان مغنيا "ملتزما" قريبا حدا من الأوساط الإصلاحية والوطنية (لقد أصدر صحيفة هزلية صغيرة سماها "المرصاد"، الجزائر 1932) مجمولة كلها للدفاع عن قضية العلماء...

(25) لاستكمال وصف المناخ السياسي لربيع وصيف 1936 في الجزائر، من المفيد الإشارة إلى: أ) التفاوض على طعاهدات التي كان من المغروض أن تؤدي إلى نحاية العهدات الفرنسية على سوريا ولبنان. ب) المفاوضات الإنجليزية فلصرية المحضرة للاستقلال التام لمصر... كان الإصلاحيون يتابعون بشغف هذه القضايا المتعلقة بالشرق الأوسط....

26) حول هذا المؤتمر، يمكن العودة إلى الوثيقة الأساسية: الشهاب، جويلية 1936 ص 191-216.

(27) أنظر أعلاه.

(28) المستشار العام والمندوب المالي: الدكتور محمد صالح بن حلول الذي أدى دورا ممتازا في الشؤون الإسلامية خلال فلاتينيات...

(29) AF, nov.1936, p.586

30) مصالي حاج محمد، رئيس نحم شمال إفريقيا (تشكيلة سياسية يسارية) ومنشط حريدته الباريسية الأمة...

(31) عن وعي أو عن غير وعي، سعى منظمو المؤتمر إلى إعطائه وحه الجبهة الشعبية الإسلامية. نسجل بأن المرابطين و محطى الإكليروس الإسلامي لم يشاركوا في هذا المؤتمر الوطني.

(32) أنظر أعلاه.

(33) الشهاب، أفريل 1936، ص 44.

34) ومن ثم الهجومات العديدة التي تعرض لها الإصلاحيون في الصحافة ذات التعبير الفرنسي من قبل الأنصار المقتنعين علاقدام الفرنسي الإسلامي مثل La Voix des Humbles et La Voix des Indigènes

35) حسب أحد ملاحظي تلكم الفترة: "لا يخلو مركز في الجزائر لا يتوفر فيه هذا الحزب على تنظيم مشكل بكيفية من فكيفيات"La Lutte Sociale, citée par AF, sept.1934, p.538

36) الشهاب، أوت 1934، ص 383.

**37)** السجل، ص 80.

(35) هل كان العمل الدعائي هذا ممكنا في الظروف المشار إليها لو لم يحظ الإصلاحيون بنوع من التسامع الإداري؟ من الثابت أن لا الإدارة ولا الرأي الفرنسي أبديا معارضة للحركة الإصلاحية وعداوة شرسة شراسة العداوة التي تترضوا لها في منطقة العاصمة ووهران. وهذا يعني أن الدراسة المقارنة للمواقف الفرنسية من إقليم إلى آخر إزاء الحركة المحركة متكون ذات فائدة جمة.

في العاصمة

مصطفى بن الحضر، على الأول غداة النظر أعلاه

La Défer وتمر إسلامي

، قبل شخص م ممثلي وقادة للهم مؤهلون

(19) Histe 1964, I p. ناصة بل أيضا ميتين. وكان

ن تقرم بشيء La Défens

أحرى بالعربية

س 1947 إلى إحدى المظالم ساحد ورفض (39) لنذكر أن قرابة 39% من الساكنة الإسلامية كانت تعيش في المنطقة القسنطينية حيث كانت الكثافة السكانية . أقوى، مقارنة بالكثافة الأوربية.

(40) على خلاف الزوايا المرابطية في الوطن العربي، وقفت حلّ الزوايا القبائلية موقفاً ترحيبيا إزاء المذهب الإصلاحي. بعض هذه الزوايا تحولت ببساطة إلى فروع إصلاحية. أنظر الشهاب، حائفي 1933، ص 1418.، فيفري 1933. ص 7478.

(41) أنظر أعلاه

(42) بالنظر إلى موقعها الجغرافي (...) وكذا الذكريات المرتبطة بالتاريخ المضطرب لغزوها من قبل الفرنسيين، كانت E.Dermenghem, Le pays d'Abel, Gallimar, دينة الأغواط مرضوع عدة دراسات نجد قائمتها في Paris, 1960; EI, III, p.5 (art. Laghuat); Le Tournau, "Occupation de Laghouat par les Français", dans Mélanges à Ch.André Julien, 1964, p.111-136

(43) انتقلت ساكنة مدينة الأغواط من 7000 إلى 11010 فقط في ظرف أكثر من عشرين سنة (إحصائيات 1926 و1948)

(44) أسرتان من أسر القياد كاننا مهيمنتين في الإغواط : بنو سالم وفرحات، اللتين سنرمز إليهما برمزي: ب وف... حول هاتين الأسرتين أنظر: كتاب أعيان المغاربة، ص 144، ص 69.ت

(45) في عين ماضي، على بعد 80 كم من الأغواط.

(46) الخصومة بين هذين الفريقين قد أفضى إلى هذه الشعيرة الغريبة: في الغالب ترفض الأحلاف الانضمام إلى الاحتفالات العامة في اليوم الأول من عبد الأضحى، بل إلى حد الامتناع عن إيقاد النار في منازلهم طبلة اليوم الأول الذي خلاله يجد أولا سرقين أنفسهم الوحيدين انحتفاين حقا .

(47) حول هذا الزعيم الإصلاحي، أنظر أعلاه.

(48) حول هذه التسخصية أنظر 350, 354, 350, 354 التسخصية المساعدة المالية التي كاتر (48) بالنسبة للعديد من البرجوازيين الصغار، خاصة في قطاعات التجارة والأعمال، فإن المساعدة المالية التي كاتر يقدموها للأعوان الإصلاحيين كان بإمكالها أن تكون لها عواقب مفيدة لازدهارهم المادي وتأثيرهم الاجتماعي. كائت تسمح لهم ب "تطهير" لروقم حسب التصور القرآني للزكاة ومن ثم إضفاء الشرعية عليها إن صح القول والشعور براحة الضمير إزاء بؤس الشعب الجم. ..

(50) أنظر الشهاب، أوت 1934، ص 371.

(51) أنظر ملاحظة (L'Afrique française (juin 1935), p.357a) : "إن انتقل بعض المرابطين إلى الفريق الخصم، فلألهم يشعرون بأنه الأقوى وهذا أمر خطير". ثمة تصالح بين المرابطين والإصلاحيين يشار إليه من حين لآخر تل أماكن مختلفة من الجزائر (المرجع نفسه، ص 1356) Jean Menaut, AF, février 1935, p.80

الكتاب الأو

الفصل الأوَ الفصل الثابر

القصل الثال

الفصل الرابي

الفصل الخام

الفصل الساه

القصل الساب

الفصل الثامر

#### الكتاب الأول

## القسم الرّابع

# الأوجه المذهبية للحركة الإصلاحية الإسلامية في الجزائر

الفصل الأوّل: مصادر الإلهام

✓ الفصل الثاني : المنهجية

٧ الفصل الثالث: المذهب اللاهوي

الفصل الرابع: الأفكار الأخلاقية

✓ الفصل الخامس: الأفكار الاجتماعية

الفصل السادس: المذهب الثقافي

✓ الفصل السابع: الأفكار السياسية

الفصل الثامن: التأثيرات والأصداء

كتافة السكانية

ب الإصلاحي. يفري 1933،

رنسین، کانت E.Dermeng Paris, 1960 les Français سنة (إحصائيات

مزي: ب وق.

الانضمام إلى
 طيلة اليوم الأول

G.Mercie المالية التي كانوا إحتماعي. كانت ل والشعور براحة

رابطين إلى الفريق من حين لآخر في Je:

259

## الفصل الأول

4 10

14152

### مصادر الإلهام

يتكون المصدر الأساسي لمذهب الحركة الإصلاحية الجزائرية من درس ابن باديس كما تجليه، وإن جزئيا دون شك، مجلة الشهاب. وإلى جانب البناء المركزي الذي تمثله أعمال ابن باديس، سنستخدم عناصر ذات أهمية قصوى يوفرها لنا أقرب مساعدي الأستاذ، والذين كانوا على غراره حجة. لن نسجل هاهنا إلا على سبيل المثال: مصنف مبارك الميلي الموسوم "رسالة الشرك ومظاهره"ودراسات الطيب العقبي أو البشير الإبراهيمي.

ومن الواضح أن أساس مذهب الحركة الإصلاحية الجزائرية قد تبلور أثناء فترة ما بين الحربين، على أيام ابن باديس. سنقتصر إذن على الإبانة عن هذا المذهب كما تشكّل عند وفاة صاحبه (1940). ولذا فإن حدود دراستنا (1925- 1940) تمنعنا من تتبع التطورات اللاحقة للمذهب الإصلاحي في الجزائر.

إن تحديدنا الفترة هذه بعام 1940 لن يلزمنا بأي تضعية. ذلك أنه بعد لصمت القسري لسنوات الحرب، استعادت الحركة الإصلاحية حرية التحرك في 1946 تحت إشراف الشيخ البشير الإبراهيمي<sup>(1)</sup>. فبعد أن تدرّعت بقواعد مذهبية صلبة، ستلتفت الحركة الإصلاحية الجديدة بعزم صوب تنظيم التعليم العربي الحر على صعيد واسع. كما ستستعيد الكفاح من أجل فصل الدين الإسلامي عن الدولة. أحيرا، قدمت دعمها غير المشروط لمطالب حزبين سياسيين كبيرين مسلمين آنذاك: الاتحاد الديمقراطي للبيان الجزائري لمطالب طبيان الجزائري MTLD فرحات عباس والحركة من أجل انتصار الحريات الديمقراطية MTLD (وريث حزب الشعب الجزائري) لمصالى حاج.

إن الحركة الإصلاحية لما بعد الحرب لم تحد شيئا تمديه لأتباعها في المحال المذهبي، بعد اقتناعها دون شك بأن هذا المذهب قد وفق في وضعه الأستاذ الأكبر ابن باديس والمدرسة التي كان ينشطها في صلب الشهاب. والحال أن الدفع الذي قدمه رئيسها الجديد لحد الحركة قام أكثر على الواقعية منه على العقيدة dogme. فقد كان الرجل منظما وسياب عنكا في حين كان سلفه يبدو قانونيا قبل كل شيء.

وبناء على هذه الاعتبارات، سنسلم بأن المذهب الإصلاحي الجزائري كان أسام مذهبا باديسيا. فبلورته يعود فضلها إلى الشيخ القسنطيني عبد الحميد بن باديس، ولكن يعود أيضا إلى حدّ ما إلى الفريق الإصلاحي الذي كان شيخه الكبير دائما ملهمه ومنشطه.

#### التوجه العام للحركة الإصلاحية الباديسية

قبل الشروع في تحليل المقولات الإصلاحية التي كان ابن باديس وفريقه يدعوان إليه يجدر بنا أولا استخلاص توجّهها العام وتحديد موقعها بالنسبة للترعات الكلاسية والمترعات الحديثة للإسلام في الوقت ذاته. هل كان الإصلاح الباديسي ثائرا على المه المالكية التي كانت الترعة التقليدية الغالبة للإسلام في الجزائر؟ باسم أي نزعة حديدة كان باديس يقوم بدعايته؟ هل كان ناطقا بسيطا في الجزائر باسم الحركة الإصلاحية السيالي كان يدعو إليها تلاميذ محمد عبده بالمشرق، ومدرسة المنار أم كان يقدم نفسه بوصلاحيا مستقلا؟ إن الإحابة على هذه الأسئلة الأولية تلقي الضوء بشكل مفيد علي هنتلف الأوجه المذهبية للحركة الإصلاحية الإسلامية الجزائرية التي نصفها بالباديسية.

بوصفه ثمرة التعليم الزيتوني، لم يكن في مقدور الشاب ابن باديس إلا أن يكون عند مسلما مشبعا بالسنية، وبوصفه حزائريا، لم يكن في مقدوره إلا الاستئناس بالعلوم المالكية لقد كان جامع الزيتونة بتونس، رغم كونه أقل انغلاقا من جامع فاس على أصداء العا

اخديث، في يقط حيال اشرق يدف و.استشاء أ. وتسيذه الأ.

والحال

الاصلاحيين

کلاسیکی و

لل الإبالة ع الزعة هوى كثر قابلية، ويامكاننا أن الحديدة.

لكن، ر

الرجولة، لم يا

وحیث یشکا فی التحدید اا نقد قرر هو ا یندرج نا موضع آخر م شکل صریح

حازع وفيًا لر

لجال المذهبي، بعد باديس والمدرسة يسها الجديد لهذه ل منظما وسياسيا

ائري كان أساسا بن باديس، ولكن كبير دائما ملهمه

فريقه يدعوان إليهاه زعات الكلاسيكية ي ثائرا على السنية ي نزعة جديدة كال ئة الإصلاحية السنية

فها بالباديسية.

في يقدم نفسه بوصفه ء بشكل مفيد علي

إلا أن يكون مثقفا بناس بالعلوم المالكية س على أصداء العام

الحديث، في بداية القرن العشرين (2) متعلقا تعلقا شديدا بالسنة التقليدية. كما كان يبدو يقظا حيال التوجهات الجديدة للتفسير القرآني ومنهجية الفقه اللذين كانا يتطوران في المشرق بدفع من محمد عبده ثم ابتداء من 1905 بدفع من مدرسة المنار الإصلاحية(3). وباستثناء أساتذة قليلين منفتحين إن قليلا أو كثيرا على المصادر الإصلاحية لمحمد عبده وتلميذه الأساسي رشيد رضا، فإن أغلبية الموظفين من أساتذة الزيتونة كانت غير مثكترثة بالتيار الإصلاحي الناشئ.

والحال أن ابن باديس كان متأثرا خلال سنوات الدراسة الزيتونية بأساتذة موالين اللإصلاحيين. وقد مكنت إقامة ابن باديس بتونس هذا الأخير من الحصول على تكوين كلاسيكي صلب، كما مكنته في الوقت ذاته من اكتشاف البرعة الإصلاحية التي سعت إلى الإبانة على أن الإسلام قابل للتكيف مع الحياة والذكاء الحديثين.وقد صادفت هذه النرعة هوى في نفوس الشباب. ولا شك أنها اجتذبت أكثر الشبيبة الجزائرية التي كانت كثر قابلية، من خلال صلاتها الدائمة مع الحضارة الفرنسية، للتأثر بأفكار التقدم والحدائة. وبإمكاننا أن نتصور بسهولة ابن باديس المفعم بعلمه الإسلامي يتقد حماسا للأفكار الجديدة.

لكن، وعلى خلاف الطلبة الجزائريين القدامي الآخرين (أو التونسيين) خريجي الزيتونة، لم يكن ابن باديس يكتفي بالتطلع إلى عالم مستقبلي حيث ينتصر إسلام متحدد وحيث يشكل تعليم أساتذة أمثال محمد عبده سنة جديدة. كان يعتزم هو نفسه المشاركة فِ التجديد الإسلامي للإسراع في قيام ما كان يجب أن تكون عليه سنَّة القرن العشرين. قد قرر هو أيضا أن يكون زارعا للأفكار الجديدة.

يندرج نشاط ابن باديس الإصلاحي في سياق محمد عبده ورشيد رضا. لقد بيّنا في موضع آخر مدى الفحر الذي كان يستشعره ابن باديس حين يصدر عن آراء رشيد رضا حَكُل صريح (4). لذا لن نقف طويلا عند التوجه الإصلاحي لابن باديس الذي كان بلا منازع وفيًّا لروح الحركة الإصلاحية السورية والمصرية : السلفية (5). كان ابن باديس يحدد نفسه بوصفه سلفيا(6). إن الوفاء للأساتذة الروحيين الأوائل للإسلام والسلف الصالح يشكل إحدى أهم مقالاته التي أعرب فيها عن قناعاته الإصلاحية. وهناك ركن في مجلة الشهاب مخصص لذكر الشخصيات الإسلامية الجليلة. وعنوان هذا الركن طويل ولكنه دال: "كل الخير في الوفاء للسلف وكل الشر في بدع الخلف".

إن هذه الإحالات على الأساتذة القدامي للمذهب الإصلاحي لا تنطوي على أي نوع من الحصر. فالإصلاحيون يبدون وكألهم يكتون نفس التبحيل والاعتراف والحجة المعنوية والفكرية لجل كبار مؤلفي المذهب الإسلامي دون تمييز للإنتماء الجغرافي ودون تمييز بين المدارس الأربع.

#### II. الإصلاحيون والمدارس الأربع

لتن كان الإصلاحيون، من حيث المبدأ، يعلنون نفس التعلق بالممثلين الحقيقيين للمذهب والفكر الإسلاميين دون تعصب لمدرسة بعينها، فإنه يجب علينا مع ذلك إيراد الملاحظات التالية بصدد موقف الإصلاحيين الجزائريين إزاء الترعات الإسلامية السنية.

#### 1. المالكية

يأتي في مقدمة المراجع الإصلاحية المؤلفون المالكيون الذين كانوا تقريبا الوحيدير الحجة في الجزائر. وكان ابن باديس يستشهد كثيرا بالإمام مالك (ت 795/179) بتسميته مثلا [ مرشدنا شيخ المدينة المنورة ](8) الشهاب، أكتوبر 1934 ص481) إن دراسة مذهب الإمام مالك كما تظهر في مصنفه الموطأ كانت تشكل أحد تخصصات ابن باديس المفضلة. وقد أفضى حتمه لتفسير الموطأ بالجامع الأحضر بقسنطينة إلى احتفالات، وقد احتفى بذلك كأجمل تظاهرات المدرسة الإصلاحية الجزائرية (9).

وبالمواز انكتاب الكا القيرواني (ت

هذه الم الإصلاحيين عن هذا، لا بالمؤلفات الغ كونها اعتيارا

مع كثرة الان الإحالة على ا قوية في بحال والفقه والشعا بحبث لانملك

إن قلة ا

في الصف الحزائريين، نذ فكثيرا ما نعثر ومبارك الميلي.

الروحيين الأوائل فيها عن قناعاته الإسلامية الجليلة. كل الشر في بدع

لا تنطوي على أي والاعتراف والحجة ماء الجغرافي ودون

الحقيقيين للمذهب ك إيراد الملاحظات

وا تقريبا الوحيدير 795/179) بتسميت ص481) إن درات نصصات ابن باديس إلى احتفالات، وقد

وبالموازاة مع دراسة مصنف مالك، كان الإصلاحيون يكثرون من الاقتراض من الكتّاب الكلاسيكيين لمدرسة مالك لاسيما سحنون (ت 856/242) وابن أبي زيد القيرواني (ت 990/380).

#### 2. الحنفية، الشافعية، الحنبلية

هذه المدارس السنية الثلاث الكبرى لا تظهر إلا لماما في الدراسات الدينية للكتاب الإصلاحيين الجزائريين. يجب تفسير هذا الصمت النسبي بالتكوين المالكي لكتابنا. وفضلا عن هذا، لا الكتبيين ولا المكتبيين الخواص الجزائريين كانوا آنذاك مزودين كما يجب بالمؤلفات الغربية عن المدرسة المالكية. ويتعلق الأمر هاهنا في نظرنا بمسألة مادية أكثر من كوفحا اختيارا مذهبيا (10).

#### 3. المدارس الدنيا

إن قلة المرجعيات الحنفية أوالشافعية أو الحنبلية لدى الإصلاحيين الجزائريين تتناقض مع كثرة الاقتراضات من المؤلفين الأساسيين للترعة الحنبلية الجديدة. من ذلك اطراد الإحالة على ابن تيمية (ت 1328/728) (11). فبقدر ما كانت الإحالة على الإمام مالك قوية في بحال تأكيد السنة، كانت الإحالة على ابن تيمية قائمة على المسائل اللاهوتية والفقه والشعائر. فحضور ابن تيمية عبر كتابات الإصلاحيين الجزائريين هو من القوة بحيث لا نملك إلا أن نعد هذا المؤلف بمثابة الأستاذ الثاني للمدرسة الإصلاحية الجزائرية.

في الصف الثاني من المؤلفين الحنبليين الجدد الذين وجدوا هوى في نفوس الإصلاحيين الجزائريين، نذكر اسم ابن القيم الجوزية (ت 1350/751) أكبر تلاميذ ابن تيمية (12). فكثيرا ما نعثر على عناوين كتبه: إعلام الموقعين ومدارج السالكين في كتابات ابن باديس ومبارك الميلي.

وفضلا عن هذين الأستاذين الجليلين للحنبلية الجديدة، كان الإصلاحيون يستندون إلى مؤلفين تولوا نشر مذاهب هذه المدرسة (13).

ومع أسماء مشاهير المؤلفين الحنبليين الحدد، نجد في أحيان كثيرة اسم الشيخ الحنبلي محمد بن عبد الوهاب (ت 1792/1206) في كتابات الإصلاحيين الجزائريين لاسيما عند مبارك الميلي (14).

ولا شك في أننا نندهش في سر إقبال الإصلاحيين الجزائريين ذوي التكوين والتقليد المالكي على الحنبلية الجديدة لابن تيمية وخلفه. ولاشك أننا سنندهش أكثر حين تلفيهـ يبدون فضولا جما وتعاطفا أكيدا إزاء لاهوتية عبد الوهاب المتقشفة.

#### III. الإصلاحيون والوهابية

إذا كنا لا نعثر على أي رباط مذهبي بين المالكية الجزائرية أو التقليد الزيتوني والحنبي الجديد، فيحب والحالة هذه البحث عن مصدر الإلهام الحنبلي الجديد للحركة الإصلاحية الجزائرية في مذهب الحركة الإصلاحية السورية والمصرية وبخاصة لدى رشيد رضا. في الأحير، أكثر من أستاذه محمد عبده، نحل بشكل واسع من مذاهب ابن تيمية (16).

يبدو أن الإصلاحيين الجزائرين قد استأنسوا بالفكر الجنبلي الجديد عبر أعمال رشبه رضا (تفسيره للقرآن). غير أن التأثير الرشيدي لا يفسر الجاذبية التي مارسها عليهم النصا الوهابي. ومن ثم يجب تفسير موقف الإصلاحيين الجزائريين من الوهابية بإعجابهم الذي كانوا يكنونه للملك عبد العزيز بن سعود (17). كان إعجابهم هذا منذورا بشكل طبيعي للملك المستقل وحامي الجرمين الشريفين للإسلام وكذلك وبخاصة ربما لرئيس الدولة الذي كان يطبق بصرامة المذهب الوهابي والذي كان يشيع التوحيد حيث كات السنة الإسلامية الطاهرة منتصرة في بادئ الأمر.

إن التعاطف شديدة وأحيانا المقتنعين بالمرابط الأضرحة، واست الأحيان صفة م كان من القوة بم حماعة المسلمين. إن تشدد ال

العاسية إن قليلا مذهب رسمي وه المصدر المشرقي (

الفرنسية أمام أنه

تحت تسمية <sup>"</sup>ال

الديني ومبادراتهم

ويصدرون بشكا

حزائرية. حينئذ ا أحرزت عليه الج

"منكفئين على إص

أساسا"(19). هذا المذهب

(ئي حين كان يني وأصدقائه. فتسمية

الوعي الشعبي إلى

، يستندون

ميخ الحنبلي لاسيما عند

رين والتقليد حين نلفيهم

بوني والحنبلي كة الإصلاحية بد رضا. فهذا

أعمال رشيد

 $\cdot (16)$ 

ا عليهم النظام بإعجابهم الجم منذورا بشكل منة ربما لرئيس لد حيث كانت

إن التعاطف الذي كان الإصلاحيون الجزائريون يظهرونه للوهابية حلب لهم انتقادات شديدة وأحيانا الكراهية الشديدة من قبل المسلمين الذين وإن لم يكونوا من الأنصار المقتنعين بالمرابطية لم يكونوا يرغبون في العدول عن بعض أشكال الورع الشعبي (كعبادة الأضرحة، واستجداء الأموات ...). ذلك أن صفة "الوهابي" كانت تعد في كثير من الأحيان صفة مشينة. وكانت تطلق على الخصم كشتيمة. فرهاب السنيين من الوهابين كان من القوة بحيث كان إطلاق صفة الوهابي على شخص ما يساوي تكفيره وطرده من جماعة المسلمين.

إن تشدد السنيين الجزائريين إزاء الوهابية قد أثر على نحو عجيب في موقف الإدارة الفرنسية أمام أنصار هذا المذهب. وبتأثير من السجالات المعادية للإصلاحيين والتحريات العامية إن قليلا أو كثيرا لملاحظين فرنسيين معادين للحركة الباديسية، تكوّن في الجزائر مذهب رسمي وهذا بالنظر إلى الخلاف بين السنيين المحافظين والحركة الإصلاحية ذات المصدر المشرقي (18). ولأن الإصلاحيين كانوا يحتجون على الشكل الديني الرسمي/المرسم تحت تسمية "الدين الإسلامي" ويبحثون طوعا عن مصادر إلهامهم خارج الجزائر ويصدرون بشكل صريح عن القومية العربية، ظهروا بمظهر من يريد عن طريق إصلاحهم الديني ومبادراتهم الثقافية تخليص الشعب الجزائري من التأثير الفرنسي وشحذ حنسية حزائرية. حينئذ اشتبه في كونم يرفضون الحضارة الفرنسية ويتمردون على التقدم الذي أحرزت عليه الجماعة الإسلامية برعاية فرنسا. لقد خاف الفرنسيون لما رأوا الإصلاحيين المنكفئين على إصلاحهم الوهابي الجديد (كذا) والعروبي ومن ثم المناهض والمعادي لفرنسا

هذا المذهب الرسمي الذي كان يقرن الإصلاحيين الجزائريين ب "الوهابيين الجدد" (في حين كان ينبغي، من باب الدقة، نعتهم بالحنبليين الجدد) كانت تروق لابن باديس وأصدقائه. فتسمية "الوهابي" كانت تبدو منطوية على بجموعة من الفظائع. وهكذا خلص الوعى الشعبي إلى تصور الوهابيين (لاسيما "إخوان" ابن سعود) كمتوحشين متعصبين

وكفرة وفحرة. لهذا، إذا كان الطيب العقبي وحتى مبارك الميلي لم يخفيا ميلهما للوهابيين، فإن ابن باديس، من جهته، كان يظهر أكثر تحفظا في هذا المحال. لكن، لما استعجله قراؤه بأن يفصح بصراحة عن موقف الحركة الإصلاحية الجزائرية إزاء الوهابية لم يتردد في الإصداع بما يلي:

إذا كان النحديون يتسبون للشيخ ابن عبد الوهاب لأنه أول مصلح قام في بلادهم فتتلمذوا له وأخذوا عنه واتبعوه فإنا لا ننتسب له لأننا لم نأخذ عنه ولا تتلمذنا له ولا تعلمنا في كتبه. إن احترامنا للحق ولأنفسنا يأبي علينا أن ننتفي من نسبتنا إلى شيء أو نقر نسبتنا إلى شيء أو نقر نسبتنا إلى شيء باطلاً (21)

هذا التوضيح يمكننا من الخلوص إلى أن تعاطف حل الإصلاحيين الجزائريين مع الوهابية كان دون شك بدافع الاعتبارات السياسية والعاطفية أكثر منه بدافع الروابط المذهبية. صحيح أنه فيما يتعلق ب"البدع"، المقرونة خطأ ب"عبادة الأموات" أظهر الإصلاحيون تشددا مطابقا تماما للمذهب الوهابي في هذا الباب. غير أن الإلهام الوهابي يظل أقل قوة وبروزا من الإلهام الحنبلي الجديد في مذهب الحركة الإصلاحية الجزائرية.

إن ما اقترضه الإصلاحيون من الحنبليين الجدد وبشكل ثانوي من الوهابيين، أسوة بما اقترضوه من الرصيد المالكي الذي كان مألوفا لديهم ومتاحا بشكل مباشر، ينم لديهم عن بحاوز للفصل التقليدي بين المدارس. ذلك أن الإصلاحيين الجزائريين، باقتفائهم آثار محمد عبده (22) وحاصة رشيد رضا (23) اللذين أدانا بقوة تعصب المدارس، بينوا بوضوح بأهم تخلصوا من كل تشيع حصري.

وهكذا رأينا ابن باديس ينتقد الأحكام المسبقة التي تنحو إلى القضاء بأن: 1) كل ما هو مالكي مطابق تماما للسنة، في حين أن المذهب المالكي ينطوي على عناصر لا يرضاها الله والرسول .

 2) بأن السنة كامنة في المدارس الأربع باستثناء المدارس الأخرى كالظاهرية والزيدية (الترعة الشيعية)،

3) لا يمكن مغادرة في مكان آخر المسع المسلمين ليس الفسها استعادها بعد أما هو على صعيد واحدة أو بعدد محدو من جهة أخرى التا المي توحيد التا

نزعة الإصلاحيين ا

واسعة الداعية إلى ت

لقد تحاوز فضو

كولها ملحدة. وقبل السنية، ندلي بكلمة غوة) من قبل السنيم غن نعرف بأن الاعتبار للظاهرية. وإن هذا التفسير، وهم معروضون كنم واود بن ع

لإسلامي (30).

يخفيا ميلهما للوهابيين، كن، لما استعجله قراؤه و الوهابية لم يتردد في

. مصلح قام في بلادهم عنه ولا تتلملنا له ولا إنسبتنا إلى شيء أو نقر

ملاحيين الجزائريين مع كثر منه بدافع الروابط "عبادة الأموات" أظهر . غير أن الإلهام الوهابي

لإصلاحية الجزائرية.

ر من الوهابيين، أسوة بما لل مباشر، ينم لديهم عن يين، باقتفائهم آثار محمد المدارس، يتنوا بوضوح

ضاء بأن: 1) كل ما هو لمي عناصر لا يرضاها الله

برى كالظاهرية والزيدية

3) لا يمكن مغادرة إحدى هذه المدارس دون اقتراف الخطايا (24).

في مكان آخر من الشهاب، يؤكد ابن باديس: "كما قلنا في بعض ما كتبنا: إن الذي يسع للسلمين ليس هو مذهبا بعينه وإنما هو الإسلام بجميع مذاهبه" (25) . وهذه الفكرة نفسها استعادها بعد ذلك بصدد إلغاء التشريع الإسلامي في تركيا على يد النظام الكمالي: [ ما هو على صعيد البشرية جمعاء في كل زمان، هو الإسلام بجميع مدارسه وليس بمدرسة واحدة أو بعدد محدود من المدارس مهما كانت ] (26).

من جهة أخرى، حيى ابن باديس بارتياح مبادرتين اتخذهما العلماء المصريون، تنحوان لى ترقية توحيد التشريع الإسلامي، بمعزل عن تباين المدارس(27). وهذا يبيّن بوضوح نزعة الإصلاحيين الجزائريين إلى التحرر من القيود الماضية الحزبية والمشاركة في الحركة لواسعة الداعية إلى تقارب الأسر الثقافية التي تشكل دار الإسلام.

#### IV. الإصلاحيون و"الفرق"

لقد تحاوز فضول الإصلاحيين إطار المدارس السنية للاهتمام بالترعات المشتبه في كرنما ملحدة. وقبل إعمال النظر في موقف الحركة الباديسية من الفرق الكبيرة المنافسة حينة، ندلي بكلمة حول موقفها من نزعة ظلت مدة طويلة مستهجنة (واحيانا مدانة غوة) من قبل السنيين المتشددين: قصدنا بذلك الظاهرية (28).

نحن نعرف بأن إصلاحيّي المدرسة السورية المصرية قد ساهموا بشكل واسع في إعادة لاعتبار للظاهرية. وإن استندنا إلى تفسير رشيد رضا ليس إلا، فإننا سنلاحظ ما يلي:

في هذا التفسير، نحد أن الظاهريين قد تم الدفاع عنهم بقوة ضد خصومهم التقليديين، وهم معروضون كنماذج لصلابة إيمالهم وحسن إسلامهم (29).

-) قدّم داود بن علي بن خلف الظاهري (ت 884/270) بوصفه من آباء المذهب إسلامي (30).

ت) اعتبر ابن حزم القرطبي (ت 1064/456) بحاهدا(31) أي كأحد أبرز المجددين للفكر والمذهب الدينيين للإسلام كالغزالي وابن تيمية إلخ (32).

لقد قبل الإصلاحيون الجزائريون هم أيضا بالظاهرية كطريقة شرعية وتفسيرية سنية(33). أحيانا، كان ابن باديس يحيل على كتاب المجلى والإحكام بتسميته ب "الإمام ابن حزم"، وهي طريقة للاعتراف تماما بحجته الدينية (34). أما مبارك الميلي، من جهته، فقد كتب: [أفضل أن أعبر عن ذلك دون مواربة لأن الجميع على علم بذلك: نحن علماء الظاهر] (35) ، بعبارة أخرى، أنصار المعنى الظاهر. صحيح أنه لا يمكننا أن نعتمد هذه المزحة بمعناها المطلق ولا يمكننا ضمّ الإصلاحيين الجزائريين إلى المدرسة الظاهرية، وإنما نؤولها بوصفها تأكيدا على حرية الحكم لدى الإصلاحيين وانعدام الأحكام المسبقة إزاء المذهب الظاهري.

يمكن تفسير موقف الإصلاحيين الجزائريين حيال الظاهرية بروح التسامح التي يبدوها حيال الترعات الإسلامية التي كانت السنية تشتبه في أمرها. ويمكن الإحاطة بهذا التسامح بطريقة أفضل إذا وضعنا في الحسبان كون الحركة الإصلاحية كانت تتبنى موقف المرحب "الفرق" التي كانت الأكثر عرضة لاستهجان السنة التقليدية : الخوارج والشيعة (36).

#### أ. الإصلاحيون والخوارج

لا يتعلق الأمر هاهنا بفحص موقف الحركة الإصلاحية الجزائرية من حركة الخوارج التاريخية بل يموقفها من إحدى نزعاتها الحالية ليس إلا: الإباضية الجزائرية (37).

لقد صادفت الدعاية الإصلاحية لابن باديس مبكرا تيارا مواتيا بين إباضيي الجزائر (الذين يدعون في الغالب بالمزابيين). وقد ترتبت عن ذلك صلات موسومة بالتعاطف بين العناصر الإباضية الموالية للإصلاحيين وأصدقاء ابن باديس. هذا التقارب بين الإباضية والحركة الإصلاحية مرده فيما يبدو إلى عناصر عديدة:

كان الإصلاح وبين الكن الإصلاح وبين اللهم وبين اللهم وبين حراج. إننا نسج مكرث بالخوارج (مدا 1912/133) السلط عن كان الإصلاحي الحيين الذين كانو الحيوا، كان الإهلامين الذين كانو أعيرا، كان الإهلامين اللهراء أن تراور اللهراء أن تراور اللهراء أن تراور اللهراء أن تراور اللهراء أن ا

. عرف، كانوا يدعو -- الصلات العرية -- من شأن الدعا

الاعراق في صلب ج حيار الإباضيين (42)

إن هذه العوامل الموامل الموامل الموامل الموامل المحتقار المتقارب بين المسيدة: غرداية ومدئم كانت العناصر الإ

ددين للفكر

ية وتفسيرية ه ب "الإمام ، من جهته، بذلك: محن كنا أن نعتمد سة الظاهرية، حكام المسبقة

ح التي يبدوها ا بهذا التسامح وقف المرحب لشيعة (36).

حركة الخوارج .(37

إباضيي الجزائر ة بالتعاطف بين

بين الإباضية

 أ) كان الإصلاحيون يبدون متحررين من نزعة الانغلاق التي تتسم بها المدارس. ومن ثم لم يكن بينهم وبين الإباضيين عقبة الشبهة السنية.

ب) كان الإصلاحيون، من حيث كولهم أتباع الحنبلية الجديدة مستعدين للتسامح إزاء الخوارج. إننا نسجل فعلا بأن قائد الإصلاحيين الفكري أحمد بن تيمية. لم يكن غير مكترث بالخوارج (38). وكان رشيد رضا، وهو الأقرب منهم، يتحلى باعتدال جم عندما يتحدث عن الخوارج خصوم الخليفة على (39). و لم يكن يحجم عن زيارة (في 1912/1330) السلطان الإباضي بمسقط (عمان)، الذي أصبح مستشاره الديني (40).

ت) كان الإصلاحيون، من حيث معارضتهم للمرابطية وتمجيد "الوسطاء"يستثيرون لقة إباضيين الذين كانوا هم أنفسهم متشددين أبما تشدد في مسألة التوحيد.

ث) أخيرا، كان الإصلاحيون يدعون الجزائريين إلى نسيان الخصائص العرقية الإثنية التي كان من شأنها أن تشتتهم إلى جماعات بشرية يناوئ بعضها البعض الآخر. فبعيدا عن يُعراق، كانوا يدعون إلى وحدة الدين والأخوة في الإسلام وكانوا يستحضرون في هذا الله الصلات العريقة الوثقى التي عمّرت أكثر من ألف سنة من تاريخ مشترك (41). كان من شأن الدعاية الإصلاحية الساعية إلى القضاء على الأحكام المسبقة المتعلقة - يُعراق في صلب جماعة المؤمنين أن تخفف من الحيطة القديمة التي كانت السنة تغذيها حيال الإباضيين (42).

إن هذه العوامل الكثيرة أدت في المحصلة إلى تشجيع ميلاد تيار موال للإصلاحيين في صفرف الإباضيين الجزائريين. وكان هؤلاء يعترفون للإصلاحيين بفضلهم في المساهمة ـ غضاء على الاحتقار والريبة اللذين كانا جائمين على جماعتهم القليلة العدد. غير أن أهم مركز التقارب بين الإباضيين والإصلاحيين كانت موجودة خارج قلاع الإباضية خشيدية: غرداية ومدنما الأربع المحاورة (من بينها حاضرة بني يزقن "المقدسة").

كانت العناصر الإباضية الموالية للحركة الإصلاحية علما بأن الأمر فيما يخصهم لا يتعمق إلا بإصلاح سلفي محض متوجه أكثر صوب السنة البدائية الأولى أكثر منه إلى قيم الحداثة والتحديد المذهبي قليلة العدد حداً مقارنة بمجموع الساكنة ذات الأصل الميزابي (43). كان بعض الأعضاء من الجماعة الإباضية مقيمين بالعاصمة من بينهم أبو اليقظان الشاعر الحماسي وصاحب حريدة بالعربية (44) وتيارت وقسنطينة وبسكرة وواحة الفرارة (بالنسمال الشرفي لغرداية) حيث كان تأثير الشيخ بيوض بيّنا، وهو أبرز ممثل للإباضية الموالية للحركة الإصلاحية (45).

كان الإباضيون الموالون للإصلاحيين يدعمون معنويا وماديا الحركة الباديسية عن طريق الهبات (خلال الاكتتابات لصالح المدارس الحرة الإصلاحية) والاشتراكات في بحلة الشهاب (46). أثناء مهامه الدعائية عبر الجزائر، استشعر ابن باديس الرضى حين لاحظ أن الجماعات الإباضية تبدي أحيانا حرصا على استقباله بحفاوة أكبر من بقية الساكنة الإسلامية. (47).

بيد أن محاولات التقريب أو التقارب بين الإصلاحيين والإباضين واجهت معارضات سواء من لدن الطرف السني أو الميزابي. لقد كان التعصب لدى الإباضيين قويا. من ذلك أن الفقهاء canonistes بغرداية (مثل الشيخ اتفيش) سعوا إلى إثارة الفتن ذات طابع قانوني أو مذهبي للإبقاء على الفتنة بين الإباضيين والسنيين (48). من جهة السنيين (أساسالدى المرابطيين)، ألقي باللائمة على التقارب الحاصل بين الإصلاحيين والإباضيين، بقصد حمن الناس على الاقتناع بالطابع الهرطقي للمذهب الباديسي.

وهكذا أجبر ابن باديس غير مرة على تبرير سياسته في التقارب والوئام مع الإباضية فبالنسبة إليه، لا شيء يمنعه من القول وتكراره، كما كان يفعل في دروسه ومحاضرة العمومية، بأن الفروق بين المدارس السنية والمدارس الأقلية لبست أساسية وأن آراء هاته المدارس مصدرها الاجتهاد الشرعي (49). في هذا المضمار، كتب ابن باديس قائلا: [ إن المؤمنون إخوان ، ألفوا بين إخوانكم واتقوا الله] (50)

هذه شهادة موسومة بالتسامح. إن الفكرة نفسها قد عبّر عنها ابن باديس في العدب من المناسبات. وتظهر كلازمة في تعاليمه المنشورة في مجلة الشهاب (51).

ب. الإصلا
 لم يقتصر الته
 بعدوهم من المنشة
 متطمة. فردود المنشية
 نسبقية ومتحررة إلا

ومن ثم فنح - ديسية لا تأبه بح خفيد المالكي الذ: ---

لقد كان الاص

الأستاذ ال

حواجز بين المذاهب

عدن الوقوف عند العسلمين الجزائريين الجزائريين الجزائريين المخزائريين المخزائريين المخزائريين المخر ينم الديهم عن الوسيط) فحسب. المحاودة الصاحرة المحاودة ال

ب. الإصلاحيون والشيعة

لم يقتصر التسامح الباديسي على الإباضيين، بل شمل حتى الشيعة الذين ظل المالكيون يعدو لهم من المنشقين (52). هذا التسامح لم يكن ينم عن فتور السنة ولا عن نزعة انتقائية منتظمة. فردود ابن باديس كانت تظهر بقوة عندما يتعلق الأمر بترعات ذات مقاصد تلفيقية ومتحررة إن كثيرا أو قليلا من الإسلام (53).

ومن ثم فنحن بعيدون عن السنة النضالية والمحافظة حدا. فالحركة الإصلاحية الباديسية لا تأبه بحرج هذه المدرسة أو تلك. لقد كان ابن باديس يأبى وهو دائم الوفاء للتقليد المالكي الذي يستمد منه العناصر الأساس لمذهبه - أن يتماهى مع صورة محددة للسنية.

لقد كان الإصلاحيون الجزائريون، اقتفاء لآثار رشيد رضا ومراجع دينية أخرى ذات بال، مثل الأستاذ الجليل شيخ الأزهر مصطفى مراغي (54)، الذين سعوا إلى القضاء على الحواجز بين المذاهب المدارس، يشعرون بأغم مؤهلون للقيام بمسعى التقريب بين المسلمين دون الوقوف عند التمييز التقتيدي بين المذاهب والمدارس. والصحيح أن هذا المسعى وهو يخدم متطلبات الإسلام المعاصر، كان من شأنه أن يسهل قيام الوحدة السياسية تمسلمين الجزائريين وهي الوحدة التي كان يتطلع إليها الإصلاحيون بشغف جم.

إن انتسامع الذي أظهره الإصلاحيون حيال المدارس غير المالكية وحتى غير السنية لم يكن ينم لديهم عن انتصار العقل الحديث على الذهنية القروسيطة (نسبة إلى العصر قوسيط) فنحسب. بل كان يصدر أيضا عن اختيار الحركة الإصلاحية السنية الأساس قرامي إلى معاودة الصلة مع التقاليد الأولى السابقة للمذاهب التي بلورتها مختلف المدارس. ومن ثم لم يكن الإصلاحيون يشعرون بأخم مقيدون بأي مذهب "لهائي" وكانوا يشعرون بقم مستعدون للإصغاء إلى الناس الذين يدينون بنفس الدين ويصدرون مثلهم عن نفس قرسالة المترلة ونفس السنة النبوية.

سل الميزابي بو اليقظان كرة وواحة أبرز ممثل

اديسية عن ت في مجلة حين لاحظ

نية الساكنة

ب معارضات یا. من ذلك ذات طابع نیین (أساسا

نبين، بقصد

مع الإباضية. مه ومحاضراته أن آراء هاته

بس في العديد

قائلا: [إنما

غير أنه إذا كان صحيحا بأن الإصلاحيين لا يرفضون مسبقا جميع المذاهب القائمة، فإنه صحيح كذلك ألهم لا ينظرون إليها ألها صحيحة ومانعة. ويرون ألهم مؤهلون لنقد هذه المذاهب واستكمالها وإن دعت الحاجة الى تزويد المسلمين بحلول مبتكرة.

لذا فإن العودة إلى المصادر التي يدعو إليها الإصلاحيون تستدعى جهدا جما لتفسير المعطيات المدونة في ضوء الثقافة الحديثة. الأمر الذي يتطلب في الواقع بلورة منهجية جديدة.

#### هوامش القصل الأول

(1) بدل أن تستعيد الحياة السياسية الإسلامية بحراها بشكل طبيعي غداة التحرير، ألفت نفسها معطلة جراء أحداث ماي 1945 في المنطقة القسنطينية. ولم تسترجع نزعات الرأي الإسلامي الظروف الحناصة للممارسة العادية للحريات السياسية إلا بعد عفو مارس 1946. حينها استطاع الإصلاحيون تنظيم أنفسهم وإعادة إطلاق دعايتهم وتحقيق تأثيرهم على كامل البلد.

(2) حصل تمدرس ابن بادیس ما بین 1907 ر 1912.

(2) لما كان جامع الزيتونة غير منحمس لتعليم محمد عبده فقد كان يرفض أستاذية مفتي مصر الكبير. حلال زيارته الأخيرة لتونس، في سبتمبر 1903، استقبل عبده استقبالا فاترا. ولم يخف حماس عدد محدود من المعجبين به العداوة المخترة لتونس، في سبتمبر 1903، استقبالا خاترا. ولم يخف حماس عدد محدود من المعجبين به العداوة المخترة التي كان الوسط الزيتوني المحافظ حدا يكنها له. حول المماحكات التي أثارتها زيارة محمد عبده لتونس أنظر: التاريخ...ج1، 474، ومحمد الفاضل بن عاور، الحركة الأدبية ص 59-60.

(4) Ali Merad, Ibn Badis, commentateur du Coran.

H.Laoust, Le réformisme orthodoxe des "salafiyya" انظر دراسة (5)

ره) مكذا كان يحلو له أن يحدد مساعديه (مثلا: محمد بن محمد (المبلي) السلفي" الشهاب عدد 83 فيفري 1927 (6)

(7) الشهاب أكتوبر، 1934، ص 479

(8) المرجع نفسه، ص 481.

(9) الشهاب، أوت 1939، ص 332-344. عرض عن الدرس الحتامي للتفسير الباديسي لموطاً الإمام مالك .

(10) حول الشافعي، الشهاب، اكتوبر 1934، 480.

(11) حول ابن تيمية، غ

(12) حول هذا المؤلف ا

13٪) أمثال ابن كثير (ع

ئـين) توفي **ن** 95/797 م. د

14) في رسالة الشوك و.15) أنظر التفسير، 1، إ.

َي فرصة للإشادة ب "ش

خـــرخ السنة كتب توفق ب

16) التفسير، 9، ص 9

17) كانت الشهاب تعط

ححل السعودي رجوان 2

محوية وسياسية للعالم الإس

سرية رسياسية للغام الإن (18) هذا الملىفيب وجد

سابقاً) مدير الشؤون الأ

قاتله هو أحد الإصلاح

ه مو امانه او طارع د اد د داد

الاسلامية تظل مفتوحة

بنفسها أن تحترم الأث

يتماشى مع العلم والفا التي بفضلها ينغرس في

الطبيعة وتحصل التوليف

يبرهن على حرأته التأو

عنيقة للإتمام بالردة..."

(20) "إن المنظرين إ

الرسول(ص)"(جان مينو (21) الشهاب، ماي 5

(22) إن مبدأ النقد الإه

(23) أنظر التفسير، 2

5، ص 16، 48، 06

Essai ur les doctrines sociales et الأساس لهنري الأوست: على المرجع الأساس لهنري الأوست: politiques de Taki-el-Din Ahmed b. Taymiyya

(14) في رسالة الشرك ومظاهره.

(15) أنظر التفسير، 1، 8 ، ص 253 3، ص 172 5 ، ص 144 01، ص 85، 126. لم يفوت وشيد أي فرصة للإشادة ب "شيخ الإسلام"، تقي الدين أحمد بن تيمية، من ذلك مثلا "لا يوحد في علمنا من بين مؤلفات شيوخ السنة كتب توفق بين التقليد والتأويل مثل مؤلفات هذين الشيخين ابن تيمية وابن القيم" (2، ص 235). (16) التفسير، 9، ص 109.

(17) كانت الشهاب تعطي بانتظام تفاصيل حول السياسة والإدارة السعوديتين. كما كانت تعيد نشر الخطب الرسمية للعاهل السعودي (حوان 1932، ص 18324) الذي كان موضع تبحيل من قبل الإصلاحيين بوصفه أعلى سلطة معنوية وسياسية للعالم الإسلامي (الشهاب، أفريل 1935، ص 62، وكان يلقب ب "سلطان الإسلام".

(18) هذا المذهب وحد أدكى وأحصف ترجمان له في التقريظ التأبيني الذي ألقاه لويس ميليو (عبيد كلية الحقوق سابقا) مدير الشؤون الأهلية، خلال مراسم تشبيع المفتي محمود بن دالي (...) والذي يقال حسب الطرح الرسمي بأن قاتلة هو أحد الإصلاحيين: "كان يمثل، من الوحهة الفقهية، التقليد القديم للمالكية الجزائرية. وكان يرى بأن السنة الإسلامية تظل مفتوحة على جميع التفاسير وعلى جميع الإثراءات الفكرية. ويجب عليها كي لا تقضى على نفسها بنفسها أن تحترم الأشكال التي ارتآها لها الرسول الوالله والمفسرون. كما كان يعتقد بأن الإسلام كما تلقاه من آبائه بتماشي مع العلم والفلسفة، وبأنه يترك الباب مفتوحا للتقدم وأنه من الخطورة بدعوى تشبيبه أو تطهيره قطع الجذور للتي بفضلها ينفرس في أعماق الروح الشعبية. أحيرا كان يعتقد بأن الدين الذي رحب بمقولات الغزالي عن ما بعد الطبيعة وتحمل التوليفية التوفيقية التي اعتمدها المدرسة الأشعرية هو دين مستقبل حي دائما وشاب غير مطالب بأن يعرض على حرائه التأويلية. لمذا كان يدين بعض المواقف الحديثة للإسلام المغاري. لكن إدائته لا تنطوي على أي نية عيفة للإغام بالردة..." AP. iuillet 1936, p.465

(19) AF, mars 1936, p.371a (20) "إن المنظرين (الإصلاحيين) يسترمون العودة إلى الإيمان الأول، إيمان الصحراويين الأميين المفمورين، صحابة الرسول(ص)" (حان مينو).

(21) الشهاب، ماي 1935، ص 108

(22) إن مبدأ النقد الإصلاحي للتعدد المذهبي يوجد لدى محمد عبده في رسالة التوحيد (ص 196)

(23) انظر التفسير، 2، ص 76، 107، 260، 258 ، 3، ص 11،10، 65، 202، 4، ص 40 ك. أو 202، 4، ص 11، 12، 120، 113، 105، 106، 113، 120، أو 203، أو 20

ب القائمة، وهلون لنقد

ا جما لتفسير ورة منهجية

طلة جراء أحداث ة العادية للحريات و دعايتهم وتحقيق

كبير. خلال زيارته المعجيين به العداوة عبده لتونس أنظر:

(4) Ali Mera

8 فيفري 1927

أ الإمام مالك .

إن الخلاصات المستفادة في أكبر الأحيار من محاجه رشيد رضا هي أن المدارس قد لعبت دورا سيئاً في التاريخ الديني للإسلام وألها غالبا ما حجبت حقيقة ما يقوله الكتاب والسنة. و هوينتقد التعصب والفرقة المترثيين عن المدارس في صلب الأمة الذي تتلخص دعوتما في وجهتها هي التوحيد.

(24) الشهاب حانفي 1934، ص 10.

(25) الشهاب، مارس 1936، ص 654.

(26) الشهاب نوفمبر 1938، ص 130.

(27) أ) اقتراح مفتي مصر الكبير (ديسمبر 1933) القاصي باحلال "قانون فؤاد" محل القانون المدن الجاري العمل به (المستوحى من قانون نابليون)، والذي يوضع أي قانون فؤاد انطلاقا من محتلف المدارس الفقهية الإسلامية (الشهاب، فيفري 1934، ص 123).

محاولات المراعي شيخ الأزهر الكبير لنُسيس لجمّه علمية عليا مفتوحة للسنة والشيعة غايتها دراسة أوضاع المسلمين والحلول التي ينبغي إيجادها والسعي إلى النوحيد الثقافي عبر جميع البلدان الإسلامية ومن أجل التقريب بين مختلف نزعاتما ومذاهبها (الشهاب، حوان 1938، ص 134).

EI, IV, p.1258-1260, art. "Zahiriya"; II, p.407-410, art. Ibn عول هذه النزعة أنظر (28) Hazm; R.Arnaldez, Grammaire et théologie chez Ibn Hazm de Cordone, Paris, J.Vrin, 1956.

(25) النفسير ، 9، ص 132(الظاهريون وأولتك الذن ينعتون بالحنيليين الغلاة) هم من الناس الأكثر إيمانا والمسلمين الخقيقيين. ويوصفون تعسفا وبدافع التعصب المذهبي بالمشبهة هذه التزعة التي ترفضها النصوص النقلية والعقل البشري). (30) التفسير، 7، ص 562.

(31) المرجع نفسه، ص 144.

(32) أنظر عبد المتعال السعيدي، المحددون.

(33) اقتفاء لابن تيمية الذي يستحضر في كثير من الأحيان حجة ابن حزم (خاصة في منهاج السنة، ص344-348. ص 350-355).

(34) الشهاب، أكتربر 1934، ص 480.

(35) الشهاب، ماي 1927، ص 10.

(36) لإعطاء فكرة عن عداوة السنية الثقليدية أي المالكية المغاربية لها هاتين الترعنين الموصوفتين بأنهما من الفرق المنشقة، نسجل بعض الآراء المأخوذة من كتاب فتاوى اعتبر حجة في المغرب وتشكل بالنسبة للفقهاء مصدر مرجعيت لا ينضب: المعيار للونشريسي (ت في 1508).

أ) عن الخوارج: أدركت امرأة بعد زواجها أن زوجها من الخوارج فطلبت الطلاق. قضى الفاضي بفصلهما عمنا أن يفتيها (الزوج) في إيمالها وأن يفسد دينها "المعيار، 3، ص 210. هذا الحكم الصارم على الخوارج: "إتمام كرا استعدادا من اليهود والنصارى للإساءة للدين" (نفسه، 10، ص 109). ب) عن الشيعة: يذكر الونشريسي الاضطهام

حيى لحق شيخا من تونس كنية عن تشهعه قصد تثبيط 37) حول هذه الترعة أنظ

38) أنظر sai...,p.95 36) التفسير، 6، ص 56

(40) نفسه، 6، ص 181

(41) وهم في ذلك أوفياء

. رست، 1، ص 285).

الله الجدير النذكير بأ

. ، الخوارح ولم يسئ قط حرارج" لا يجب تناوله لا

رِيِّةِ) كانت تضم 0277.

亡 العضو في اللجنة المد

حرب، ميزاب، النور، الأر حدد

مدريا للشاون الثقافية في

€ أخرابة للاثين في سنة [ -

📆 لشهاب، أرت، 32

أخال الأكثر لفتا للا:
 أن يؤذنوا للصلاة م

...1930 -----

🖆 انشهاب، جوان 930

. 2) سورة الحجرات. الث

أقر مثلا دعوتما إلى عدمة الله عدمة ال

رَجُرُكُ أَنْظُرُ دَفًّا عَ ابْنَ بَادْيِسَ

الله الله الله بالهيس بشدة

ح بر 1955). هذه الترعان

الذي لحق شيحا من تونس حامت الشكول حول تشيعه ولا يخف بأنه يشاطرلأي مضطهديه "الذين كانوا يسعون إلى كنية عن تشيعه قصد تشيط التعاطف الذي كان يحظى به (تونس) (المرجم نفسه، ص 227228).

EI, I, p. 3-4; "Abadites"; II; p.372: "Ibadites"; II, p.957-961; حول هذه النزعة أنظر: (37) حول هذه النزعة أنظر: "Kharidjites" (G.Levi Della Vida); Supplément, p.177-179; Mzab

H.Laoust, Essai...,p.95 أنظر 38)

(39) التفسير، 6، ص 366.

(40) نفسه، 6، ص 181.

(41) وهم في ذلك أوفياء لتقليد يرتقي إلى الحنبلية التي كانت تشجع "سياسة التحالف الجماعي والتضامن الديني" (ه. لاوست، 1، ص 285).

(42) من الجدير التذكير بأن الشيخ مبارك الميلي في كتابه تاريخ الجزائر في العصر القديم والحديث أظهر كثيرا من الرفق إزاء الخوارج و لم يسئ قط لأولئك الذين كان السنيون الكلاسيكيون يسمونهم ب "الضلال". فبالنسبة إليه، إن لفظ "خوارج" لا يجب تناوله لا بالمعني المدحي ولا بالمعني القدحي" (ص 7) ...

(43) كانت تضم 40277 نسمة في إحصاء 1936.

44) العضو في اللجنة المايرة ل ح ع م ج في 1932. أصدر عدة صحف عابرة ما بين 1927 و1937: وادي ميزاب، ميزاب، النور، الأمة إلح. أصدر ديوانا شعربا من وحي إباضي ووطني. أنظر الشهاب، أكتوبر 1931، ص 657.

(45) العضو في اللحنة المديرة ل ج ع م ج في 1931 ثم غداة الحرب العالمية الثانية. لعب إبراهيم بيوض بن عيسى تورا في الحياة السياسية الجزائرية كناطق باسم الحماعة الميزابية. كان عضوا في المحلس الجزائري (4 فيفري 1951) ومدوبا للشوون الثقافية في صلب الحكومة الجزائرية الموقتة (مارس سيتمبر 1962).

46) قرابة ثلاثين في سنة 1931 (الشهاب، حانفي 1931، ص 769).

(47) الشهاب، أوت، 1932.

48) المثال الأكثر ثفتا للانتباه عن عدم تسامح الإباضيين دعاة المحافظية الصلبة كان رفضهم الترخيص للمالكية في عرداية أن يؤذنوا للصلاة من أعلى المتذنة . حول هذه الخصومة، أنظر: الشهاب، حوان 1930، ص 316-317، حريثية، 1930...

49) الشيماب، حوان 1930، ص 317.

(50) سورة الحجرات. الشهاب، جانفي 1931.

(51) أنظر مثلا دعوتها إلى : العلم والنمضيلة والمحبة والتسامح، وكذا إلى الاتحاد والتعاون والكرم والتفاهم. (الشهاب، أرت 1932).

(52) أنظر دفاع ابن باديس عن الشيعة ضد مؤلف حكم عليها بالحرطقة (الشهاب، فيفري، 1930، ص 29).

53) انتقد ابن باديس بشدة الطابع الشاذ للبابية والبهائية والنزعة الباكستانية الهندية "الفاضيانية"أو الأحمدية (الشهاب، تحريل 1955). هذه النزعات نفسها انتقدها رشيد رضا في تفسيره... التاريخ الديني عن المدارس في

خاري العمل به بلامية (الشهاب،

أرضاح المسلمين بن مختلف نزعاتما

Hazm; إ J.Vrin, 1956 رايمان والمسلمين والعقل البشري).

EI, IV, p.12

ص348-344،

ن بألهما من الفرق اء مصدر مرجعيات

اضي بفصلهما مخافة فوارج: "إلهم أكثر ونشريسي الاضطهاد

# الفصل الثانم

تعرّض الإصلا عترته السنية الجزائم الملاحية في الوقت عصماء أساتدة المدر و عأويل السائد للشر علية خارقة فحسم علاولية الصالحين (1) لم يكن النقد الد لم يكن النقد الد المعون في شأن مخاطر المعون في شأن مخاطر المكرة قد عير الفكرة قد عير الفكرة قد عير الفكرة قد عير الفكرة قد عير المساحين الموحي المدرة قد عير الفكرة قد عير الفكرة قد عير الفكرة قد عير المدرة المدرة

لكتاب والسنة ضلال

يادانة القطعية للدخو

(54) أعادت الشهاب نشر نص خطاب الشيخ المراغي كاملا ومع التشديد على الفقرة المتعلقة بتعددية المدارس الفقهية في الإسلام. هذه الفقرة حديرة بأن تورد هاهنا: "رابعا: العمل على إزالة الفروق المذهبية أو تضييق شقة الحلاف بينها فإن الأمة في محنة من هذا التفريق ومن العصبية لهذه الفروق ومعروف لدى العلماء أن الرجوع إلى أسباب الحالاف ودراستها دراسة بعيدة عن التعصب المذهبي يهدي إلى الحق في أكثر الأوقات وأن بعض هذه المذاهب والآراء أحدثتها السياسة في القرون الماضية لمناصرها ونشطت أهلها وخلفت فيهم تعصبا يساير التعصب السياسي ثم انقرضت تلك المذاهب السياسية..."

س النقيية لاف ينها . مقلاف . . .

الفصل الثاني

#### المنهجية

تعرّض الإصلاحيون وهم يهمون بالقطيعة مع الامتثال الصارم لمبدأ التقليد الذي عتبرته السنية الجزائرية قاعدة ذهبية، إلى انتقادات المدافعين عن المرابطية وانتقادات غلاة لمالكية في الوقت نفسه. فهؤلاء وأولئك قد هالتهم الجرأة شبه "الهرطقية"التي أبداها "الإصلاحيون المزعومون"الذين كانوا يبدون لهم غير مكترثين بالمذاهب التي بلورها عظماء أساتذة المدرسة ويتجرؤون على إعادة النظر في مسألة التفسير التقليدي للقرآن والتأويل السائد للشريعة بالتعويل على معارفهم الشخصية الضعيفة.

بالنسبة للسنيين، لا يتوفر الإصلاحيون على صفاء العقيدة والعلم الشرعي الضروريين تتحديد العلوم الدينية. فهذا التحديد في نظرهم مسعى مقدس لا يتطلب مؤهلات علمية فكرية خارقة قحسب بل أيضا فضائل روحية خارقة وبركة خاصة لا يهبها الله إلا للأولياء الصالحين (1).

لم يكن النقد السني الموسوم بالتشاؤم يعترف إذن للإصلاحيين لا بالمؤهلات العلمية ولا بالتأهيل الروحي الضروريين لكل مسعى تحديدي في المجال الديني. وبما الهم كانوا يالغون في شأن مخاطر الوقوع في الزلل، انتهى بهم الأمر إلى تحريم التفسير القرآني وتأويل لشرع مخافة حصول الفوضى المذهبية على حساب اليقينيات التي تعذى بها الإيمان الشعبي. هذه الفكرة قد عبر عنها الناطق باسم لمرابطية بصيغة قوية: "إن اللجوء (المباشر) إلى فكتاب والسنة ضلال وهلاك وخسارة وشقاوة أبدية"(2). وبالنظر إلى هذا الغلو في الإيمانة القطعية للدخول المباشر للمعطيات النقلية دون اللجوء إلى أهل الحجة الثقات،

نلاحظ أن الاجتهاد في منظور المالكيين المتشددين حول الشريعة الذي يسعى من أجله الإصلاحيون فاسد من حيث نواياه وباطل من حيث عواقبه. فالمطالبة بحرية إعمال النظر هي طريقة لدحض أو على الأقل للغض من علم ووعي كبار الأئمة الذين وضعوا الفقه الإسلامي. وفي كلتا الحالين، نحن إزاء منتهى الصلف والغرور.

بالنسبة للسنيين التقليديين، يشكل المسعى الأساسي للإصلاحيين احتجاجا على المذاهب القائمة ومن ثم محاولة لإعادة بناء العقيدة الإسلامية وفق معايير حاصة بهم. بعبارة أخرى، يريد الإصلاحيون أن يأخذوا بحق الاجتهاد. لكن أليس الاجتهاد هوالسبيل الذي يقضي بالتأكيد إلى البدع ؟ انطلاقا من موقع السنية المالكية في الجزائر، فإننا لن نندهش إن نحن وقفنا على فوارق مذهبية بين الإصلاحيين وخصومهم تقوم أساسا حول البدع.

#### السجال حول البدع (3)

لم يعدم السنيون المناهضون للإصلاحيين الحجج لدحض ما كان يبدو لهم في المنهجية الإصلاحية محاولة ل "إعادة فتح باب الاجتهاد" (4). فالسنة، من خلال العديد من النصوص التي اشتهرت بكونها صحيحة، تحذر المؤمنين من البدع في مجال الدين وتدعو إلى التحلي بالاقتصاد في إطار السنة بدل الاجتهاد المبالغ فيه الذي من شأنه أن يؤدي إلى البدع (5).

هذه التقاليد المناهضة للبدع كانت منتشرة جدا بين الناس. لقد كان بسطاء الناس يرتابون في شأن "العلماء"الذين كانوا يشكون في ألهم يعتمدون طرائق حديدة في التفكير وكيفيات حديدة في العمل في مجال الدين. ولما كانوا متأثرين بالترعة التقليدية التي يغذيها التعليم المرابطي فكانوا يعتقدون بأن الدين أمر مانع ويجب أن يظل كما تناقلته الأحيال عامانة وورع. ولطالما سعى المرابطية ن للإساءة إلى سمعة الإصلاحيين بوصفهم بأهم أناس

لا يقيمون وزنا للسا ضلالة ابن تيمية (6)

إن السحال بين

فریقان مقتنعین بو اما مشتط أو علی اما مشتط أو علی الرابطیون یرمو کان المرابطیون یرمو ویکاربون "تمجید الا طقوس الجنائزیة و ارابطیون یتهمون الرابطیون یتهمون یتهم

رخصومهم(7). ومر حعة الذي يشهره في

#### 1. "البدعة"من

بوصفهم أساتذ ولمارسات الموروثة كان القرن يعجّ بكا حاصة مجتمع المراكز محتمعا مشبوها مولدا لم يكن المرابطيو يشرفون أيضا على ا لا يقيمون وزنا للسلف الصالح لتأثّرهم بالأفكار التحديثية الجارية في المشرق وألهم أنصار ضلالة ابن تيمية (6).

إن السحال بين المرابطيين والإصلاحيين بصدد البدع موضوع لا ينضب. فلقد كان الفريقان مقتنعين بولائهما المطلق للسنة المحمدية الطاهرة. كان كل فريق يزعم أن الخصم إما مشتط أو على العكس يحرّف بتحديد السنة المطهرة. وكان الإصلاحيون يتهمون المرابطيين بألهم أرهقوا الممارسة الدينية وسنوا معتقدات لا تتماشى وتعاليم القرآن الكريم. كان المرابطيون يرمون الإصلاحيين بالهرطقة لألهم كانوا ينكرون الخوارق على المرابطيين ويحاربون "تمحيد الأموات"ويدعون إلى التخلي عن العديد من الممارسات (خاصة في ويحاربون "تمحيد الأموات"ويدعون إلى التخلي عن العديد من الممارسات (خاصة في الطقوس الجنائزية والاحتفاء بالمولد أو ببعض الرسميات الإسلامية الأخرى). وكان المرابطيون يتهمون الإصلاحيين بألهم يريدون تشويه الإسلام بإدخال عناصر مشبوهة وأفكار من ابتكارهم دونما اعتبار للسنة المطهرة.

نرى هاهنا أن مفهوم البدع لم يكن له نفس المدلول بالنسبة للإصلاحيين وخصومهم (7). ومن ثم ينبغي علينا توضيح ما يقصده كل فريق من استعماله لمصطلح بدعة الذي يشهره في سجاله كسلاح فتاك لإضعاف وتسفيه المعسكر الخصم.

#### 1. "البدعة"من وجهة نظر المرابطيين

بوصفهم أساتذة تقليدين، كان المرابطيون يقرنون الدين بمجموع المعتقدات والممارسات الموروثة عن آبائهم. وحارج النظام المغلق حدا الذي كان بموج فيه عالمهم، كان القرن يعج بكل إمكانات الزلل والمخاطر. فالمجتمع الذي كان يفلت من مواقبتهم خاصة مجتمع المراكز الحضرية الكبرى، المتأثرة جدا بوجود الأوربيين كان في نظرهم يجتمعا مشبوها مولدا للبدع.

لم يكن المرابطيون يمثلون مذهبا لاهوتيا وأخلاقيا وجملة طقوس ما فحسب، بل كانوا يشرفون أيضا على نظام من الممارسات والظواهر الاجتماعية التي كانت العناصر الدينية

ىن أجله ل النظر

وا الفقه

ما على . بعبارة ل الذي

> م في العديد وتدعو

الناس لتفكير يغليها إحيال

, أعامي

والدنيوية فيها متشابكة فيما بينها أيما تشابك. وكانت المرابطية في الجزائر(8) تجسد هذه الوحدة بين الدين والقوانين والسلوكات التي كان مونتسكيو بتحدث عنها بصدد قدامى الصينيين (9). إن سنّ التقليد، أي محاكاة القدامى كقاعدة ذهبية في الحياة الدينية كما في حياة الجماعة، كان يسخر للإبقاء على مفهوم الخضوع كقاعدة تربوية ومبدأ اجتماعي شبه مطلقين. كان حل المرابطين سواء من حيث مظهرهم أو من حيث قدر تم الفكرية أو إشعاعهم الروحي يستثيرون احترام الناس البسطاء الذين كانوا يتحلقون حول زواياهم (10). وكانوا يقرضون الاحترام على أتباعهم (المقدم) ومعلمي الكتاتيب القرآنية (طالب) وشيئا فشيئا على جميع من كان منذورا للتمتع بالامتياز المعنوي لل "آباء" (11).

كان التنظيم المرابطي قائما إذن على التواضع إزاء ممثلي المقلس واحترام القيّمين على نشر العلم الديني والمحافظين على السنة وتبحيل الشيوخ المتمتعين بالبركة بناء على سنّهم وحكمتهم وتقواهم ودون شك بناء على غموض حضورهم المدهش انطلاقا من كونهم قد دخلوا مرحلة انتظار "وفاقم".

إن هذه التراتبية الاجتماعية والدينية التي قمنا برسم ملامحها الكبرى والتي صنعت صلابة الصرح المرابطي كانت محل إعجاب العديد من المسلمين، فهي قد أضفت الشرعية على سلطة الناس المسنين وقوّت الهيبة الأبوية ومنحت لرجال الدين صيتا وتأثيرا لا مراء فيهما.

في مثل هذا المناخ، لم يتر بروز الإصلاحيين فرحة مجمعا عليها. فالتقليديون لم ينظروا أولا إلى الإصلاحيين إلا بوصفهم مشوشين على النظام الأخلاقي والاحتماعي الذي كانوا يعتقدون بأله مماته والذي كانوا يظنون بأنه النظام الإسلامي بامتياز, ودون الذهاب إلى غاية نقد الأفكار الإصلاحية نقدا مذهبيا، عمدوا أولا إلى انتقاد تبعاتما الأخلاقية والاجتماعية. وراحوا يبرهنون على أن الإصلاحيين بتهجمهم على المرابطين وبتسفيهها ودعوة الشبان إلى التحرر من نيرهم، ونبذ تعليمهم الروحي والديني، إنما كانوا يسعون إلى

إشاعة الفوضى الد تقليديين ضد الد ومن ثم كان

قد أحدثوا شرخا دات المصدر المرابا ونحلال الأخلاق ا غير أن أخط

كان ذلكم تعليمه نرتقي إلى غابر الأ معطيات القرآن وال سبحة). كانت ه حوارق الصغرى أو

إن البدعة في الاضط الاعتراف أو الاضط التليدية هي بمثابة ع

هر ظاهرة غير متو دينكارات جديدة م سنة ومساع غير من

تحن نری إذن کر بالنظر لقیمتها اکترا علی مخیال بساکترا علی مخیال بساکتر والهرطقة، فإن ی رجه خصومهم. ف

إشاعة الفوضى في الجتمع الإسلامي. كان هذا في المقام الأول تهمة "الناس الشرفاء" تقليديين ضد الدعوة الإصلاحية.

ومن ثم كان الإصلاحيون في نظر المرابطين متهمين بارتكاب البدع من حيث كولهم قد أحدثوا شرحا في الصرح الاجتماعي التقليدي وحثوا الشبان على التحرر من الأخلاق فذات المصدر المرابطي(12). حتى أن بعضهم ذهب إلى حد رمي الإصلاحيين بنشر الكفر وأنحلال الأخلاق اللذين تحدث عنهما القدامي بوصفهما من علامات الساعة (13).

غير أن أخطر البدع المنسوبة للإصلاحيين كانت ذات طابع ديني محض وشعائري. كان ذلكم تعليمهم الذي قضى بتحريم العديد من المعتقدات والممارسات الورعة التي ترتقي إلى غابر الأزمان والتي لا يستجيب بعضها لحاجة التقوى الشعبية فحسب بل إلى معطيات القرآن والسنة الصريحة (مثل الفضائل الإعجازية للقرآن وفضائل الخطب وممارسة سبحة). كانت هذه تمجماهم على القوى الخارقة للأولياء الصالحين (البركة، الشفاعة خوارق الصغرى أو الكرامات) وضد النصوف.

إن البدعة في الخطاب المرابطي تبدو كمساس بالسنة المؤكدة وذلك من خلال رفض لاعتراف أو الاضطلاع ببعض معطيات هذه السنة. إن البدع الإصلاحية في نظر الرّعة عليدية هي بمثابة عدوان على السنة. ومن ثم فنحن بعيدون عن معنى "الابتكار"من حيث هو ظاهرة غير متوقعة أو غير معترف بحا من لدن القدامي. فالأمر هاهنا لا يتعلق بتكارات حديدة متماشية إن قليلا أو كثيرا مع السنة الأولى، بل بتقييدات مفروضة على لسنة ومساع غير مشروعة مجعولة لنحوير ملامحها.

نحن نرى إذن أن كلمة بدعة في خطاب السنيين المناهضين للإصلاحيين مستعملة تحرّ بالنظر لقيمتها الإيحاثية وليس بالنظر للدقة التي تنطوي عليها. ولما كانت الكلمة تؤثر كترا على مخيال بسطاء المؤمنين ومن شأها أن توحي بالنسبة إليهم بصورة من صور كفر والهرطقة، فإن المرابطين لم يترددوا في استعمالها كثيرا في سجالاتهم بإشهارها كتهمة في وجه خصومهم. فكلمة بدعة لديهم تظهر خاصة كشعار مجعول لشجب ما يشكل في

عسد هذه دد قدامی شد عما فی اجتماعی ن حول ن حول با القرآنیة او القرآنیة او القرآنیة او القرآنیة او القرآنیة م القیمین

ي صنعت ب الشرعية برا لا مراء

بناء على

نطلاقا من

لم ينظرو لذي كاتوا لذهاب إلى الأخلاقية

وبتسفيههم

يسعون إلى

صلب الدعاية الإصلاحية نقيضا لتصورهم للسنة. لكن بما أن هناك عناصر عديدة وبعيدة كل البعد عن الدحض المذهبي الصرف قد تسللت إلى سجالات المرابطين والإصلاحيين، فلا غرو إن وحدنا لفظ بدعة في الخطاب المرابطي قد شحن بفروقات nuances ذاتية وذات إيحاءات جمة. إن معنى كلمة "بدعة" وهو في المحصلة تافه يتعاظم حينئذ لبوحي في النهاية بمفهوم "الكفر" الذي يتمنى إلصاقه بالخصم.

#### 2. "البدعة"من وجهة النظر الإصلاحية

يستخدم الإصلاحيون مفهوم البدعة أكثر مما يفعل خصومهم المحافظون. وهو ما يبدو لأول وهلة مفارقا، لأن الإصلاحيين، أيا كانت درجة محافظتهم، يظهرون أكثر انفتاحا على العالم من خصومهم. سنحاول فيما يلي تفسير هذه المفارقة.

منذ الكتابات الأولى التي نشرها الفريق الإصلاحي (في جريدة المنتقد لابن باديس)، تظهر البدعة كموضوع مفضل لدعايته. يشير الشيخ الطيب العقبي، في إحدى قصائده الطويلة العصماء التي صاغ فيها البرنامج الإصلاحي، غير مرة إلى مفهوم البدعة (14). يبدأ البيت الثاني لهذه القصيدة كالتالي:

"ماتت السنة في هذي البلاد مسافة قبر العلم وساد الجهل ساد". مما يعني أن المؤلف يلاحظ بانتصار البدع في بلاده. ثم يقول بعد ذلك:

"يا أيها السائل عن معتقدي يبتغي مني ما يحوي الفؤاد" (البت 16)

"إنني لس ت ببدعي ولا خارجي دأبه طول العناد" (البت 17)
"ليس يرضى الله من ذي بدعة عملا إلا إذا تاب وهاد" (البيت 19)

في الغالب، تخصص الشهاب، وريئة المنتقد، ركنا لمشاهير الماضي الإسلامي تحت عنوان: [ الخير كل الخير في اتباع السلف والشر كل الشر في بدع الخلف ] (15).

لكن ماذا تع مظ يدل بخاصة كريم والتي ينصع م يستفاد من نص مدعة ضلالة] (17) هذه الفكرة

يندع في شكل ع. ≢](19).

الأول، 15/1356

يتعلق الأمر إ رعقائد أدخلت فإ وسبط أو إلى عص حمد التيجاني (20)

إن موقف العد

حيغ الواضح نحده عد ا*لتحديدات فا* وصحابه من بعده ف

إن حكم ابن با حين والممارسات ا عرب ماس روحي بر عدا الديني لجميع الديني للجميع المينا المعلم المعلم

يدة وبعيدة صلاحيين، nuar ذاتية

. ليوحي في

ن. وهو ما هرون أكثر

بن بادیس)، دی قصائدہ

بدعة (14).

ي أن المؤلف

(16

(1)

(19

سلامي تحت (15).

لكن ماذا تعني كلمة بدعة على وجه الدقة في المصطلحية الإصلاحية؟ يبدو أن هذا اللفظ بدل بخاصة على الابتكارات في المجال الديني مثل العبادات التي لم ينص عليها القرآن الكريم والتي ينصح بها الرسول (صلعم) و لم يسنها الخلفاء الراشدون الأواثل (16). وهذا ما يستفاد من نص رسمي لجمعية العلماء بلور خلال مؤتمرها في سبتمبر 1935: [كل بدعة ضلالة] (17).

هذه الفكرة نفسها أكّد عليها رسميا ابن باديس في بيان فقهي بتاريخ 4 ربيع الأول، 15/1356 ماي 1937(18) الذي تقول نقطته السابعة ما يلي: [ البدعة هي كل ما يبتدع في شكل عبادة أو كوسيلة للتقرب من الله دون أن يكون ذلك صادرا عن الرسول [19].

يتعلق الأمر إذن بخصوص لفظ بدعة في المنظور الإصلاحي بممارسات دينية وعقائد أدخلت في الدين الإسلامي بعد ترسيم السنة و يرتقي أصلها إما إلى العصر الوسيط أو إلى عصور أحدث مثلا: الخطب التي سنّها المرابط المغربي الجزائري الكبير شمد التيجاني (20).

إن موقف العلماء الإصلاحيين الجزائريين إزاء البدع الدينية قاس للغاية. ولعل ترجمانه البليغ الواضح نجده في هذا التصريح لابن باديس (بعد عرض العديد من البدع). " فكل هذه التحديدات فاسدة في ذاتما لأنما لست من سعي الآخرة الذي كان يسعاه محمد الشهرة وأصحابه من بعده فسعى موزور غير مشكور" (21).

إن حكم ابن باديس هذا يطعن في أساس البدع نفسها. صحيح أن البدع في مجال طدين والممارسات التعبدية التي تفضي إليها قد تصدر عن نوايا حسنة، وقد تكون تعبيرا على حماس روحي بريء ولا تتنافى مع السنة الطاهرة. فمن ذا الذي يتحرأ على الشك في قصدق الديني لجميع المسلمين الذين يمارسون السبحة بدعوى أن بعض الأفراد يستعملون فسبحة تحديدا كمظهر خارجي للتدين لفرضها على الآخرين؟

يبدو أن الإصلاحيين كانوا ينظرون إلى البدع الدينية بوصفها شكلا من أشكال عدم الالتزام بسنة الرسول، ويدرجون هذه الأنواع من البدع ضمن دلائل الشر. غير أننا إذا أردنا الوقوف على تقدير صائب حول مفهوم البدعة الدينية، فإننا سنعثر عليه في هذه العبارة للشاطبي: " إنما طريقة مبتدعة في المجال الديني تنطوي على تشابه مع الممارسة الشرعية ومعتمدة من أجل تعزيز عبادة الخالق حل حلاله" (22)

إن الإصلاحيين يشددون على الطابع غير الأصيل للبدع. فالورع الإسلامي، في نظرهم، قد حده الرسول دفعة واحدة، ومن ثم لا يحق للمسلمين تحوير العبادة أو الإتيان بتعديلات للمعتقد. حسبهم أن يمتثلوا للسنة المحمدية التي تلغي العبادة المشتطة (23). إن الإصلاحيين وإن كانوا لا ينكرون مظاهر الورع التي قد تنّم عن حسن النية، فإلى يجردونها من كل قيمة دينية لأنها غير مؤسسة على قواعد سابقة. يجب على السنة أن تكون، في نظرهم، مؤداة تماما ولكن دون تجاوزها. إن صحابة رسول الله والسلف الصاحقد اكتفوا بالتقوى الإسلامية كما رسمها مؤسس الإسلام. وقد امتنعوا عن إضافة أي شيء للممارسات التي سنها هذا المؤسس. ومن ثم فلا يجوز أن يكون الأمر غير ذلك بالنسبة لمسلمي الأزمنة الحديثة. وفضلا عن ذلك لين كان التسامح قد اعتمد قاعدة في بحال الممارسة الدينية، فإلى أي مدى ستنحو المبادرات الشخصية؟ ألا يمكن أن تتعرض الأعمال الأكثر قداسة في الممارسة الدينية شيئا فشيئا للطعن أو التحوير بسبب البدع؟ (24).

إن الملاحظات السابقة تبين الخلاف العميق الموجود بين التصور الإصلاحي والمرابشي للبدع. فلنن كان هؤلاء وأولئك يتراشقون بالكلمة هذه كنوع من النهمة المشينة، فإنحد لا يتناولان دلالتها المذهبية وبعدها الديني بنفس الكيفية. سنلخص مواقفها تباعا بالطريفة التالية:

أ. كان الإصلاحيون يسخرون من القدرات الفكرية للمرابطيين ويشددون على رداية تكوينهم الديني (25).
 وكانوا يصفونهم بالمقلدين التبّع لمن سبقهم.
 ويتهمونهم أحير بتشويه الاسلامي بتضمينه عناصر غريبة لا تتماشى مع فقهه ومبادئه الأخلاق.

و لاجتماعية. كما الدين الشعبي بتدريد ب. أما الموابطية على الإسلام في بلا صطلع بما رجال الدي وقوف إلى حانب عضات التقليد والسا

إن موقف كا

ت طابع مذهبي تت طابع مذهبي تت في الواقع يطرح السية بالاستناد إلى المحتها أما رفض السني منذ أعوان الدعاية حد أعوان الدعاية حد الأنفسهم مذه حيد فابن باديس المتراثرية، وحياد شخصي أو جم

شكال عدم غير أننا إذا يه في هذه

بع الممارسة

سلامي، في الدولة أو الإتبان النية، فإلهم النية، فإلهم ال النية أن النية أن النية أن النية ذلك بالنية ذلك بالنيبة عدة في مجال المحال الأعمال

ن على ردا≓ پموقم أحير دئه الأخلاچة

-(24)

مي والمرابطي

لمشينة؛ فإلهما

نباعا بالطريقة

والاجتماعية. كما كانوا يؤاخذو لهم على تسلطهم على الجماهير الأمية الساذجة وتحوير لدين الشعبي بتدريس مذاهب فاسدة والدعاية لممارسات ما أنزل الله بها من سلطان. ب. أما المرابطيين فكانوا يؤاخذون الإصلاحيين بدعوى أن هؤلاء يسعون إلى القضاء على الإسلام في بلادهم بمحاربتهم المعتقدات والممارسات الورعة الملقنة منذ قرون والتي ضطلع بما رحال العلوم الدينية عن جدارة وقداسة. كما اخذوا عليهم الإساءة إلى السنة والوقوف إلى جانب محصوم الإسلام (26). أخيراء سفهوا زعم الإصلاحيين القضاء على عقبات التقليد والسعى إلى فرض آرائهم الغريبة الصادرة عن الاجتهاد (27).

#### II. الإصلاحيون والاجتهاد

إن موقف كل من المرابطيين والسنيين القاسي من الإصلاحيين موده إلى اعتبارات عن طابع مذهبي تتخللها عناصر ذاتية. فالحلاف حول البدع، باستثناء أوجهه الحكائية كن في الواقع يطرح مسألة الإيمان. كان دعاة التقليد يرون أنه يشكل ضمانة الإيمان أسسية بالاستناد إلى تقاليد وسنن الرسول التي تنبذ روح المغامرة في المجال الديني(28). ولالمحتهاد يمثل في نظرهم أحد سبل الضلالة.

أما رفض السنيين المحافظين للاجتهاد فكان قائما أيضا على قلة الثقة التي كانوا حشعرولها حيال العلوم الدينية لدى الإصلاحيين. ولا حدال في هذا الصدد بأن أكبر خدد أعوان الدعاية الإصلاحية في الجزائر كانوا لا يتوفرون سوى على تكوين ديني حبدي اكتسبوه في حامع الزيتونة ولا يؤهلهم قط للاستغناء عن المذاهب القائمة، كي حب لأنفسهم مذهبا خاصا هم. غير أن ممارسة الاجتهاد لم تكن تطرح على هذا حيد. فابن باديس وبعض الشيوخ الناهمين الذين كانوا يشكلون قيادة فكر الحركة عدحية الجزائرية، هم الذين كانوا يجيزون لأنفسهم أحيانا تكوين رأي مستقل هو ثمرة حبد شخصي أو جماعي.

بيد أن الزعماء الإصلاحيين الجزائريين كانوا هم أنفسهم التلاميذ البررة لكبار المصلحين السنيين المعاصرين، وفي مقدمتهم محمد عبده ورشيد رضا. لكن لما كانت المصادر التي ينهل منها بافتخار المصلحون المشرقيون حنبلية جديدة أساسا، فلا غرو إن اغترف الإصلاحيون الجزائريون هم أيضا من هذه المصادر مثل أعمال ابن تيمية وتلميذ؛ ابن القيم الجوزية.

فهذا مبارك الميلي، أكثر أعضاء الفريق الإصلاحي محافظة دون ريب، يذهب إلى حد السخرية من الجهود التجديدية المذهبية التي قام بها محمد عبده، زاعما أن مفتي مصر الأكبر لم يقم بشيء أفضل مما قام به العلماء القدامي ويعني بهم الحنبليين الجدد الذين كانوا مصادره المرجعية المفضلة (29).

وهكذا، وباستثناء بعض المناسبات النادرة التي أظهر فيها الإصلاحيون الباديسيون نوعا من الاستقلالية في الحكم أو بعض الجرأة، فإن مذهبهم في حل المجال التعليمي الإصلاحي، كان تابعا إلى حد بعيد لمذهب المدرسة السلفية السورية المصرية .

لهذا كان المأخذ الذي ألقي عليهم و المتمثل في تنصيب أنفسهم بحاهدين لا بطخ قط الواقع. و لم يجد الإصلاحيون كبير صعوبة في الدفاع عن أنفسهم. فعلى لسان مبارك الميلي، دحضوا خصومهم بالكيفية التالية: "وهؤلاء رأوا كل مجتهد ناظرا في الكتاب والسنة، فتوهموا أن كل ناظر في الكتاب والسنة مجتهد" (30) .علما أن الاجتهاد محت بوصفه جهذا فكريا يرمي إلى استنباط حكم أو حل شرعي ذي طابع "ظني". في الاجتهاد في المنظور الإصلاحي إعمال للنظر يمارس أساسا في إطار الفقه. لكن الإصلاحيين لم يكونوا يبدون حماسا جمّا إزاء هذا التخصص.

إذا استعرضنا على نحو تفصيلي الدراسات الإصلاحية فإننا سنجد أنه يمكن تصنيفها وفق الأبواب التالية:

أ) الفقه (مبارك الميلي: رسالة الشرك)،

ب) تفسير القرآن وا-

ت) المذهب الأخلاقي

ث) التاريخ الديني،

ع المسائل الاجتماع

ح السياسة

لمنفر إلى هذه التخص دت بال. وهذه إحدى

كان التعليم الديخ مسائل الفقه لم تكن لقرء الذين كانوا يسع قنون الأحوال الشخه حصة ابن باديس) ححمهم (31).

نحته إلى حانب مواد حرمع الأخضر في قد خير بن إسحاق أمام تكر تحظى بالمتزلة المد يخصلاحيين، أفضل تخا

كانت المدارس و

ب تفسير القرآن والحديث (ابن باديس ، الشهاب)،

ت) المذهب الأخلاقي،

ث) التاريخ الديني،

ج) المسائل الاجتماعية والثقافية،

ح) السياسة

بالنظر إلى هذه التخصصات المختلفة، نلاحظ بأن المواد التي هي من قبيل الفقه بخاصة غير ذات بال. وهذه إحدى الخصائص اللافتة في المذهب الإصلاحي الباديسي.

#### 

كان التعليم الديني للحركة الإصلاحية الباديسية خاليا من الصبغة القانونية للمدارس. فسائل الفقه لم تكن موضوع دراسات منتظمة، ويبدو ألها لم تتناول إلا باقتراح من غراء الذين كانوا يسعون إلى معرفة رأي الشيوخ الإصلاحيين بصدد "حالات" نزاع حول اقنون الأحوال الشخصية أو الممارسات الشعائرية المقلقة. وهكذا عمد محرو الشهاب حاصة ابن باديس) إلى الرجوع للمؤلفين السالفين المالكيين وغيرهم لدعم حجمهم (31).

كانت المدارس والملتقيات الإصلاحية تسدي تعليما عقيديا (نسبة إلى العقيدة) في الفقه إلى جانب مواد إسلامية أساسية أخرى. وكان ابن باديس يقدم دروسا في الفقه محامع الأخضر في قسنطينة. أما الشيخ البشير الإبراهيمي فقد كان يعلق على مختصر حبل بن إسحاق أمام طلبته بتلمسان(32). غير أن دراسة الفقه في التعليم الإصلاحي لم كن تحظى بالمتراة التي كان يحظى بما في تعليم الزوايا. كما لم يشكل، بالنسبة الاصلاحيين، أفضل تخصص في العلوم الدينية.

. البررة لكبار كن لما كانت ا، فلا غرو إن

تيمية وتلميذه

يذهب إلى حد ين مصر الأكبر دد الذين كانوا

بون الباديسيون انجال التعليمي ة.

هدين لا يطايل لمى لسان مبارك فرا في الكتاب الاجتهاد محمد بابع "ظني". إن ار الفقه. لكن

له يمكن الصباقيا

إن ما يبرز من تعاليم وكتابات الإضلاحيين الجرائريين هو أن حركتهم لم تكن لها وجهة قانونية تشريعية. ذلك أن الفريق الباديسي يمكن تحديده بوصفه فريقا من الدعاة أي ناشري الإيمان وكتاب أخلاق وحماة النقافة العربية الإسلامية. مما قوى تحديدا التباين بينهم وبين المالكيين التقليديين. فبالنسبة للمالكيين كان الدين يتراءى جله ئاويا في مصنفات الفقه، بينما أساس التعليم الديني يجب أن يتمثل في نظرهم في التعليق دون كلل على مؤلفات المذهب القانوني الشرعي والأخلاقي مثل كتاب المختصر للخليل بن اسحاق (33).

يمكننا تصوير التعارض القائم بين المساعي التعليمية للإصلاحيين والسنيين المحافظين باستذكار حادثة عارض خلالها مدرّس من خرّيجي المدارس الرسمية (34) قائد الحركة الإصلاحية الجزائرية ابن باديس الذي كان قد فرغ لتوه من درس في التفسير بمسجد بسيدي عقبة (قرب بسكرة). فحسب هذا المدرس، لا ينطوي التفسير القرآني على أية فائدة لمستمعين جلهم أميون. وكان بإمكان جهود ابن باديس أن تثمر وتحدي نفعا لو اقتصرعلى أن يشرح لهذا الجمهور الريفي فقرات من مختصر الخليل (35).

إن اعتراض مدرس سيدي عقبة يلخص بشكل حيد نزعة المالكية التقليدية المولعة بالمجاميع المذهبية العقيدية والتعاليقات والشروح والملخصات التي من شألها أن توفر إتقانا حيدا للفقه، هذه المادة الشريفة بامتياز. إن الدين بالنسبة للعديد من المؤمنين البسطاء، هو عبارة عن مجموعة من الواحبات أكثر مما هو مسألة روحية عالية، وهذه الواجبات تقتضي فرائض وممنوعات ونصائح وتحذيرات . ولما كان الفقه يتحلى كتشريع وتقنين لمختلف الأحكام القانونية، فإن الإيمان يقاس يمدى التحمس في دراسة وتعلم الفقه. وعلى عكس ذلك، فإن النفور من هذا التخصص، وإن لصالح نشاطات دينية أحرى إسلامية صرفة، قد يعد أمارة عن الفتور وعدم الوفاء لمالك وأتباعه الموقرين.

كان الإصلاحيون يستهجنون تعلق السنيين التقليديين المشتط بالفقه وهو التعلق الذي كان يفضي إلى التضحية بتخصصات أساسية أخرى في المنظور الإصلاحي مثل علم

ظلام ومعرفة القر حيال الترعة الفقهية "وإن لم يكن لأكتفاء بشرح الت المسلمين إليه. تجا توجد عادة ولا تجا ويعددون مظاهره وعددون مظاهره وعلى عكس ال

وعلى عكس ال حراسات الإسلاميا حرف الأولي. إن حدى الأمارات الد في هذا المحال بتشد حراسات الأساسية

في الركض وراء السر

من المؤكد

وأولتك الذين كانوا جولون وظائف تنطله على حق أو باطل، رسمي عدلا إسلاميا ق معادات (أئمة، مفتو، تطبيقاته المختلفة في الم الظلام ومعرفة القرآن والحديث. وقد عبر الشيخ مبارك بجلاء عن هذا الموقف الإصلاحي حيال الترعة الفقهية الصرفة للسنة المالكية بقوله:

"وإن لم يكن بعقلك بأس فستسلم معي بشدة عناية خاتم النبيين ببيان الشرك وعدم الاكتفاء بشرح التوحيد وستعجب معي من قلة اهتمام علمائنا بذلك كأن لا حاجة بالمسلمين إليه. تجد في كلامهم على الفروع عناية بتفصيل أحكام مسائل نادرة أو لا توجد عادة ولا تجدهم يعنون تلك العناية بالأصول فيحددون الشرك ويفصلون أنواعه ويعددون مظاهره حتى يرسخ في نفوس العامة الحذر منه والابتعاد من وسائله ولا يفقد التأخر نصاً من قبله في جزئية من ذلك" (37)

وعلى عكس التصور التقليدي، كان تصور الإصلاحيين قائما على تعاليم تبوات فيها الدراسات الإسلامية الصرفة أي التي يكون موضوعها النص القرآني والحديث مترلة الشرف الأولى. إن القلب الذي أجراه الإصلاحيون في النظام التقليدي للقيم التعليمية هو إحدى الأمارات الدالة على إرادهم في الإصلاح. وكان محمد عبده قد رسم لهم الطريق في هذا الجال بتشديده على المزية الكبرى التي يمكن جنيها من خلال الإقبال على لدراسات الأساسية والدراسات التي يمكن أن تفيد حقا في الحياة بدل إهدار الوقت الثمين في الركض وراء السراب (38).

من المؤكد أن نقد الترعة الفقهية القانونية المالكية ينطوي على وجه ضعيف. فأولئك الذين كانوا متشبئين أكثر بتقليد الفقه من بين خصومهم، كانوا بالضبط رجالا ينولون وظائف تتطلب ممارسة دائمة للفقه. فهؤلاء كانوا من جهة مرابطيين يقومون، إن على حق أو باطل، وبشيء قليل أو كثير من الكفاءة، بدور الحكام ويبسطون بشكل غير سمي عدلا إسلاميا قائما على الفقه. ومن جهة أخرى، كانوا أعوانا رسميين يشرفون على عبادات (أئمة، مفتون إلخ) وقضاة ملزمين، بحكم الوظائف نفسها، بترقية الفقه وإشاعة تطبيقاته المختلفة في الحياة الإسلامية.

لم تكن لها ن الدعاة أي عديدا التباين عله ثاويا في ق دون كلل التخليل بن

يين المحافظين قائد الحركة السير بمسجد آتي على أية عدى نفعا لو

فليدية المولعة ن توفر إتقانا البسطاء، هو حبات تقتضي قنين لمختلف وعلى عكس

وهو التعلق حي مثل علم

بية صرفة، قد

لقد كان النقد الإصلاحي للفقه وممثليه في الجزائر سهلا للغاية. والحال أن الإصلاحيين بوصفهم مثقفين أحرارا لم يكونوا مؤهلين للاضطلاع بوظائف تقوم على تسيير الشأن الديني أو القضاء الإسلامي. فمنذ البداية وهم على عتبة الدراسات العلبا بالزيتونة كانوا على علم بأن مجالا اجتماعيا ودينيا هائلا محظور عليهم: أي المجال حيث التطبيقات الفقهية ضرورية. فأنى لهم والحالة هذه أن يتخصصوا في هذا المجال الذي يعرفون مسبقا بألهم لن يقاربوه إلا لماما؟

بل أكثر من هذا، إن الدراسات الفقهية الإسلامية المتوفرة في المدارس الرسمية لم تكن تستثير إقبالا خاصا في أوساط الطلبة إذ لم يكن خافيا على هؤلاء أن وظيفة القضاء الإسلامي في الجزائر لا تشهد الإزدهار ولا حتى الشعبية التي يفترض أن تحظى بها في بلاد ذات سيادة إسلامية, ذلك أن منافذها كانت محدودة جدا. كما أن صلاحياتها كانت تنحو صوب الانحسار والاقتصار على قانون الأحوال الشخصية. وقد كانت حركية القانون الفرنسي تقلص شيئا فشيئا حقل العدالة الإسلامية التي آلت إلى حالة من الضعف والرداءة بحيث لم تعد تجلب سوى العناصر حريجة المدارس والتي تحول مؤهلاتها دول بلوغها فروع الوظيف العمومي الأخرى.

هكذا عزز الواقع الجزائري موقع الإصلاحيين في وجهتهم البيداغوجية والأخلاقية وانطلاقا من هذا الواقع، لم يكن في مقدورهم الغوض في الفقه. فافتقارهم إلى الإعداء الفكري لم يمكنهم من تكريس جهودهم لإحياء النشريع الإسلامي قصد تكييفة من شروط الحياة العصرية. والأخطر من هذا ألهم استعذبوا جهلهم للجهود المبذولة من في المشرعين المسلمين المشرقيين وكذا من قبل العلماء الأوربيين المتخصصين في المنه الإسلامي، قصد تطويره(39). فلما كانوا منغلقين في نزعة تقليدية تعود إلى القراء الوسطى أساسا ومشلولين يفعل الخوف من التأثيرات التحديثية، ركنوا إلى الدراسات الإسلامية العامة, من بينها علم "الأصول". الأمر الذي حدد التوجه الأساسي لتعليمه ودعايتهم الدينية والأخلاقية.

إن الإصلاحيين بإعد وجينة ألاولى للكتاب و ــ أن الحياة الجماعية. حديث, إذ كانوا يجتهد كى معرفتهم بالقرآن ك ألي النص قراءة وتجويدا ير دلك أولئك الذين كا ے القرآني الشكلية تنه . ت(41). في الواقع، آ كر من المسلمين (42) كن إن كان هذا ال ي أعالب الأعم ترقية ذا ہے۔ ابتکوین عربی صل الله لكن هذا لم يمنع ر أمل الاختصاص في سي المحال الآمن للحاد المسلم المت المحرن مرتاح الضمير عدما جاء الإصلا دے التی کانت ترتع \_\_ ولا يصيبها التحو

الدينية.

. والحال أن ن تقوم على مراسات العليا ي المحال حيث المحال الذي

الرسمية لم تكن وظيفة القضاء للى بحا في بلاد لاحياتها كانت كانت حركية الة من الضعف

موهلاتما دون

بية والأخلاقية.
الم إلى الإعداد
الله تكييفه مع
الله ولة من قبل
المين في الفقه
ود إلى القرون
الى الدراسات
الى الدراسات

إن الإصلاحيين بإعطائهم الأولوية للدراسات الأساسية كانوا يسعون إلى إحياء الوظيفة ألاولى للكتاب والسنة، أي وظيفة الهدى ومصدر الإلهام الدائم في الحياة الفردية كما في الحياة الجماعية. صحيح أن المالكيين التقليديين لم يعزفوا قط عن الاهتمام بالقرآن والحديث, إذ كانوا يجتهدون في حفظ القرآن الكريم وإشاعة معرفته في أوساط الشبان. ولكن معرفتهم بالقرآن كانت في الغالب سطحية، تقتصر في أكثر الأحايين على الترديد الآلي للنص قراءة وتجويدا (40). أما فهم اللغة القرآنية فكان متعذرا على أغلبية القراء بمن في ذلك أولئك الذين كانوا معلمين بالكتاتيب.بالنسبة لجل الناس البسطاء كانت قراءة النص القرآني الشكلية تنطوي على فضائل صوفية وهو معتقد غذاه المعني الظاهر لبعض الآيات (41). في الواقع، كانت ممارسة وقراءة الثرآن ممارسة تنم عن التقوى بالنسبة للعدد الأكبر من المسلمين (42).

لكن إن كان هذا التعلق العميق بالنص المقدس، مصدر ورع ديني، فلم يكن يصحبه في الغالب الأعم ترقية ذات طابع روحي أو أخلاقي. فلما تعذر على المسلمين الذين لم يظفروا بتكوين عربي صلب بلوغ دلالته، ألفوا أنفسهم عاجزين عن التأمل الشخصي في القرآن. لكن هذا لم يمنعهم من الإحساس بأغم مؤمنون صادقون طيبون. كانوا يعولون على أهل الاختصاص في الفقه الذين كانوا يلقنوهم القواعد التي يجب اتباعها للاقتصار على الجال الآمن للحلال وعلى عدم تخطي ما هو مباح. وهكذا يمكن تلخيص العلم الديني للمسلم المتوسط في اكتساب المعرفة العملية الشعائرية التي بفضلها يمكن له أن يكون مرتاح الضمير وخالصا مع ربه.

عندما جاء الإصلاحيون، طعنوا في النسق المالكي والمرابطي وقضوا على السكينة الدينية التي كانت ترتع فيها الضمائر الإسلامية. زعزعوا التقاليد التي كان يظن ألها لا تبدل ولا يصيبها التحول. قدعوا إلى الإصلاح, الأمر الذي هال التقليديين الذين لم يروا دعيا لهذه الجلبة الدينية.

في الواقع، لم يكن الإصلاح الذي دعا إليه الإصلاحيون محاولة محمودة لتحسين ما فسد وتقويم ما اعوج فحسب، بل كان يذهب إلى أبعد وأعمق من ذلك. فعلى خلاف المالكية المحافظة، اقترح الإصلاحيون تصورا مختلفا للحياة الإسلامية ورؤية جديدة للإسلام. وفي مقابل الهيمنة المظفرة للفقه، أي ضد التقيد بالقاعدة، كان الإصلاح يدعو إلى أولوية النص المقدس والسنة الصحيحة, سنة الرسول وصحابته والسلف الصالحين.

إن الإصلاح الباديسي كان أكثر من مجرد إصلاح بالمعنى المعتدل للمصطلح. إنه يتضمن هجوما عاما على النظام التقليدي. وإن كان لا بد من تلخيص هذا النوع من احتجاج الحركة الإصلاحية ضد معتقدات وممارسات التقليديين فقد نلمس ذلك في العبارة التالية: "القرآن والسنة.

#### IV. المصدران الأساسيان : القرآن والسنة

تتمثل الحجة الكبرى للإصلاح الجزائري في المجال الديني في استحالة إحلال مذاهب بلورتما المدارس محل العقيدة المحمدية الأصيلة، التي يبقى مصدراها الأساسيان هما القرآل والسنة. إن جهد الإصلاحيين الباديسيين قصد استمالة إخواهم في الدين لجعلهم يقتنعون بالفكرة الضرورية القائلة ب"العودة إلى المصادر" هو في الواقع تتويج لتقليد منهجي طرب يرمي إلى وضع سلطة الكتاب والسنة فوق أي سلطة دينية أيا كانت هيبتها وحلاها والسعي إلى انتصار دراسة المعطيات الإسلامية الأساسية (الأصول) على دراسة فروب وتطبيقاتها الخاصة.

هذه التقاليد السلفية يصورها مؤلفون يشكل بعضهم أساتذة روحيين حقيقيت للإصلاحيين الجزائريين. يؤكد ابن تيمية بأن الرسول و قد عرض مبادئ الدين الأساب وكذا تطبيقاتها العملية(43) وقريبا منا، ينتقد رشيد رضا بقوة أنصار الفقه المتعصد الذين يذهب بعضهم إلى غاية الشعور ألهم معفون من الاطلاع على المعلومة القرآبة و حتى عدم الاكتراث بذلك حين تناقض نظريات مدرستهم (44).

تتجلى العودة إلى المين المين المين الإيمان المين المي

نحدد هذه الإشار عرم بالإبانة عن طابع حسة وبإقامة حياته ا مكرن من حقه الشه ححت في أماكن أحر:

تحتل الموضوعات نے کل شيء کمهما نے الضروري لکل ا

ان الفكرة المعبر المعبر المعبر المعبر المعبد المعتمدها المعتمدها المعتمدها المعتمدة المعبد ا

تتجلى العودة إلى المصادر لدى الإصلاحيين كمطلب أخلاقي وكفريضة شرعية. في أولا بمثابة إعلان الولاء للسنة المحمدية. أليست سلطة الرسول فوق سلطة الفقهاء؟ ومن ثم لا بد للإيمان الديني أن يتجلى من خلال التزام تعاليم الرسول وهي الرسالة المي ينعها القرآن. فالعودة إلى القرآن هي فعل ينم عن الخضوع الديني وأمارة عن التقوى: لأن العودة إلى المصادر مطلوبة صراحة في القرآن. لذا لن يغفر للمسلمين إن هم لم يستجيبوا لما أمرهم به المشرع أي العودة المستمرة لتعاليم الكتاب وتعاليم الرسول(45). إن الإحالات القرآنية الكثيرة التي تجبر المسلمين على الامتئال لمحتوى الرسالة المترلة يزكيها ويعززها حديث أورده مالك في الموطأ: "تركت لكم أمرين لن تضلوا بعدهما أبدا: ويعززها حديث أورده مالك في الموطأ: "تركت لكم أمرين لن تضلوا بعدهما أبدا:

تحدد هذه الإشارة الصادرة عن الرسول مصدري الإسلام. كما ألها في الآن نفسه تحرم بالإبانة عن طابعهما الجامع. وهذا معناه أن المسلم بامتئاله الأمين لمعطيات الكتاب والسنة وبإقامة حياته الدينية والأخلاقية ولربما سلوكاته الاجتماعية على هاتين القاعدتين، ميكون من حقه الشعور بأنه في توافق تام مع دينه وبأنه في مقدوره شرعا الامتناع عن ليحث في أماكن أحرى عن عناصر معرفته الدينية ومبادئ نشاطه في العالم.

تحتل الموضوعات القرآنية المكانة المركزية في التعليم الإصلاحي الذي يبدو أنه مصوغ قبل كل شيء كمهمة لإشاعة الرسالة القرآنية بما أنها تشكل مع معطى السنة التكميلي لمبدأ الضروري لكل معرفة وكل نشاط إسلامي.

إن الفكرة المعبر عنها في الحديث المذكور سابقا هي قاعدة النشاط الإصلاحي. وبحد رشيد رضا يعتمدها بشكل طبيعي في تفسيره (47). كما أن ابن باديس يوضحها أكثر بقوله تحت عنوان " التتريل مصدر الإسلام": [ يتكون هذا الدين كله من الوحي الذي أنزله الله على رسوله في فالإسلام من حيث مبادئه الأساسية وتطبيقاته العملية يقوم على لقرآن الذي هو تتريل من الله وكذا على سنة الرسول التي هي كذلك تتريل من الله كما

لتحسين ما للى خولاف ية جديدة للاح يدعو للما للح يدعو للما للح للما للما للما الله و الله الله و الل

ل مذاهب القرآن م يقتنعون هي طويل و حلافاء

حقيقيين الأساسية المتعصبين

قرآنية أو

ة فروعها

يشهد على ذلك قول الخالق عز وجل "وما ينطق عن الهوى، إن هو إلا وحي يوحى"(سورة النجم) ويضيف قائلا: "كل أمر منسوب إلى الإسلام لا أساس له في مصدريه يجب رفضه"(48).

وهكذا بإدراجه الحديث في محتوى القرآن، يقتفي ابن باديس على نحو غريب الخط المذهبي لابن حزم في بحال الحديث (49). ولا شك أنه يريد أن يبين من خلال هذا التأويل الحذري للآية السابقة الوحدة العميقة لتعاليم الرسول والتتزيل الذي تولى نقله وكذا طابع هذه المعطيات الأولى للإسلام التي لا تقبل التعويض أو الاستبدال.

ولهذه الأسباب، أحس الإصلاحيون بأهم مؤهلون للدعوة بقوة إلى العودة للقرآن والسنة و بعدم الإعتراف إلا بما أنزله الله وبسنة رسوله. كانت هذه العودة تبدو لهم مفروضة فرضا مستعجلا لاسيما وأن العديد من المسلمين، عن جهل وكسل فكري أو خضوع غير معقلن لسلطة الشيوخ التقليديين، انتهى بهم الأمر إلى ضبط سلوكاتهم الديبة والأخلاقية وفق الآراء الحصرية الصادرة عن الفقهاء، بدل ضبطها وفق مبادئ القرآن

إن إغفال المصادر الأصلية للإسلام من قبل المسلمين المعاصرين قد يكون في نظر الإصلاحيين أحد أسباب ضعفهم السياسي وتخلفهم في مجال العلوم والتقنيات. ومن ثم فإن العودة إلى التعاليم الأصيلة للإسلام هي وحدها الكفيلة بإعادة منح الأمة الإسلامية القوة والصيت الذي تستأهله، وفق وعد الكتاب(50). وفي هذا الباب، يقول ابن باديس: "لي ننجو من الضلال الذي نحن عليه والحن المتعددة التي نعاني منها إلا بالرجوع إلى القرآل وعلم القرآن وهدايته وبتدبر الكتاب والسنة التي تنيره وتوضحه "(51).

وهذا هو المبدأ الأساس الذي يقوم عليه البرنامج الإصلاحي. وسنجده في قاعدة البيداغوجيا الباديسية والدعوة الإصلاحية بعامة. ويستحسن، من باب تصوير ود،

إصلاحيين الجز من باديس ويمسا

تدبر ا

في سلسلة . حت العنوان العا.

م استخلاص الد احد الدراسات،

فاتلا: " هذه غادٍ

دئ الهداية الإ

حمي إذن هذه ال وحه عام تطابق ا

-- مبدأ التوحيد

- البر بالوالدين

🚽 صفاء النوايا و

- أحترام حقوق

- حسن استعمار

- المحافظة على -

- الأمانة. احترام

- الصدق في المع

- في المعرفة. الع

إعملية وحتي كدا

- حطيئة التكبر ال

الإصلاحيين الجزائريين هذا لمصدري الإسلام الأساسين، تقديم مثالين مستمدين من تعليم ابن باديس ويمسان تباعا القرآن والسنة.

#### أ. تدبر القرآن

في سلسلة من الدراسات المخصصة للآيات من 22 إلى 39 من سورة "الإسراء"، تحت العنوان العام: "مبادئ الهداية (الدينية والأخلاقية) في 18 آية" (52)، سعى ابن باديس إلى استخلاص الدروس والتعاليم الأساسية من أجل حياة إسلامية أصيلة حقيقية. في تمهيده هذه الدراسات، التي تحتل قرابة 70 صفحة في بحلة الشهاب، ينبه ابن باديس القارئ قائلا: " هذه ثماني عشرة آية من سورة الإسراء تعرض بكيفية موجزة وواضحة مجموع مبادئ الهداية الإسلامية وتحتوي على شروط سعادة الناس في الحياة الدنيا والآخرة"(53). ماهي إذن هذه الدروس التي استخلصها ابن باديس من تفسيره لهذه الآيات الثماني عشرة؟ بوجه عام تطابق الوصايا العشر، حسب الصيغة القرآنية:

- سيدأ التوحيد (22-23)
  - البر بالوالدين (23-24)
- صفاء النوايا والانضباط الداخلي (25)
- إحترام حقوق الغير وإكرام الغير (26)
  - حسن استعمال الثروة (27-30)
- المحافظة على حياة البشر، حماية الطفولة، الطهارة (31-35) ، "لا تقتل"
  - الأمانة. احترام الالتزامات (34)
  - الصدق في المعاملات التجارية (35)
- في المعرفة. العقل "كميزان"للإنسان وكأداة للمعرفة. العلم كدليل في الحياة الفكرية والعملية وحتى كدليل للإيمان (36)
  - خطيئة التكبر العدول عن التكبر والعنجهية شرط للكمال الأخلاقي (37).

وحي له في

ب الخط التأويل ذا طابع

بدو لهم كري أو م الدينية غ القرآن

للقرآن

في نظر ن ثم فإن سية القوة س: " لن

لقرآن القرآن

في قاعدة وير وفاء - "الحكمة" في العطيات المترلة. فضائل التوحيد (38- 39).

هذه هي باختصار المبادئ الكبرى الدينية والأخلاقية التي بلورها ابن باديس انطلاقا من مجموعة من الآيات التي تشكل قرابة صفحتين من المصحف. في الخلاصة، استعاد ابن باديس فكرة غالية عليه كثيرا: " هذا العدد الصغير من الآيات يضم المبادئ التي تقوم عليها سعادة الجنس البشري" (54).

من خلال تفسيره هذا، حاول ابن باديس أن يبين بأن الوصايا الربانية بمكن للعقل أن يستوعبها تماما وبأنها لا تشكل قط عقبات تعسفية وبأنها تنحو صوب الصالح العام للإنسانية. فمطالب الإسلام بالنسبة إليه تتماشى مع مصالح الإنسان المدركة كما يجب. بل أكثر من هذا، إنها تشكل مفاتيح "السعادة"في هذه الدنيا والآخرة (55).

هذا إذن مثال عن تدبر القرآن من قبل ابن باديس محدمة للتفقه والمذهب الشرعي والأحلاق الاحتماعية والشرع. لقد سعى ابن باديس في أعماله التفسيرية كلها إلى الإبائة عن أن المعطيات القرآنية تحدم في الحصلة الإنسان. انطلاقا من هذه الفكرة، من السهل طرح مسلمة مؤداها أن كل ما يسهم في الصالح الروحي والأخلاقي والاجتماعي للإنسان يجب البحث عنه في التتريل. وهذه فكرة معتادة لدى الإصلاحيين.

في فقرة يقترن فيها التفخيم بالقناعة، يشيد ابن باديس بالقرآن بقوله: "[ القرآن هو كلام الله حل حلاله. العلم الذي ينطوي عليه من شأنه أن يرقي العقول كما أن دروسه الأخلاقية من شأنها أن تبصر القلوب. فالحكمة الأخلاقية من شأنها أن تبير الضمائر، كما أن أمثلته من شأنها أن تبصر القلوب. فالحكمة التي ينطوي عليها هي من القوة بحيث تفتح أبواب المعرفة والعمل...] (56).

بالنسبة للإصلاحيين، إن الهدي القرآني مماثل لهدي السنة. فتعاليم السنة صنو للتعاليم الموجودة في التتريل. لهذا غالبا ما تصاحب الدراسات التفسيرية للقرآن التي يقوم بها العالمي الديس تأملات حول حديث واحد أو عدة أحاديث. أما الطريقة المعتمدة في دراك الحديث فهي بالضبط الطريقة نفسها التي يطبقها على القرآن بعد شرح مقتضب ووضح

للمتن. ثم يستخ المثال التالي.

ب. تدبر ١

وليكن الحد قائلا:" عندما تو.

حرم زوجة عباد وراحت تنقي ش

حرم ثم أفاق وه حرسول: رحال م

كما الملوك على

رسول الله"(58) .

رسول الله ما الذي

ــَــ أدع لي كي أ

أُحَرِت أيام معاوية سُنينة] (60).

من هذا الح كون رجل س

العادة الخيرة ا.

3 الاباحة للزوجة

🚣 كون المرأة بإم

3 المارسة المحبذة

الممارسة المحبذة

🗾 الحض على استه

للمتن. ثم يستخلص ابن باديس الخلاصات العملية التي يوحي بها الحديث كما يبيّن ذلك المثال التالي.

ب. تدبر الحديث

وليكن الحديث (57) الذي رواه مالك عن إسحاق بن أبي طلحة عن أنس بن مالك، قائلا:" عندما توجه الرسول (صلعم) إلى قباء زار أم حرم التي قدمت له طعاما. كانتُ أم حرم زوجة عبادة بن الصامت. زارها الرسول ذات يوم فقدمت له طعاما. ثم جلست وراحت تنقي شعره. ذات يوم ، وبينما كان على هذا الوضع، أخذت الرسول سنة من النوم ثم أفاق وهو يضحك. قالت أم حرم: "سألته: ما يضحكك يا رسول الله؟ قال الرسول: رجال من قومي مروا بالقرب مني يجاهدون في سبيل الله يركبون أمواج البحر كما الملوك على عروشهم...قالت: أدع لي يا رسول الله كي ألتحق بهم واستجاب لها رسول الله (58) بعد ذلك أحلد للنوم. استفاق ثانية وهو يضحك. قالت: قلت له: يا رسول الله ما الذي يضحكك؟ أحاب: بنفس ما قاله في المرة السابقة. فقالت له: يا رسول الله أدع لي كي ألتحق بهم، أحاب: ستكونين في مقدمتهم". قال إسحاق: حقا، لقد أبحرت أيام معاوية بن أبي سفيان (59) وتوفيت إثر سقطة عن فرسها عند الترول من أبحرت أيام معاوية بن أبي سفيان (59) وتوفيت إثر سقطة عن فرسها عند الترول من

من هذا الحديث الطويل، يستخلص ابن باديس الدروس التالية:

- أ. كون رجل سلطة يلتقي بامرأة محرمة عليه شرعا ، في غياب زوجها.
  - العادة الخيرة المتمثلة في إطعام الزائر.
- الاباحة للزوجة بالتمتع بالممتلكات الزوجية تمتعا حلالا (الممتلكات الغذائية) .
- 4. كون المرأة بإمكانها أن تلمس باستثناء العورات حسد شخص ذكر محرم عليها.
  - 5. الممارسة المحبذة للقيلولة.
  - 6. الممارسة المحبذة المتمثلة في إظهار الفرح الذي نستشعره اعترافا بالنعم الإلهية.
- 7. الحض على استفسار شخص ما حول ما يبدو غامضا مستغلقا في خطابه أو سلوكه.

بادیس انطلاقا به استعاد ابن ادئ التي تقوم

بمكن للعقل أن ، الصالح العام كة كما يجب.

ذهب الشرعي كلها إلى الإبانة ق، من السهل ماعى للإنسان

"[ القرآن هو الما أن دروسه وب. فالحكمة

ة صنو للتعاليم ي يقوم بها ابن بدة في دراسة

نضب وواضح

- كوننا نولي اهتماما جما لكل ما يصدر عن الرسول.
  - 9. إباحة الملاحة البحرية.
- 10. القدرة على استعمال الأشياء الحلال استعمالا جيدا.
  - 11. الفضل المترتب عن الجهاد في البحار.
    - 12. الحض على تمنى الشهادة.
- 13. الممارسة الورعة المتمثلة في الاستفادة من دعاء شخص نفترض أنه قريب من الله .
  - 14. الدعاء من أجل الغير .
  - 15. تحليل مشاركة المرأة في الجهاد (61).

هذا المثال يبين إلى أي مدى كان الإصلاحيون يجتهدون في استخراج العديد من التطبيقات ذات الطابع الشرعي أو العملي فقط من حديث وحيد. هذه الطريقة في تدبر الحديث كانت، بالنسبة للإصلاحيين، أفضل برهان على أن فقه الحديث أي دراسته المتأنية والإحاطة بحقائقه العميقة، تشكل الفقه الأساسي. في هذا المنظور، يظهر فقه الحديث كتخصص ضروري حدا للمسلمين وأكثر فائدة من الفقه التقليدي.

تسعى البيداغوجيا الإصلاحية إذن إلى ترقية معرفة السنة ، لا لأن هذه المعرفة قد رعاها السلف بورع فحسب ، بل لأنما تشكل التكملة الضرورية للدراسات القرآنية وفي هذا الباب، من الجدير أن نلاحظ بأن أكبر مدرسة أنشأها الإصلاحيون خلال ما بين الحربين أطلق عليها اسم " دار الجديث" (62). هذه التسمية كانوا ربما ينشدون العودة إلى تقليد "دار الجديث" حيث ظل علم الجديث يحظى بالمترلة الشرفية (63). ولا شك أنم كانوا أيضا يرومون إظهار تعلقهم العميق بشكل حلى هذا الأدب الديني الذي يظل أحد المصادر الأساسية للدين والشريعة الإسلاميين.

فالإصلاحيون بسعيهم إلى إعادة منح علم الحديث المترلة التي هو جدير بها مباشرة بعد القرآن، ينشدون الإبانة على أن أساس مذهبهم قائم على تكامل التعليم النبوي والتتريل. لهذا تساوق تدبر أدب الحديث المنتظم، بما في ذلك عناصر السيرة ، لديهم،

ندبر الدقيق لا إسلامي وتص الما إلى المصدر

هاهنا یکم حاینها.

الصلاحيون. ذا عودة إلى المصا

ومع ذلك

حضع الإسلا. لا يمكننا بال

العنة في تمجيد العصر العصر العصر مشاهير را

حت المسلم. فه حب ببعض الش

عير أن العود -سي. فإذا استثنا مي صعيد المذهبي صعيد المدينية حدوم الله الماد

حصرة في آن واح

التدبر الدقيق للمعطيات القرآنية. فحياة الرسول، حسب ابن باديس (64)، تلخص الدين الإسلامي وتصوره تصويرا تاما. ومن ثم فإنه من الضروري في المنظور الإصلاحي اللجوء دائما إلى المصدر الذي تشكله السنة ، وكذا إلى التتريل متى دعت الضرورة إلى ذلك.

هاهنا يكمن الانشغال الأساسي للحركة الإصلاحية الباديسية وكذا الموضوع المهيمن للعايتها.

ومع ذلك يتعين علينا تدقيق البعد الحقيقي لهذه "العودة إلى المصادر"التي يدعو إليها الإصلاحيون. ذلك أننا إن لم نوفق في الإبانة عن دلالة هذا المسعى المنهجي، فإننا قد نقرن العودة إلى المصادر هذه بشكل من ردة الفعل حيال التقدم الفكري والأخلاقي والمادي للمجتمع الإسلامي المعاصر.

لا يمكننا بالتأكيد أن نمنع أنفسنا مسبقا من أن نسجل لدى الإصلاحيين نزعتهم إلى المبالغة في تمجيد العصور الأولى الإسلام. فبالنسبة للعديد منهم كانت الإحالات على السيرة و العصر النبويين دائمة. ويدل على ذلك إكثارهم في الاستشهاد بسيرة الرسول وسير مشاهير رحال بداية الإسلام. وحتى الإشادة بالإسلام، الموجهة للشباب الذي أصابته اللامبالاة الدينية أو المنبهر بالإيديولوجيات الغربية، تستمد جوهرها من حياة السلف المسلم. فهناك إذن بالتأكيد شك طموح إلى الالتقاء عن طريق الفكر وعن طريق المقلب ببعض الشخصيات المرموقة للإسلام الناشئ.

غير أن العودة إلى الأصول لا يمكن ردها حصريا إلى نوع من الحج العاطفي عبر الماضي. فإذا استثنينا هذا الوجه المعاشي بالتفصيل لهذه العودة ماذا يبقى علينا استحلاصه على الصعيد المذهبي؟ هنا لا بد من وضع تمييز أساسي. ذلك أننا قد نميل إلى الخلط بين الطموحات الدينية للإصلاحيين ونزعاهم الاحتماعية والثقافية ومن ثم تأويل حركة فكرهم صوب الماضي وبخاصة نحو فترة حياة الرسول، كوجهة دينية وتحد للحضارة للعاصرة في آن واحد.

، من الله .

ج العديد من لريقة في تدبر دراسته المتأنية فقه الحديث

مات القرآنية. خلال ما بين إن العودة إلى إلا شك ألهم

ذه المعرفة قد

ير بھا مباشرة لتعليم النبوي ، ، لديهم،مع

ي يظل أحد

غير أن الأمر بالنسبة للإصلاحيين لا يمكن أن يتمتل في نبذ تقدم الحياة المعاصرة والسعي إلى الانغماس في حاهلية العصور الأولى. إننا على دراية بما كان عليه نشاط محمد عبده قائد الإصلاحيين المبحل، لصالح العلم، وكذا الحماس الذي أهاب به إخوانه في الدين كي يستأنسوا بالتقدم الذي حظي به المجتمع الإنساني في مختلف بحالات المعرفة والتقنية (65). لقد ألح حل قادة فكر الإصلاحيين، بمن فيهم محمد عبده ورشيد رضا من بين المحدثين وابن تيمية والإمام أبو إسحاق الشاطبي من بين القدامي(66) ، على إباحة النشاطات البشرية في المجالات التي لم ينص عليها المشرع(77). والحال أنه لا يوجد في مصادر التشريع الإسلامي أي شيء يحد بشكل من الأشكال البحث العلمي والتقني. في منا الباب، يذهب رشيد رضا إلى حد النمرد والاحتجاج على القيود المختلفة التي شحذها الفقهاء تعسفا والتي لا تستجيب قط لمتطلبات الشرع:" لقد قيدنا أنفسنا بآلاف القيود التي وضعناها بأنفسنا (أي المسلمون) والتي نطلق عليها اسم الدين(68). ومن ثم لا يلبق اعتبار العودة إلى المصادر رغم كل التقدم الذي أحرزته البشرية في العصور المديئة.

ولئن كانت بعض الإشارات القرآنية وبعض الأحاديث قد توحي بأن معرفة الحلال هي بوجه عام ونحائي محددة في القرآن (69) وكذا من قبل تعاليم الرسول (صلعم) ، وبأن أي إسهام حديد قد يعد "بدعة"، فإن الإصلاحيين لم يقعوا في الشراك كما حصل لبعض من أفتوا في العصر الوسيط والحديث من بين الكبار (70). فرشيد رضا على سبيل المثال، يندهش من أولئك الذين يعتقدون اعتقادا ساذجا بأن كل شيء ذكر وانتظم في القرآن الكرع، كما يوحي بذلك التأويل المتسرع لهذه الآية: "ما فرطنا في الكتاب من شيء" (71).

إن العودة إلى المصادر لم تنتج عن الحاجة إلى استلهام مبادئ توجيهية للنشاط المادي. فمن غير الجدي البحث في حياة المدينة المنورة أو مكة في عهد الرسول عن

إشارات الكافية ك حمداده من هذه الم

رسول وصحابته الم وعيدة دائما في نظره مي لمساعي النفسانية عترة التي تلقت فيه وحكام المسبقة والأع

م حيث إن مسلمي

إذن يمكن تعليل ا قرون. وهي بالتالي عبر - يبني عليها شيء ح

تحور الديني في بلاد ا

الإشارات الكافية لتنظيم الحياة العملية للمسلمين في القرن العشرين. وكل ما يمكن استمداده من هذه المصادر هو استلام أخلاقي وتعلم إسلامي.

في المقابل، وعلى الصعيد الديني المحض (بحالات الإيمان، الممارسات التعبدية)، تمكن العودة إلى المصادر من إحياء الإسلام اليوم بالإستعلام المباشر والمحاكاة الورعة - هاهنا تكتسي الكلمة قيمتها النبيلة- بمحاكاة الرسول وصحابته الذين كانت حياهم الروخية ونشاطهم في العالم ممثلة أيما تمثيل للدين الاسلامي." كل ما نأخذه من الشريعة الدينية في بحال العلم والعمل إنما نفعله لبلوغ الكمال في حياتنا الشخصية والاحتماعية ما وجدنا إلى ذلك سبيلا. فغايتنا من هذا كله هي حياة الرسول محمد (صلعم) في سبرته الشريفة" (72). إن محاكاة الرسول التي يدعو إليها الإصلاحيون بحماس هي تطبيق أمين لتعاليم القرآن: "ولكم في رسول الله أسوة حسنة".

وهكذا يبدو أن العودة للمصادر لدى الإصلاحيين ناتجة عن الحرص على إعادة الصلة مع التقوى الإسلامية الأولى. الأمر الذي قد يعني تشبيب وإعادة الشباب للإسلام المعاصر من حيث إن مسلمي اليوم يرومون التقرب ما أمكن من روحانية الأمة الإسلامية المعاصرة للرسول وصحابته المبشرين. إن لدى الإصلاحيين ما يفوق الحنين لهذه الفترة البعيدة والجحيدة دائما في نظرهم. فالسلفية لا تقوم على الترعة العاطفية ، بل تنشد بواسطة مجموعة من المساعي النفسانية والمنهجية إلى أن تجسد ما وسعها الأمر الأمة الإسلامية في تلكم الفترة التي تلقت فيها الرسالة القرآنية في لحظة نزول(73) ، والتي لم تعرف خلالها الأحكام المسبقة والأخطاء والتناقضات والضغائن التي سوف تتزايد طوال ألف سنة من التطور الديني في بلاد الإسلام(74).

إذن يمكن تعليل العودة إلى المصادر كإرادة لتخفيف الإرث اللجين المتراكم منذ عدة قرون. وهي بالتالي عبارة عن حقر و تنظيف قصد العثور على الصخرة العارية التي يمكن أن يبنى عليها شيء حديد. هذا محمد إقبال يعبر بواسطة صيغة جميلة عن هذه الحاجة

لحياة المعاصرة المناط محمد به إخوانه في المعافقة المعرفة المعرفة المعرفة المعرفة المعرفة المحتلفة التي والتقني. في المختلفة التي أنفسنا بآلاف المعرفة على المعرفة على المعرفة على المعرفة على المعرفة على المعرفة الم

، معرفة الحلال ول (صلعم) ، اك كما حصل ضا على سبيل ذكر وانتظم في

ية في العصور

جيهية للنشاط د الرسول عن

في الكتاب من

للتجديد التي استشعرها الإصلاحيون والمسلمون المتنورون في مختلف البلدان الإسلامية والتي تتحلى في "العودة إلى المبادئ الأولى قصد الانطلاق ثانية"(75).

يتلاشى التناقض الظاهر بين العودة إلى المصادر التي يدعو إليها الإصلاحيون ورغبتهم في التكيف مع العالم الحديث عندما ندرك أن التوجه المزدوج للحركة الإصلاحية لا يطابق نفس الصعيد ولا يتعلق بنفس المواد. ذلك أنه:

أ) بالنسبة لكل ما يمس المعتقد والعبادات، لا يريد الإصلاحيون الإحالة إلا على
 المعطيات القرآنية وتعاليم مؤسس الإسلام التي لا يطولها الشك.

ب) بالنسبة لكل ما يتعلق بالعالم الدنيوي والمعاملات، يريد الإصلاحيون تحرير النشاط البشري من الممنوعات المزيفة والعقبات الواهية.

تنحو الدعوة الإصلاحية بالتالي إلى إقناع المسلمين بالاعتراف بالقرآن والسنة كسلطة دينية شرعية وحيدة. وهكذا، عبرانضمام المسلمين الواعي وخضوعهم الآمن للكتاب والسنة، سيتحررون من كل سلطة ثانوية. ويترتب عن ذلك العليم بتفاهة التقليد وإدانة رحال الدين الذين يعتزمون إخضاع المسلمين لنوع من الرهبانية التي لا تتماشى مع روح الإسلام.

وعلى هدي ابن تيمية الذي يظهر دون منازع بوصفه أكبر مرجعية للإصلاح الجزائري وعلى غرار المؤلفين الجنبليين الجدد المحدثين، يترع الإصلاحيون الباديسيون إلى علمنة ما ضمته المالكية "المشتطة"تعسفا إلى المجال الذي يحكمه الشرع الديني. وهكذا اعترف للمسلمين بحرية ممارسة نشاط أكبر. ونتيجة لذلك، يشعر أتباع الإصلاح باستعداد أكبر إزاء العالم الحديث. فالضمير الذي تحرر من المخاوف المثبطة والروح المعززة باليقين الذي مؤداه أن الإيمان والعقل غير متناقضين قط في الإسلام، يتغلبان بكيفية أحسن من السنيين المحافظين على التوتر بين الترعة التقليدية ومتطلبات المحتمع الحديث.

الإسلامية وينم من شعائر وفراة ومع ذلك وحصرها في الب الإصلاحية المعا الإسلامية للمشا تتحاوز المحال الم

في الحلام

الإصلاحية. وه

والثقافية التقليدي قبل العديد من كذلك مع بحتمع اللافتة حدا التي المسحم للمسلمي تصورات لحلول لإسلامي. في الخلاصة، إن العودة إلى المصادر تمثل أحد الانشغالات الأساسية للحركة الإصلاحية. وهذا المسعى المنهجي ( والبيداغوجي) يعكس البحث المضني عن الأصالة الإسلامية وينم عن شعور ديني أصيل ووفاء عميق للسنة المحمدية من حيث ما تنطوي عليه من شعائر وفرائض وقيم أخلاقية واجتماعية.

ومع ذلك هل يجب قصر الحركة الإصلاحية على هذه الترعة الدينية الوحياة وحصرها في البحث الوحيد عن إحياء السنة الإسلامية الأولى؟ كلا. إننا نعرف أن الحركة الإصلاحية المعاصرة بعامة والحركة الإصلاحية الباديسية بخاصة تحاولان إيجاد الحلول الإسلامية للمشاكل الاحتماعية والثقافية لزماننا هذا. ولا شك أن انشغالات الإصلاحيين تتحاوز الجال الحصري للمعتقدات والعبادات.

إذاء التناقضات التي اصطدم بها المسلمون عند إعمالهم النظر في المعطيات الدينية والثقافية التقليدية والترعات الجديدة للفكر والحضارة في العالم, وإزاء التوتر المعيش من قبل العديد من المسلمين المتأرجحين بين الولاء الضروري للسنة والتكيف الضروري كذلك مع مجتمع زمالهم، وهو التوتر الذي استطاع بعض المؤلفين أن يقفوا فيه على السمة اللافتة جدا التي تسم الإسلام الحديث(76)، سعى الإصلاحيون إلى تيسير الاندماج المسلمين في العالم المعاصر بأن وضعوا وبلوروا لهم ، وهذا وفق روح الإسلام، المسلمين في العالم المعاصر بأن وضعوا وبلوروا لهم ، وهذا وفق روح الإسلام، تصورات لحلول للمشاكل الأخلاقية والثقافية والاجتماعية والسياسية التي تحاصر الوعي الإسلامي.

ن الإسلامية

الإصلاحيون ة الإصلاحية

الة إلا على

مرير النشاط

رآن والسنة وعهم الآمن تفاهة التقليد تتماشى مع

ية للإصلاح اديسيون إلى بين. وهكذا ع الإصلاح

الروح المعززة كيفية أحسن

#### هوامش الفصل الثابي

- (1) أولئك الذين حباهم ب "فتح"أي كشف الأسرار من الكتاب أو الواقع.
  - (2) ذكره مبارك الميلي ، رسالة الشرك، ص 32.
    - (3) جمع بدعة.
- (4) يعتقد أن بابه أغلق منذ القرن العاشر م.
  - (5) "الامتثال للسنة حير من وضع البدع" "كل بدعة ضلالة".
- (6) "المذهب الذي يدعو إليه الإصلاحيون طريق ابتدعها ابن تيمية (الميلي، رسالة الشرك، ص 52).
  - EI, I, p.1234-1235...EI, IV, p.581-583 أنظر (7)
- (8) وما كان يصدق على الجزائر كان كذلك على البلدان الإسلامية الأخرى حيث كانت المرابطية تشكل فرة المجتماعية مهيمنة. أنظر مثلا عن حالة مصر قصة طه حسين المثيرة : شجرة البؤس، القاهرة، 1954.
- (9) L'Esprit des Lois, éd. Garnier, Paris, 1961
- (10) يبدو أن المذهب الرابطي قائم على الحضوع العرع ، وهُو من بقاًيا القاعدة الصرفية التي تقضي بأن يكون الر أمام شيخه الروحي ك "حتة بين يد الغسال". كما أن تقبيل اليد أو الجبهة والركوع من بين الأمارات الحارجية الدلد على تبحيل المرابطيين ورجال الله بعامة.
- (11) نلاحظ أن لفظ الشيخ في اللغة العربية الدارجة بدل في الآن نفسه على : الرجل الطاعن في السن، الأب الأستاذ، المرابطي.
- (12) وحدت العقيدة الإصلاحية بعض الترحاب في أوساط الشبان المسلمين في ما بين الحربين، الذين وحدوا حرك دينية قادرة على تزكية وإن ضمنيا حاجة إلى التحرر على الأقل من خلال أشكال رحيمة مثل التخلي عن الحية والخروج سافر الرأس، وارتداء ملابس على الطريقة الأوروبية.
- (13) سيكون ذلك من علامات الساعة حسب المقولة الإسلامية القديمة."يتخلى الشباب عن ا حترا مهم للمستبن ويفقد المسنون الرحمة بالاصغر فيهم سنا "
- (14) قصيدة شعرية من 68 بينا، المنتقد، عدد 8، 20 أوت سبتمبر 1925، ص 1. أعاد نشرها مبارك الميلي في رسالة الشرك، ص 1. أعاد نشرها مبارك الميلي في رسالة الشرك، ص 315317.
- (15) الشهاب، فيتري 1930، سبتمبر 1930، نوفمبر 1931، فيفري 1932، نوفمبر 1932، ماي 933آ أفريل 1935 نوفمبر 1935، مارس 1936، حويلية 1936، جانفي 1937، ماي 1938.
- (16) مثلا: ممارسة الصلاة الجماعية في سهرات شهر رمضان (التراويح)، وهي ممارسة دشنها الخليفة عمر بن أحصب (...)واصفا إياها ببدعة مستحبة...
  - (17) السجل، ص 61.
  - (18) الشهاب، حوان 1937، ص 176177.

- (19) الشهاب، جوان ا
- 20) تحد نماذج من د 1941 -
- (21) الشهاب، فيفري
- 🕮 الإعتصام، 2: ص
- (23) أنظر الأحاديث ال
- الا إمبانية في الإسلام")
- (24) أدان ابن باديس الم
- ` و كثيرا إلى النقوى
- 25) أنظر هذا النقد الا
- -- ص 33 الا أثر
- مجرل: إحياء علوم البدر
- 25) يرزي الإبراهيمي ه
- الما درجل يسيء للإسلا
- 27 قام الإصلاحيون الح
- حدرضا، الوحدة الإسلا
- (24) أنظر في هذا الصدد:
- 29 الرسالة، ص 86.
- 36 الرسالة، ص 36.
- ا أنَّى) هـذه أمثلة عن الأم
- أُوُلُّ) هل يجوز لإمام - : دخاجة (أو أي حيوا
- الله على يجوز للمر المراكب
- ر الأمر بالفاكهة أم بالإ
  - المعتمر المعتمر
- 🎒 أنظر الجريدة الموالية ا
- عول أهمية هذه الشع
- 🎒 كانت المدارس الرسم
- محكى السين. من بين الأسا

- (19) الشهاب، جوان 1937، ص 177.
- (20) نحد نماذج من هذه الخطب التأبيبنية في أحزاب وأوراد القطب الرباني سيدي أحمد التيجاني، مطبعة ردوسي الجزائر 1941
  - (21) الشهاب، فيفري1930، ص 9.
    - (22) الإعتصام، 2، ص 67.
- (23) أنظر الأحاديث التي تدعو إلى الاعتدال والقسط في ممارسة الشعائر ونبذ الترعات الزهدية وكذا الحياة الرهبانية ("لا رهبائية في الإسلام") في Wensinck, II, p.312
- (24) أدان ابن باديس المماوسات والعادات التي أدخلت إلى الدين الإسلامي من قبل الصوفية والتي انتقلت عدواها إن قليلا أو كثيرا إلى التقوى الشعبية...
- (25) أنظر هذا النقد اللاذع للشيخ البشير الإبراهيمي : لا م فون من السنة إلا (الحديث النالي): تناكحوا تكاثروا، السجل ص 33. لا أثر لهذا الحديث في أحاديث البخاري ومسلم الصحيحة، ويرجع أنه مستعار من كتاب الغزالي المشهور: إحياء علوم اليدن...
- (26) يروي الإبراهيمي هذه الشهادة التي عاشها في (نحاية 1918) حيث قال له أحد الشيوخ المعادين للإصلاحين. مذا الرجل يسيء للإسلام أكثر من اليهود والمسيحين" السجل، ص 39
- (27) قام الإصلاحيون الجزائريون بكفاح مرير ضد التقليد (حول هذا المفهوم أنظر : EI, IV, p.661-662. أنظر رشيد وضا، الوحدة الإسلامية والأخوة الدينية القاهرة، 1948.
- (28) أنظر في هذا الصدد: Wensinck, I, p.152b; V, p.558a; V, p.390b
- (29) الرسالة، ص 86.
- (30) الرسالة، ص 36.
- (31) هذه أمثلة عن الأسئلة التي طرحت على الشهاب: هل دقع رسوم الدخول إلى الأسواق حلال؟ (فيفري) 1930 هل يجوز لإمام يسكن بمنطقة أ أن يؤم صلاة الحمعة في منطقة ب، التي تبعد عن الأولى ب 35كم؟ بعد صرع دحاحة (أو أي حيوان آخر من حيوانات الجزارة) بالحجارة أو بعضا هل يجوز ذعها وهي تصارع الموت؟ (مارس 1930). حل يجوز للمرأة المتزوجة استعمال منتجات مانعة للحمل لأسباب صحية؟ بالنسبة لزكاة الزينون، هل يتعلق الأمر بالفاكهة أم بالزيت الناتجة عنها؟ نموذج الإجابة : يجوز للمرأة استعمال منتجات مانعة للحمل على الا
- (32) أنظر الجريدة الموالية للإصلاحيين: الثبات ، الجزائر، 3 فيفري 1934 ص 12
- G.H.Bousquet, Abrégé حول أهمية هذه الشخصية في الدراسات الإسلامية التقليدية في الجزائر، أنطر de la loi musulmane...,I, p.9-14
- (34) كانت المدارس الرسمية (العاصمة، تلمسان، فسنطينة) تحافظ من خلال تدريسها المواد الإسلامية على التقليد المالكي السني. من بين الأساتدة الذين أثروا على التلاميذ تذكر خاصة عبد القادر المحاوي (ت 1914) الذي كان

بة تشكل قرة

(9) <u>L'Espri</u> ان يكون الرا الخارجية الدالة

السن، الأب،

وحدوا حركة للي عن اللحية

مهم للمسئين

مبارك المبلي في

ىاي 1933.

ممر بن الخطاب

عدوا لدودا لأفكار محمد عبده الإصلاحية ومحمد بن شنب (ت 1929) الذي نعرف ازدراءه للحنبلية الجديدة قاعدة الحركة الإصلاحية الجزائرية (حاصة مقاله حول ابن تيمية في 449-E1, II. p.447

(35) الرسالة، ص 31.

(36) ينصرف ذهننا هنا إلى مشكل حق المبراث بالنسبة للحنثى الذي عالجه خليل بن إسحاق والذي تاقشه المفسرون. أنظر المحتصر ص 252، وبوسكي، المرجع السابق، ج 4، ص 91. أنظر كذلك ملاحظات الشهاب (حوان 1931، ص 488) حول هذه المسألة الغربية التي عولجت في الدروس الرسمية التي رمزت إلى تحاية تفسير المختصر للخليل في الزوايا الجزائرية.

(37) الرسالة ص 13. إن الانتقادات التي وجهتها المدرسة الإصلاحية الى الحيل الجموح نحو الفقه كيين التقليديين تذكرنا بحملات رشيد رضا القوية على علماء الدين الذين كانوا يثمنون ممارسة الفقه أكثر مما يثمنون ممارسة المذهب القرآني الطاهر. أنظر التفسير، 1، ص 447448، 2، ص 30، 3، ص 17، 7576، 5، ص 120...

(38) المنار عدد 22، أكتوبر 1903، ص 599601.

(39) لم يكن في مقدور أعمال م. موران، مثلا، أن تؤثر على الإصلاحيين قيد أغلة، الذين كانوا يشتيهون من وحهة قبلية في أعمال المدرسة الإسلامولوحية الفرنسية وكذا الاستشواق الأوربي بعامة. فلقد كان الإصلاحيون دائما بعتبرون الدراسات الإسلامولوجية هذه التي لا تجري تحت وعاية الجامعات الإسلامية باطلة. ومع ذلك كان بإمكائهم أن يجوا دروسا متمرة لو تجردوا من الأحكام المسبقة وعملوا يمبدأ الحديث الشريف: أطلبوا العلم ولو في الصين...

(40) التفسير 1، ص 447، 2، ص 121.

(41) القرآن الكريم، سورة الاسراء أنظر الشهاب، ماي 1933، ص 289295. في تعليقه على هذه الآية، يسلم ان باديس صراحة بالقوة الخيرة للتتزيل. ولكن في هذا الصدد، ينتقد في الآن نفسه أولئك الذين يعتقدون حصريا في الأدوية العلمية وينكرون القدرة العلاجية للقرآن وأولئك الذين يعتقدون بعكس ذلك ومن ثم يحرمون أنفسهم مر منات العلم الطبي.

(42) ومن ثم نشوء نوع من عملية حسابية للفضائل الخاصة بمختلف الفقرات القرآنية. أنظر مثلا التفاصيل التي أوردها في هذا الباب : A.Jeffrey, Muqaddimatan...., p.65-74

(43) تصريح موجود في عنوان الكتاب نفسه: معارج الوصول إلى معرفة أن أصول الدين وفروعه قد بينها الرسول ﷺ (43) في تفسيره للقرآن، كثيرا ما انتقد رشيد رضا انتفادا شديدا "المقهاء"الذين يعتقدون أن أساس العلم الشرعي يكسن في معرفة الفقه...

(45) من بين النصوص القرآنية التي تدعو المسلمين إلى العودة إلى الكتاب واستلهام الهدى منه، نذكر: 4، 50 23. 48 68 37، 30 30، 34 68

(46) Wensick, I, p.270a; III, p.517a (47) التفسير، 7، ص 139، 198,

(48) الشهاب، فيفري 1934، ص 195.

ه ما لا يفرض نف أكر أنظر الإعلان ال (أ أ) الشهاب، فيفره 52) الشهاب أفريل اللهاب، أفريل -5) الشهاب توفمبر 55) يظهر مفهوم آال الحروبة) ينم لديه عر ب للسفة عمد عبده ال 55) الشهاب، ديسم (37) مشكاة المصابيح 53) مكان يقع على ا احة الهجرية نفسها (2 ر 5°5) الخليفة الخامس. الرقي أو حرم شاركت حادث عند النرول بقبره الشهاب، حانفي الله الشنت في تلمسال (63) حول هذه المؤسس الشهاب، أوت، ( وَيُ كُنب محمد عبده كنف عن أسراره بك المسي) بالترر القليل ف التصارحم للحهل وعزود (5 أ) حول هذا المؤلف أ (67) أنظر محاولة الشاطير سبیا بدع بأی شکل مر حارة المذهب الإسلامي

ع ب اعتماده...

.6 5 .5 , mill 168

َ اللهِ عَناوِلَ ابن بادرِ عناوِل ابن بادرِ (49) يتناول ابن باهيس الآية 4 السورة 53، من حيث معناها المطلق وبناء على ذلك يخول للسنة مترلة الشيء المترل. وهو ما لا يفرض نفسه حسب السياق. نميل هنا إلى الاعتقاد بأن هناك تأثيرا لمذهب ابن حزم في مجال الحديث...

(50) أنظر الإعلان الموجود في سورة النور55 الآية 24.

(51) الشهاب، فيغري 1932، ص 73.

(52) الشهاب أفريل 1930، ص 138، ماي 1930، جويلية 1930، سبتمبر 1930، اكتوبر 1930...

(53) الشهاب، أفريل 1930.

(54) الشهاب نوفمبر 1930.

(55) يظهر مفهوم "السعادة" دوريا في الأبحاث الأخلاقية لابن باديس. هذا الحضور الدائم لفكرة السعادة (الدنيوية أو لأحروبة) ينم لديه عن سعة فكره وعميق انشغالاته الإنسانية. وهذا تتماهى "فلسفة ابن باديس الدينية"بشكل واضح مع فلسفة محمد عبده الذي يرى بأنه لا يجب أن يكون الدين تسلطا ونظاما سلبيا بل وسبلة للتحرر والترقية للإنسان...

(56) الشهاب، ديسمبر 1930، ص 659.

(57) مشكاة المصابيح، ج 3، ص 154.

(58) مكان يقع على بعد عشرة كم جنوبي شرقي المدينة المنورة. وهنا بني حسب الروايات أول مسجد في الإسلام في السنة الهجرية نفسها (622).

(59) الخليفة الخامس.

(60) أَ. حرم شاركت إلى حانب زوجها في الحملات البحرية الأولى للمسلمين على الإمبراطورية البيزنطية. توفيت في حادث عند الترول بقبرص حيث دفنت. عنها وعن زوجها أنظر: مشكاة المصابيح، ج 3، ص 637 و 701.

(61) الشهاب، حانفي 1934، ص 1112.

(62) دشنت في تلمسان في 27 سبتمبر 1937 وسط احتفال حم. أنظر الشهاب، أكتوبر 1937، ص 349.

(63) حول هذه المؤسسات الإسلامية أنظر: EI, II, p.128-129

:64) الشهاب، أوت، 1939، ص 344.

(65) كتب محمد عبده ما معناه: لين كان الإسلام هو الدين الأول الذي خاطب العقل، داعيا إياه إلى دراسة الكون و كشف عن أسراره يكل حرية ودون قيد سوى الحفاظ على ميثاق الإيمان ، فكيف اقتصر المسلمون (في بحال البحث العدمي) بالترر القليل في حين أن الكتيرين منهم أغلقوا على أنفسهم باب المعرفة، ظانين أن بصنيعهم هذا سيرضون الله التعمل عروفهم عن النظر في حسن تدبيره "(رسالة التوحيد، ص196).

66) حول هذا المولف أنظر 14.374 GAL, S, II, p.374

67) أنظر محاولة الشاطبي المحتشمة في كتابه الإعتصام، قصد إقامة (...) تمييز بين بين العبادات، التي لا يمكن أن تدخل شيها بدع بأي شكل من الأشكال والمواد المدنية وممارسات الحياة العامة التي لا يمكن أن يخشى بصددها البدع (في حدود المذهب الإسلامي العام). يحذه الكيفية، أراد الشاطبي أن يرد على الخليط الذي أراد يعض المولفين المالكيين من لعرب اعتماده...

.38 ،6 5 ،5 ، سفضا ،68 .

ديدة قاعدة

، الفسرون. ن 1931،

للخليل في

، التقليديين سة المذهب

، من وجهة ثما يعتبرون ضم أن يجنوا

الآية، يسلم ، حصريا في هم من منافع

الني أوردها

الرسول ﷺ علم الشرعي

و23 50

(69) القرآن الكريم، 5، 5 6، 88.

(70) مثل الونشريسي (أبو العباس أحمد التلمساني)/ متوفى في 1508. في كتابه التوليفي الموسوم المعيار حبث عالج البدع المسجوحة إن قليلا أو كثيرا ، يصنف ضمن الممارسات الممجوحة، في نهاية القرن الخامس عشر، تبني الكرسي والطاولة وتزيين المنازل الخاصة واستعمال الفضة. واستعمال الأليسة المصنوعة من قبل المسجين....

(71) التفسير، 7، ص 395. نسجل أن رشيد رضا ينكر نزعة بعض المفسرين المحدثين مثل الطنطاوي جوهري الذي يشكل تفسيره "الجواهر الحممان في تفسير القرآن"عملا تفسيريا هائلا. ..

(72) الشهاب، أوت، 1939، ص 344.

(73) هذه عبارة استعرناها من الحديث الذي معناه : من أراد تلاوة القرآن غضا كما أنزل، فليرتله على طريقة ابن أم عبد أي ابن مسعود...

(74) أنظر ملاحظة محمد عبده: كنت أرفع صوتي لتحقيق عملين: الأول: العمل الدبني الذي يتمثل في تحرير الفكر من قبود المحاكاة وفهم الدين كما كان يفقهه أرائل المسلمين قبل أن تحصل بينهم المناقشات...

(75) تحديد الفكر الإسلامي، ص 165.

H.A.R. Gibb, Les tendances modernes de l'Islam, trad. B. Vernier, Paris, انظر: (76)

الفصل ا

إن الدين ربس غريبا إ ير اللاهوت لكن اليه

تعمينا اولا ثق هذا البحث أ ورح المسلمين

إن المذه الذي يوثر الب أولا بأنه يست [ . التأكيد

قصد آ 2. محاربة نظامها

المتنوّرة سعالج إذن اأ

# الفصل الثالث

### المذهب الفقهي

إن الدين من الوجهة الإصلاحية يجب أن يكون صورة وفية للدين في عصر النبوة. وليس غريبا إن سعى الإصلاحيون إلى إعطاء تعليمهم الديني قاعدة لاهوتية صلبة بالاستناد إلى اللاهوت الإسلامي الأول.

لكن البحث الفقهي الذي خاضه الإصلاحيون شكل من أشكال البيزنطية، فهو ليس تسمينا ولا نقدا للمذاهب اللاهوتية التي بلورها الكتّاب الكلاسيكيون والمحدئون. ويتمثل هذا البحث أساسا في نوع من التوضيح مجعول للإبانة عن بساطة اللاهوت القرآني وتحرير روح المسلمين من معتقدات عرضية ذات أصول صوفية لا تنكر.

إن المذهب الفقهي للإصلاحيين الجزائريين، فضلا عن وجهه البيداغوجي الصرف الذي يؤثر البساطة على التبحر لأن الأمر يتعلق أولا بلاهوت موجه لعموم الناس يبدو أولا بأنه يستحيب لهدف مزدوج:

- التأكيد القوي على التوحيد الإسلامي والتشديد على بساطة المعتقد الإسلامي قصد المواءمة ما أمكن بين الإيمان ومستلزمات الفكر في العالم المعاصر.
- عاربة المرابطية المشتبه في كولها تسعى إلى تكييف الفقه الإسلامي مع حاجات نظامها وإشاعة معتقدات لا تتماشى مع معطيات القرآن والسنة في الأوساط غير المتنورة.

سنعالج إذن الذاهب الفقهية للمدرسة الإصلاحية الجزائرية وفق هذا التصور المزدوج.

سوم المعيار حيث عالج س عشر، تبني الكرسي

طنطاوي جوهري الذي

يرتله على طريقة ابن أم

حثل في تحرير الفكر من

H.A.R. Gibb, Le 1949.

# 1. الفقه في خدمة التوحيد

كانت مهمة الإصلاحيين الأساس في الجال الفقهي تنعثل في إحياء التوحيد الإسلامي من حيث صفاؤه الأول. الواقع أن المسلمين الجزائريين، حتى على أبسط المستويات، كانوا واعين بالمطلب الإسلامي الأساس: التوحيد. فحميع صلواقم وعباراقم الورعة ونداءات المؤذن والشهادة المذكورة في كل المناسبات تذكّرهم دوما بمفهوم التوحيد الإلهي. ومن ثم هل كان من الضروري بمكان تخصيص جهد جمّ لإشاعة الفقه التوحيدي في صلب الجماعة الإسلامية للجزائر؟

لتفسير بعد ومدى الجهد الفقهي للإصلاحيين يجب أولا الإبانة عما كانوا يقصدون على التوحيد. صحيح أن المحتوى المذهبي للتوحيد مصوغ على الأقل من حيث أوجهه الأساسية منذ القرن الحادي عشر أي منذ أن ساد مذهب الأشعري كمذهب أساس للسنيين (أهل السنة والإجماع) في المجال اللاهوني(1). بالنسبة للإصلاحيين الجزائريين ورثة المالكية المغاربية ذات التقليد الأشعري(2) والفكر الحنبلي الجديد القريب من المذهب الأول (كما يصوره أحمد بن حنبل وأهل الحديث الأوفياء للمصادر التقليدية)، يجب على صياغة التوحيد أن تندرج في الخط الأصلي الذي هو السبيل الأوسط في الفقه الإسلامي. هذا ويحدد مبارك الميلي عقيدة الحركة الإصلاحية بوضوح على النحو التالي: "فنحن بالعقيدة السلفية قائلون ولما مات عليه الأشعري موافقون..." (3).

هذا الموقف الفقهي الإصلاحي لبس بمختلف كثيرا عن المذهب الجاري اعتماده في البلدان المغاربية. فالشهادة الأشعرية تطابق بوجه عام الشهادة التي أشاعها التعليم الديني الراسخ جدا في التقليد البيداغوجي الإسلامي في الجزائر سواء في الزوايا أو المدارس القرآنية الأكثر بساطة: يتعلق الأمر بمصنف صغير فقهي وشعائري وضع شعرا (بحر الرجز) لعبد الواحد بن عاشر عنوانه "المرشد المعين"(4). في تمهيد هذا "الدليل" مباشرة بعد

العبارات الورء ويندرج في طر السنيين الفقهي

غير أنه لا

الدينية، يظهر المذهبهم. لكن وهو في الواقع على الأفكار الالمحكار الالمحكار الالمحيد أو كثيرا في إرا

أو أي ترميز أو على المذهب ال الأشعرية يستثير

و لما كان ا

إغواءات التشبيه موضوعها الإح هذا الباب أوفيا معاذ بن حبل (ا أمكن على الإ

المعطيات المترلة

الإصلاحيين القه

العبارات الورعة ينبهنا صاحبه بأن عرضه مطابق لعقيدة الأشعري والتعليم الديني لمالك ويندرج في طريقة حنيد الصوفية (5). وهكذا ثلاحظ بأنه ليس هناك قطيعة بين مذهب السنيين الفقهي ومذهب الإصلاحيين في الجزائر.

غير أنه لا يجب علينا أن نغفل بأنه في المجال الفقهي كما في المجالات الأحرى للمعرفة الدينية، يظهر الإصلاحيون رغبة "في العودة إلى المصادر"التي هي إحدى الميزات الأساسية المذهبهم. لكن لتن كانوا لا يسمحون لأنفسهم بالاحتجاج على المذهب الفقهي للأشعري وهو في الواقع الأمر الذي يخلص إليه نقد الأشعرية لدليلهم الأكبر رشيد رضا للاقتصار على الأفكار التي دعا إليها في هذا المجال السلف الصالح، فذلك لأن المذهب الأشعري الأصيل يستحيب للمتطلبات الإصلاحية من حيث أنه يستحيب ل "إرادة غريبة إن قليلا أو كثيرا في إرجاع قيمة الغيبmystère للتوحيد الرباني"(7). لكن التصريح بالسر المطلق للرب هو من بين الانشغالات المركزية للإصلاحيين الذين يحجمون عن أي تأويل مشتط أو أي ترميز أو أي سبيل مفتوح على التشبيه. ولئن كانوا يبنون مذهبهم الفقهي مباشرة على المذهب الأشعري الأول، فإن ذلك مرده دون شك إلى الخشية التي كان أتباع على المذهب الأشعرية يستثيرونها فيهم، والذين كان بعضهم مشبعا بالصوفية (8).

ولما كان الإصلاحيون حريصين على تحاشي التأثر باللغة الصوفية ومن ثم الإفلات من إغواءات التشبيه، فقد اجتهدوا في تنقية المفاهيم الفقهية واختزال تعاليمهم العقيدية التي موضوعها الإحاطة الواضحة بالذات الإلهية إلى أقصى حد ممكن. وبما أن الإصلاحيين في هذا الباب أوفياء لتقليد يمكن العودة به إلى الخليفة أبي بكر (ت.634) والصحابي التقي معاذ بن حبل (ت.640)، فهم يلجؤون طواعية إلى التوقف وحتى التوفيد قصد الحفاظ ما أمكن على الإخلاص والشهادات(9). ولولا الإكراهات البيداغوجية وضرورة تيسير المعطيات المتزلة لتلاميذهم، دون إلغاء التعابير ذات الطابع الفقهي، ألم يكن في مقدور الإصلاحيين القضاء بتفاهة "أي صيغة عقيدية أخرى غير الشهادة" (10).

الإسلامي ت، كانوا ونداءات ومن ثم

في صلب

يقصدون ث أوجهه ب أساس ريين ورثة ن المذهب

الإسلامي. ب: النحن

يجب على

عتماده في الديني الديني و المدارس كر الرجز)

باشرة بعد

كان المنطق الإصلاحي قد اقتضى مثل هذا الانسحاب إلى مواقع دينية أكثر قدما ومن ثم الأقرب من التعبير الأصيل عن "الرسالة المحمدية". فما هو صالح للسنة يصدق أيضا على العقائد والأخلاق والفقه. لقد سعى الإصلاحيون، من خلال رغبتهم في إحياء التوحيد الإسلامي في بساطته الأولى، إلى ترقية الوفاء للأصول، الذي يشكل الشهادة بامتياز لدى السلفية، الذين يرون بألهم ممثلوها الحقيقيون.

ثمة في المساعي الفقهية (وكذا المنهجية) للإصلاحيين الجزائريين، وكذا في مواقفهم الثقافية، دون شك، تأكيد على ميل تاريخي عميق. ونقصد بذلك رغبة عارمة في إعادة اكتشاف وإظهار المعطيات الدينية والثقافية التي يتعرف فيها المسلمون على وعيهم العربي الإسلامي والمساهمة الشخصية أي ليس عن طريق المواقف الذاتية والفكرية فحسب بل أيضا حسديا في الاستمرارية الموضوعية للإسلاموية في الجزائر.

ويكمن أصل مثل هذه الانشغالات لدى الإصلاحيين الجزائريين في حشبتهم من أن ينقطعوا عن ماضيهم وأن بجرموا من تراثهم الثقافي بسبب الأوربة européanisation الآخذة في التعاظم والتي تعرض لها الأهالي وبداية سيرورة إعادة بناء لغوي وسوسيولوجي للثقافة الجزائرية تحت تأثير المدرسة والحضور الفرنسيين. ولما كان الإصلاحيون الباديسيون مسكونين بمخاطر مسخ الشخصية التي كانوا يظنون أن الأمة مهددة في القريب العاجل بها ولما كانوا واعين بالتغلغل التدريجي للذهنية الغربية في الروح الجزائرية، فقد سعوا إلى التشبث بكل الوسائل بالعرى العربية الإسلامية.

هذه البرعة الماضوية (المشدودة إلى الماضي) تفسر جزئيا على الأقل توجه الفقه الإسلامي. ويطابق الجهد الرامي إلى تصفية الصياغات الفقهية والجرد الجم للجهاز التأملي الذي موضوعه الغيب إرادة الإصلاحيين في الاضطلاع شيئا ما بالسنة القديمة حدا حتى وإن أدى ذلك إلى تقهقر الإحاطة والإدراك وحتى العقلنة التي يطالب بها بصوت عال بعض دعاقم.

ذلك أن وإما لدحض هو الدين الذ سوى مصادر بال لصالح الإ

ومتأثرة أكث الإسلام، فإد ضوء التوجع تضاعف بفع ان ملا

ورغم أ

الإصلاحيين وفضلا عن تشدد إزاء إغضاب ال الهرطقة. و بالعبارات أ

ومهم أو بدافع ا للسلفية، "العقلانيين تطور في ا ذلك أن المؤلفين الإصلاحيين يستدعون طوعا حجة العقل إما لمحاربة الشعوذة الشعبية وإما لدحض معتقدات غذتما التقاليد والتعليم المرابطي. لكن لطالما صرحوا بأن الإسلام هو الدين الذي تتماشى تعاليمه أكثر مع المتطلبات العقلية، ومع ذلك لم تشكل محاجتهم سوى مصادرة على المطلوب. إننا لا نعثر لديهم على أية محاولة لبلورة تأمل عقلاني ذي بال لصالح الإيمان.

ورغم ألهم طمحوا إلى جلب شبيبة جزائرية متفتحة أكثر فأكثر على الثقافة الفرنسية ومتأثرة أكثر فأكثر بالإيديولوجيات المعاصرة الأقل انتصاراً للإعان الديني إلى كنف الإسلام، فإن الإصلاحيين لم يتجرأوا على إعادة فحص الصلات بين الإيمان والعقل في ضوء التوجهات الجديدة للإسلام. ذلك أن موقفهم المتردد إزاء مثل هذا المشكل قد تضاعف بفعل تحفظهم الحذر بل بخشيتهم الصريحة من المعتزلة (11).

إن ملاحظاتهم القليلة التي نعثر عليها في كتاباتهم حول المعتزلة تعطينا الانطباع بأن الإصلاحيين الجزائريين كانوا يقتصرون على تحذيرات ابن تيمية من "البدعة"المعتزلية (12). وفضلا عن هذا نحن نعرف بألهم كانوا تحت تأثير رشيد رضا الجم، الذي كان متشددا أيما تتندد إزاء المعتزلة (13). يمكن أن نضيف بأن الإصلاحيين كانوا حريصين على عدم إغضاب الرأي العام الإسلامي الذي كان ينظر إلى المذهب المعتزلي بوصفه نوعا من المرطقة. وهكذا عمدت الشهاب عند دفاعها عن الوهابيين بالجزيرة العربية، إلى تبرئتهم بالعبارات التالية: "الوهابيون سنيون ولبسوا معتزلة كما يعتقد في الجزائر" (14).

ومهما كان الأمر، سواء بدافع الوفاء للتقليد الحنبلي الجديد الذي كان عزيزا عليهم أو بدافع الحنشية من الظهور في نظر زبائنهم الشعبيين كمحدثين وليس كأتباع جيدين للسلفية، امتنع الإصلاحيون الجزائريون عن كل ما من شأنه أن يجلب لهم تحمة "العقلانيين" المشينة. وهذا ما قد يفسر لماذا ظلوا غير آجمين بالتيار المعتزلي الجديد الذي تطور في المشرق في صلب التعليم الفقهي لمحمد عبده (15).

ئر قدما يصدق

ر إحياء الشهادة

مواقفهم إعادة م العربي سب بل

europe يولوجي اديسيون ماجل کا

سعوا إلى

م من أن

جه الفقه ز التأملي جدا حتى

ات عال

هذه هي الأوجه السلبية في المذهب اللاهوتي للإصلاحيين الجزائريين. فهم لا يرفضون تزكية التأويلات اللاهوتية القروسطية وما بعد العصر الوسيط فحسب، بل يبدو ألهم يجهلون تجديد الفكر الفقهي في الإسلام المعاصر. ترى هل كان مثل هذا الموقف قمينا بأن يخدم قضيتهم؟

إن الإشادة العارمة بالتوحيد، من حيث صيغتها الخالية من الزخرف، أو الأكثر وضوحا والأكثر إرضاء للروح المعاصرة، يبدو أنها تستجيب لدى الإصلاحيين لانشغالات ذات طابع ديني وأخلاقي. لننظر في هذين النوعين من الدواعي.

## أ. الدواعي ذات الطابع الديني

لما كان الإصلاحيون الجزائريون أوفياء لتقاليد ضاربة في القدم، التي لا تتجرأ على التأويل الجريء، ولما كانوا من دعاة التفسير الأقرب – ما أمكن – من المعنى الحرف، فقد أرادوا تحاشي أي تجاوز أو خرق للمعطى المكتوب. فالقرآن، في كثير من الآيات، يدعو إلى عدم الركون إلى الخيال وضلالاته وعدم الانصياع للحدوس الشخصية (16). و ينتقد المشركين الذين يعزون تعسفا صفات الله لا تتماشى وسمو التوحيد (17). أخيرا، يصرح القرآن بأن الخطيئة الأكبر إزاء الله هي خطيئة الشرك (18).

يتمثل أساس فقه المدرسة الإصلاحية الباديسية في نوع من الدفاع العارم عن التوحيد المطلق. لكن لما كان هذا التوحيد محددا في المنظور الإصلاحي بسلسلة من الالغاءات والصيغ السلبية، فإننا نلفي أنفسنا أمام لاهوت يرمي أكثر إلى الإشادة بالتوحيد والسمو الربانيين أكثر منه إلى تناول خطابي لله. فحصة التأمل الصرف الذي يوفر معلومات فقهية ومعجما ميتافيزيقيا جديرا بالاهتمام نجدها محصورة في "الفقه"الإصلاحي. ربما يتعلق الأمر بساطة بقلة التحضير وضعف الوسائل الفكرية لدى الإصلاحيين الجزائريين. في كل بساطة بقلة التحضير وضعف الوسائل الفكرية لدى الإصلاحيين الجزائريين. في كل الأحوال، يبدو أن الوجه الإيجابي لعملهم اللاهوتي يقتصر على احتجاج دائم وقوي على

مختلف مظاهر الشرك مرابطيين من جهة أخد لقد ترك لنا أهم شرك علما بأن الترا و لدامغ. سننظر هاهنا 1. كثيرا ما يعود شرك وإلى ضرورة ا

"شهاب": "ق*ل هذه* م*ن المشركين* "(سورة والجدير بالملاحظ

الحجاج القاصدين مك

كانت أو خفية، للشم

عمى الدوام في شكل.

المرسة مطبقة على أح المدأ القائل بأن الشر الإسلاميين، عقد العزم الشكل إما تجليات للش المقه الإصلاحي الذي

هل نحن بحاجة موضوعات لا تنضب عملا صالحا (أو طالح سوى الله فإن ذلك يا

أيضا السبل التي قد تؤ

ين. فهم لا سب، بل يبدو الموقف قمينا

أو الأكثر
 بن لانشغالات

لا تتجرأ على الحرف، فقد الآيات، يدعو (16). و ينتقد أخيرا، يصرح

من الالغاءات وحيد والسمو علومات فقهية عما يتعلق الأمر ريين. في كل سم وقوي على

م عن التوحيد

مختلف مظاهر الشرك التي يظنون ألها ثاوية في الدين الشعبي من جهة، وفي تعاليم وأعمال المرابطيين من جهة أخرى.

لقد ترك لنا أهم منظري الحركة الإصلاحية الباديسية صفحات قوية حول مفهوم الشرك علما بأن الترعة السحالية كثيرا ما تطغى عندهم على الدحض المذهبي الصريح والدامغ. سننظر هاهنا في بعض العينات من كتاباقم التي عالجت التوحيد.

1. كثيرا ما يعود ابن باديس قائد المدرسة الإصلاحية في دروس التفسير القرآني إلى الشرك وإلى ضرورة المحافظة على التوحيد من كل عدوى مباشرة أو غير مباشرة، ظاهرة كانت أو خفية، للشرك (19). فتوجه التوحيد لدعوته الدينية كثيرا ما يذكر به القارئ على الدوام في شكل شعار مستلهم من القرآن وموجود في إطار مزخرف على يمين عنوان "الشهاب": "قل هذه سبيلي أدعو إلى الله على بصيرة أنا ومن اتبعني وسبحان الله وما أنا من المشركين "(سورة يوسف).

والجدير بالملاحظة أن ابن باديس، في دروس التفسير ودعواته وخطبه الموجهة إلى الحجاج القاصدين مكة، مثلا(20)، لا يتبنى نبرة الفقه المدرسي. ففقهه هو قبل كل شيء مارسة مطبقة على أحوال عينية موجهة في أغلب الأحيان لمعارضة المرابطيين. فانطلاقا من المبدأ القائل بأن الشرك يمثل خطيئة لا تغتفر بامتياز(21)، وأكبر مسخ للدين والمثل الإسلاميين، عقد العزم على تحذير قرائه من ممارسات ومعتقدات أحيانا تافهة في الظاهر شكل إما تحليات للشرك لا مراء فيها أو استعدادات مواتية للانحراف صوب الشرك. إن الفقه الإصلاحي الذي تغذيه الأخلاق الدينية لا يشحب "حالات"الشرك الموصوفة بل أيضا السبل التي قد تؤدي إلى الشرك.

هل نحن بحاجة إلى أمثلة؟ إن الممارسات الدينية الشعبية والمذاهب المرابطية توفر موضوعات لا تنضب للنقد الإصلاحي. إن الأمل في أن يحقق رجل دين (مثلا المرابطي) عملا صالحا (أو طالحا) ينم عن الاعتقاد بأن هذا الرجل مزود بسلطة أو قدرة لا يملكها موى الله فإن ذلك يعني أيضا مناهضة التوحيد(22). فالتوجه إلى أحد الأولياء بالقول:

"إن شاء الله وإن شئت أنت! "معناه الشرك بالله (23)، كما أن توجيه الدعاء لمحلوق بشري معناه نسبان أن الأدعية البشرية يجب أن توجه لله وحده(24). فتبحيل رجال الدين كما يفعل اليهود أو المسيحيون باعتبارهم "آلهة" تجاهل لأحد مبادئ التوحيد أي أن الله هو رب العالمين (25).

قد لا نفرغ من ذكر الأمثلة التي يعرضها النقد الإصلاحي للمعتقدات الشعبة والمرابطية في الجزائر. إن أعمال ابن باديس كما أعمال كبار الدعاة الإصلاحيين هي على الصعيد الفقهي والأخلاقي عبارة عن عمل قوامه الكشف عن الشرك عبر المعتقدات والممارسات الدينية للطائفة الإسلامية في الجزائر. فالإصلاحيون الجزائريون الباديسيون كزملائهم في المدرسة السورية المصرية المتشبعين بمذهب ابن تيمية، يلقنون، اقتفاء لابن تيمية، بأن الشرك قد يصيب الأرواح بشكل لا يتصور وأن دبيبه قد يكون أخفى من دبيب النمل "(26). الأمر الذي يفسر إلحاحهم على أوجه الشرك كما لو أن المجتمع الإسلامي الجزائري حقا مجتمع مشرك. هذا الإلحاح كان من القوة بحيث لم يتحل الدعاة الإصلاحيون بروح القسط وروح السلم اللتين كان قائدهم ابن باديس يتحلى بمما. وهذه الملاحظة تصدق أيضا على الشيخ الطيب العقيي.

2. الطيب العقبي. لقد لفت هذا الشيخ الجزائري ذو التكوين الحجازي والوهابي الأنظار بفضل قوته الخطابية باللغة العربية وبحماسه الجم ضد المرابطية، وهو حماس قل نظيره في الجزائر خلال ما بين الحربين. فانتقاداته الشديدة للمرابطيين ومن وقف إلى جانبهم تجاوزت كثيرا إطار الدحض الديني أو النقد الأخوي. كانت هذه الانتقادات في الغالب تكتسى مظهر الحاكمات السياسية والهجاء الساخر حيث يفضي الانفعال ويؤدي بالمؤلف إلى اعتماد لغة بعيدة جدا عن البلاغة المقدسة. لم يكن الطيب العقبي، في هجماته المتكررة على المرابطيين يتواني أبدا في تحميل هؤلاء الخطايا التي هي من قبيل الشرك. سنقتصر هاهنا على الإشارة إلى نص نرى أن الشيخ قد أعمل فيه النظر أكثر من غيره، لأنه يشكل نوعا من البيانات المناهضة للمرابطية، نشر في أوت 1925 في جريدة ابن

ديس الإصلاحيا الله الخالص"، ولببت63). ولك عريزين على الإ ورثيقة يسمح لنا أ) يتحسر الع يتحسر على انتظ محيح:

ب) بعد ذلك

حطلبات الإصلا

ج) الإعلان على العوار (17). الخوار ج(17). والسنة (23). والمقرآنية بقبول الوداد (26). إذ المرازعومون) ليسائز عومون) ليسائز المائز المائ

أولئك الذين ي

الدعاء لمخلوق تيل رحال الدين لد أي أن الله هو

وتقدات الشعبية الحيين هي على المعتقدات عبر المعتقدات يون الباديسيون ون، اقتفاء لابن المحون أخفى من الو أن المحتمع لم يتحل الدعاة

حلى بمما. وهذه

حجازي والوهابي وهو حماس قل وهو حماس قل ومن وقف إلى أنه الانتقادات في الانقعال ويؤدي عقي، في هجماته من قبيل الشرك. أكثر من غيره،

باديس الإصلاحية "المنتقد" في شكل قصيدة شعرية (27). في هذه الوثيقة الموسومة "إلى الدين الخالص"، يشير العقبي بصريح العبارة إلى مفهوم الشرك مرتين (البيت 38 والبيت 63). ولكن المؤلف لم يعالج في الواقع في قصيدته الطويلة هذه سوى موضوعين عزيزين على الإصلاحيين الجزائريين: أ) البدع وب) الشرك. إن التحليل السريع لهذه الوثيقة يسمح لنا بالوقوف على أفكار الطيب العقبي التي تتعلق بالشرك.

 أ) يتحسر العقبي في استهلال مكون من أربعة أبيات على الهيار السنة في بلاده كما يتحسر على انتشار الجهل وعبادة الشيوخ والأجداد وانتصار العادات المحلية على الدين الصحيح:

"لست منهم لا ولا مني همو ويلهم يا ويلهم يوم المعاد"(البيت الخامس) ب) بعد ذلك يوجه دعوة من أحل "العلم"(لا شك أنه يقصد بالعلم العلم الديني المطابق

لمتطلبات الإصلاحيين، وهو سبيل الخلاص الوحيد بالنسبة للإنسان (الأبيات 1215).

ج) الإعلان عن معتقده (الأبيات 1628). يقول أنه ليس من دعاة البدع ويمج شطط الخوارج(17). فهو من أتباع السلف(21). وحجته في ما يذهب إليه هي القرآن(22) والسنة(23). ولا يلتمس أجرا لقاء دعوته الدينية (إشارة إلى الأعوان الرسميين القيمين على الشأن الديني الإسلامي الذين يتهمهم الإصلاحيون ب"بيع كلمة الله"حسب العبارة القرآنية بقبول أجر إداري مقابل وظائفهم العبادية الصرفة) ولا يلتمس حتى الاعتراف أو اللوداد (26). إن سبيله هو سبيل العلم والذكاء والتأمل والاجتهاد(27).

د) نقد المرابطية (الأبيات29-44). الشيوخ (أي المرابطون والأولياء الصالحون المزعومون) ليسوا بكائنات عليا خارقة يطول سلطالها كل شيء(29). فبعضهم يدعون الناس إلى الخضوع تماما لحؤلاء "الأشياخ"حتى ينالوا النحاة يوم القيامة(31). أما هو، فيرفض هذا المعتقد(35) ولا يقبل أن يستجدى المرابطون، علما بألهم هم أنفسهم غير قادرين على الدفاع عن أنفسهم من متاعب الحياة اليومية الصغيرة(36). كما أنه ليس من أولئك الذين يتقربون من "أصنامهم" (37). كما ينتقد ويوبخ أولئك الذين يشيدون القبور

الهياكل و"صروح الغي" احتفاء بالأولياء والأموات بوجه عام(39). ويلقي بلعنته على المرابطيين (41) ويعلن خصومته على هؤلاء "فرادي أو جماعات"(42).

ه) ذكر بعض تجليات الشرك (الأبيات 4866). في هذا الجزء الأهم في قصيدته، يعرض الطيب العقبي الخطوط العريضة لدينه، الأمر الذي يمكنه من إقامة التوازي بين التوحيد الإصلاحي الخالص والانحرافات والبدع المنسوبة للمرابطية. يقول: "لست أدعو غير ربي أحداً وهو سؤلي وملاذي والعماد" (48) ويقول لخصومه أيضا:

"فاعبدوا ما شئتموا من دونه ما عنايي منكمو ذاك العناد" (50) "لست منقادا إلى طاغوتكم بظي البيض ولا السمر الصعاد" (51) "لم أطف قط بقبير لا ولا أرتجي ما كان من نوع الجماد" (52) "لست أكسو بحرير جدنًا نخرت أعظمه من عهد عاد" (53) "لا أشد الرحل أبغي حجة قربه تنفعني يوم التناد (54) "حالفا كل يمين أنه سوف يقضي حاجتي ذاك الجواد" (55) "داعيا ربي لهم مستغفرا راجيا للكل في الخير ازدياد" (60) "والذي مات هو المحتاج لي هكذا أقضي ولا أخشى انتقاد" (61)، "لا أنادي صاحب "والذي مات هو المحتاج لي هكذا أقضي ولا أخشى انتقاد" (61)، "لا أنادي صاحب القبر أغث أنت قطب أنت غوث وسناد" (62) "قائما أو قاعدا أدعو به إن ذا عندي شرك وارتداد" (63)، "من له أماؤه الحسني وهل أحد يدفع ما الله أراد" (64)، "(65)، "من له أماؤه الحسني وهل أحد يدفع ما الله أراد" (64)، "(65)، "حسبي الله وحسبي قربه علمه رحمته فهو المراد" (66).

هذه هي الخطوط العريضة لهذا العرض الفقهي الغريب المصوغ شعرا. ويبدو أن انتقادات الكاتب موجهة للمرابطيين. يلاحظ في العبارة مبالغة بينة في تضخيم الأخطاء المنسوبة للمرابطية، علما بأن بعضها لا يصمد أمام التحليل المعمق. إن نزعة العقبي في تضخيم "انحرافات" خصومه والوصف الساخر للدين المرابطي قد تفسر برغبة العقبي في إلهار مخيلة القراء بتقديمه المرابطيين كأناس جديرين بأن يطردوا من دائرة الإسلام السين نظرا لممارساقم و"بدعهم". لكن يبقى من الصعب، في قصيدة شعرية، أيا كان طولها، إجراء نقد حدي أي دقيق وأمين للحجج المنسوبة للخصم. إن هذه القصيدة نموذج

للمحاكمات ال العقبي بوجه خاص

تكمن أهيا

الموجهة للمرابطي تحت خانة الشرك شك أن العقبي حججه(29). وم اله ثائقية.

ي جال الفقة:
مقالات في التنوي
المسلمين الجزائرية
كان من القوة بحي
كان عليه أن ينقّع

استهل نص عضوا فيها بقوة ا هذا التنبيه: "لبس

يلقي بلعنته على

قصيدته، يعرض زي بين التوحيد ت أدعو غير ربي

الست منقادا إلى الرجحي ما كان لا أرجحي ما كان له عاد" (53) "لا له سوف يقضي لخير ازدياد" (60) لا أنادي صاحب به إن ذا عندي

اد" (64)، "(65)،

شعرا. ويبدو أن تضخيم الأخطاء ن نزعة العقبي في برغبة العقبي في لئرة الإسلام السني أيا كان طولها، والقصيدة نموذج

للمحاكمات السريعة للمرابطية التي تصدر عن بعض السحاليين الإصلاحيين والطيب العقيى بوجه خاص.

تكمن أهمية القصيدة هذه في نظرنا أكثر في ذكرها وإيرادها للتهم الإصلاحية المرجهة للمرابطية منه في نوعية المحتوى الإيديولوجي. إن حل هذه التهم يمكن إدراجها تحت خانة الشرك. أما المحاجة فهي تافهة، ذلك أن الكاتب يكتفي بتصريحات عقيدية، ولا شك أن العقبي هاهنا يصدر عن تقليد مناهض للمرابطية كان ابن تيمية أحد أبرز حجمه (29). ومن ثم يحق لنا إهمال القيمة المذهبية لهذه القصيدة والاعتداد فقط بقيمتها الوثائقية.

والحال أنه من حسن الحظ أن لا يقتصر المذهب الإصلاحي في المحال الفقهي على بعض النماذج من التفسير القرآني لابن باديس المتعلقة بالشرك وعلى هذه القصيدة للطيب العقبي. ذلك أن الترجمان الأكمل للمذهب اللاهوتي والأخلاقي للحركة الإصلاحية الجزائرية يزودنا به عمل مبارك الميلي الموسوم رسالة الشرك ومظاهره الذي جعل المعجبين به يطلقون عليه اللقب الفحم: "فيلسوف الجزائر".

3 مبارك الميلي. تدين المدرسة الإصلاحية الجزائرية لهذا الرجل بأهم إسهام مذهبي في بحال الفقه: رسالة الشرك ومظاهره(30). ظهر هذا العمل إلى الوحود في شكل مقالات في التنوير الديني نشرت في 1936 في حريدة البصائر لسان حال جمعية العلماء المسلمين الجزائريين. وحسب شهادة الكاتب نفسه (الرسالة،7)، فإن نجاح هذه المقالات كان من القوة بحيث حثّه العديد من المراسلين على إعادة نشرها في محلد. انطلاقا من هذا، كان عليه أن ينقّع مادته ويزيد فيها. وهكذا نشر العمل الجديد في 1937 بفسنطينة تحت عنوان : وسالة الشرك ومظاهره.

استهل نص الرسالة هذه بتقرير من جمعية العلماء ترخص فيه للميلي، الذي كان عضوا فيها بقوة القانون وأمين مالها العام، بنشر كتابه هذا. نورد فيما يلي نصا دالا من هذا التنبيه: "بسم الله الرحمن الرحيم. إن المحلس الإداري لجمعية العلماء يقرر أم ما

اشتملت عليه "رسالة الشرك ومظاهره " لمؤلفها الأستاذ مبارك الميلي هو عين السنة. وأن هذه الرسالة تعدّ من الكتب المؤلفة في نشر السنة وردّ البدع" (ص أ).

ولإعطاء القارئ فكرة عن محتوى هذا المصنف، نرى أنه من المفيد إيراد عناوين

فصوله:

8 الحاجة إلى معرفة الشرك ومظاهره

16 الغرض من بيان الشرك ومظاهره

25 الرجوع في بيان الشرك إلى الكتاب والسنة

39 تتريل الآيات النازلة في قوم على ما أشبه حالتهم اليوم

45 معين الشرك وأقسامه

64 الشرك في قوم نوح

69 الشرك في قوم إبراهيم

74 الشرك عند العرب

83 العيادة والنسك

96 التبرك وسد الزرائع

105 آثار الشرك في المسلمين

110 الولاية

127 الكرامة

131 التصرف في الكون

134 علم الغيب

145 الكهانة وما في حكمها

153 السحر

163 الرقية والعزيمة

171 التميمة 175 المحبة 199 الدعاء 218 الشفاعة 233 الزيارات 251 الذبائح و 271 النذر وال 280 اليمين 289 هداة الشر 316 الدين ا-خاتمة في الأمر أ) المو يبين هذا ا الفصول لا يتعلز مما هي أمارات القرآن المعجزة صحيح أنه يوج

الإسلامي من والممارسات البخ الميلى يولي الأهم أنما تمدد التوحي صيغ الدعاء إلخ

171 التميمة

175 المحبة

199 الدعاء

218 الشفاعة الله المساعة المساعدة المسا

233 الزيارات والمزارات

251 الذبائح والزردات

271 النذر والغفارة

280 اليمين

289 هداة الشرك وحماته

316 الدين الخالص

خاتمة في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

#### أ ) الموضوع

يبيّن هذا الفهرست أن رسالة الشرك ليست بعرض فقهي صرف. ذلك أن عددا من الفصول لا يتعلق في الواقع إلا بالممارسات الشعبية التي هي غمرة سذاجة بسطاء الناس أكثر عما هي أمارات عن شرك ما (فحمل عبارات قرآنية في تميمة لا يعبر إلا عن الإيمان بفضيلة القرآن المعجزة التي هي شفاء ورحمة للمؤمنين حسب التتزيل العزيز نفسه (XVII,84) . صحيح أنه يوجد، في المنظور الإصلاحي، إلى جانب الشرك الأكبر الذي يهدد التوحيد الإسلامي من حيث احتواؤه على قيم أساسية، قلت يوجد العديد من المعتقدات والممارسات التي هي من قبيل الشرك الأصغر مثل العديد من البدع. وهذا ما جعل كتاب الميلي يولي الأهمية إلى موضوعات تبدو في الظاهر وكأن لا علاقة لها بالفقه والتي لا يبدو ألما تقدد التوحيد الإسلامي قط (التمائم، الولائم الجماعية بمناسبة بعض الرسميات الدينية، صيغ الدعاء إلى).

هو عين السنة. وأن

المفيد إيراد عناوين

إن قصرنا عنوان الشرك على الفصول التي تعالج حقا الفقه الإسلامي (قدرة الأولياء الخارقة، الشفاعة إلخ) فسنكون بحبرين على القبول بأن حل عرض الميلي يتعلق في الواقع بالممارسات الشعبية التي يمكن تصنيفها تحت خانة البدع. وقد شعر أعضاء المكتب الإداري لجمعية العلماء المسلمين بذلك بتصريحهم رسميا بأن عمل مبارك الميلي "وأن هذه الرسالة تعد من الكتب المؤلفة في نشر السنة ورد البدع" (الرسالة أ). نحن إذن بعيدون عن مصنف فقهي صرف، بما أن رسالة الشرك هي إلى حد بعيد ثمرة ملاحظات المؤلف التي دو ها خلال تطوافه في القطر الجزائري المسلم.

#### ب) المصادر

سيساعدنا ضبط مرجعيات مبارك الميلي وتحديد مصادر معلوماته المذهبية على الفهم الجيد لا لبعد رسالة الشرك فحسب بل أيضا للتوجه الفقهي الأخلاقي للحركة الإصلاحية الباديسية التي يمثل هذا المصنف أحد مصادره الأساس. وبغض النظر عن الاعتبارات والمميزات الحدوثية المتعلقة بالواقع الجزائري، فإن أساس المعلومة الفقهية والمذهبية للكاتب يبدو أنه استلهم من أعمال المؤلفين المسلمين القدامي والمحدثين، ونسجل أن الميلي يفتخر بكونه عالج "موضوعا بكرا" وقاربه ' مقاربة طريفة" (الرسالة، ص أ). غير أنه من السهل الإبانة عن غرور هذا التصريح.

فمنذ اثنيّ عشر سنة (1925- 1937)، قامت الصحافة الإصلاحية ذات اللسان العربي، بما فيها الصحافة التي كان ينشطها ابن باديس وأصدقاؤه مباشرة (31) بكفاح عارم دائم ضد النظام المرابطي. وكانت كتلة المواد السحالية المتراكمة خلال هذه الفترة هائلة. وهذا دون احتساب المنشورات المناهضة للمرابطيين التي كتبها رشيد رضا في المنار، وهي المجلة التي كانت تحظى بصيت حم لدى الإصلاحيين الجزائريين وتشكل بالنسبة إليهم مصدرا دائما للإلهام (32).

من جه کثیرة البیبلید من قبل المؤل محص الرکن معلومة لدی نیمیة وتلمیذه

خط الفقهي لذي كان يع

هذه الإ

في هذا الإصلاًحية، أ بوصفها مصن

إن مسع

العالقة بالمراب حانب الحج المرابطي وإلى المصوفية (علي تنوير القارئ السلقي تصور لئن كا

والممار سات

درة الأولياء في الواقع الماء المكتب الواقع المكتب الوان هذه الميد بعيدون عن المؤلف التي

على الفهم الإصلاحية الاعتبارات مبية للكاتب الميلي يفتخر

> أت اللسان (31) بكفاح (4) هذه الفترة ضا في المنار، لكل بالنسبة

، من السهل

من جهة أخرى، تدلنا الاستشهادات الكثيرة للميلي في متن المصنف والإحالات الكثيرة البيبليوغرافية المذكورة في النهاية (ص 17) بشكل واسع على المصادر المصرح بحا من قبل المؤلف. إذا استثنينا المرجعيات الأساسية في بحال اللغة والفقه والحديث، فإن فحص الركن المسمى "كتب العقيدة والفقه ورجاله "يسمح لنا بالوقوف على أهم مصادر المعلومة لدى الميلي. فهي دون جدال حنبلية جديدة ووهابية. فإلى جانب مؤلفات ابن تيمية وتلميذه ابن القيم الجوزية الحاسمة، نحد أعمال ابن كثير وابن رجب وعبد الرحمن بن عبد الوهاب ومحمد بن عبد الله الشوكاني (33) وبطبيعة الحال محمد عبده ورشيد رضا.

هذه الإشارات البببليوغرافية تفسر التوجه العام لرسالة الميلي. فهذا العمل يندرج في الخط الفقهي الأخلاقي للحنبلية الجديدة. ويستلهم في كثير من الأحيان التشدد الوهابي الذي كان يصدم قناعات السنيين التقليديين في الجزائر ويقوي احترازاتهم من المذاهب التي كان الفريق الإصلاحي للشهاب يدعو إليها (34).

في هذا العمل الذي كان يأمل في أن يضمنه خلاصة مذهب المدرسة الباديسية الإصلاحية، ألفى الميلي نفسه في المحصلة نحب انشغال وحيد: المرابطية. فرسالته لا تتجلى بوصفها مصنفا في الفقه بقدر ما تظهر وكأنها أداة كفاح ضد المنهج المرابطي.

إن مسعى الميلي في رسالة الشرك يبدو مستوحى من الحاجة الماسة إلى إزالة الأوهام العالقة بالمرابطية التي عدّت إلى غاية تلكم الساعة قوة روحية ودنيوية لا تخرق. وإلى جانب الحجج النقلية التي يستظهرها لدحض المبادئ الكبرى التي يقوم عليها التقليد المرابطي وإلى جانب الشهادات المستعارة من المؤلفين الكلاسيكيين والمحدثين المعادين للصوفية (على الأقل لتحلياها الشاذة)، يذكر مبارك الميلي العديد من النوادر التي من شألها تنوير القارئ حول الوحه الحقيقي للمرابطية الجزائرية كما كان في مقدور الإصلاحي السلفي تصورها والمتأثر جدا بالمذاهب الحنبلية الجديدة والوهابية.

لئن كان لفظ "الشرك" يتردد كلازمة في عرض الميلي لوصف هذه المعتقدات والممارسات الشعبية أو المرابطية، فإن الأمر يتعلق في أغلب الأحيان بمصادرة على المطلوب

تترك القارئ مرتابا. والحال أن المؤلف أكثر ارتياحا في تعداده أخطاء و"مساوئ" المرابطية منه في الاستدلال "اللاهوتي "لمخالفتها السنة التوحيدية. في مجال نقد المرابطية، يرتاد الميلي الموضوعات التي دأبت الدعاية الإصلاحية الباديسية المناهضة للمرابطية على الخوض فيها، وهي دعاية مركزة أكثر على الأوجه الأخلاقية والاجتماعية والثقافية للمرابطية منه على التبعات الفقهية لطروحاتما.

إن عبنات الكتابات الفقهية الإصلاحية التي استعرضناها تسمع باستخلاص البرعة العامة للفقه الممارس من قبل المدرسة الإصلاحية الباديسية: هذه المدرسة كانت أقل ميلا للنظر والتفكير الخالص( مثل رشيد رضا في العديد من مواطن تفسيره)، بل كانت بالأحرى ميالة لتسخير الحجة الفقهية لغايات أخلاقية. ولئن كان التوحيد يتبدى بوصفه موضوعا طاغيا في مختلف كتابات المؤلفين الإصلاحيين الجزائريين فلأن مفهوم التوحيد يبدو أنه يوحي بالنسبة إليهم بمجموعة من الأصداء الدينية والأخلاقية وحتى الثقافية في الوقت نفسه.

ويبدو أن الدلالة الفقهية الخالصة المعتمدة من قبلهم كحقيقة أولى هي من الإشعاع بحيث إن التعميق التقني لهذا المفهوم لا يؤدي إلا إلى تأملات الكلام(35) أي إلى أخطاء "الفلاسفة"الفادحة. يبدو أن الإصلاحيين مقتعون بأن المفهوم الإسلامي للتوحيد سهل إدراكه من قبل المؤمنين وبأن أهم ما يخشونه ليس رفض المسلمين لهذا المبدأ الأساس لمعتقدهم بل مسخ دلالة التوحيد بسيل من الأخطاء في التصورات الشركية والأحكام المسبقة وسوء المواقف الدينية أو التصوفية. يسعى الفقهاء الإصلاحيون إلى الإبانة عن المساوئ التي دخلت خلال العصور في العقيدة والشعائر، و"الشوائب"التي تسللت إلى الدين والأخلاق الشعبيين، باختصار كل الاستعمالات والأفكار الرائجة والمعتقدات التي تسيء إلى الدين والأخلاق الإسلاميين والتي مع ذلك تفلت من الوعى الجماعي.

سنقف على الدواعي الثانوية للاهوت الإصلاحي التي هي ذات مصدر أخلاقي من خلال مثل هذه الظواهر الدينية والاجتماعية.

ب. الدواء

إن المذهب في العلم. فحل تنويرية. حسبنا 1. الإشادة القر تكال الندين تأكيه الأولياء. و لفروض من "

 التصريح بالحص أقوال
 أغسهم بألهم و وبألهم قادرون

الإصلاحيين، يم ثمرة مخبلة ضالة منه بسير الأوليا

الإيمان الرا
 يسمح هذا الإ

المرابطين يزعم "إسراء" الرسوأ يقوموا بذلك ب

الخير كله كما الخضوع التام.

# ب. الدواعي ذات الطابع الأخلاقي

إن المذهب الفقهي للمدرسة الإصلاحية الجزائرية بحعول للعمل والفعل وليس للتبحر في العلم. فجل الحجج الفقهية التي يحتج بها ابن باديس وأصدقاؤه تجد عندهم ترجمة عملية تويرية. حسبنا إيراد أمثلة قليلة لتصوير آثار الفقه على البيداغوجيا الشعبية للإصلاحيين. 1. الإشادة القوية بالتوحيد الرباني تسمح بالقضاء بعدم توافق عبادة الله مع أي شكل من أشكال التدين الغريب على تمجيد الخالق. ويقصد الإصلاحيون ب "ال عبادة" المبالغة في تأليه الأولياء. والخضوع غير المعقول لسلطة "الشيوخ"أو التقاليد (36). والخضوع التام المفروض من "الكبار" (37) والثقة العمياء في القدرة الخارقة للمرابطين وفعالية الشفعاء المزعومة والوسطاء (38).

2. التصريح بعظمة الخالق وفق المعطيات النقلية والتفسير الذي قام به السلف يسمح بدحض أقوال المرابطيين الخادعة إن قليلا أوكثيرا والتي كان بعض القائلين بها يقدمون أنفسهم بألهم متصوفة حقيقيون ويزعمون بأنه يوحى إليهم ويستشعرون الحضور الرباني وبألهم قادرون على التواصل مع عالم الجن والملائكة وبلوغ الأسرار الغيبيية. بالنسبة للإصلاحيين، يمنعنا المعنى البين للنص القرآني(39) من تزكية مثل هذه الخزعبلات، التي هي لم غرة مخيلة ضالة وحالات من الانتشاء هي دون شك من قبيل الاضطرابات العقلية أكثر منه بسير الأولياء الصالحين.

3. الإيمان الراسخ بسنة الله وهي سنة لا تتبدل حسب التعبير القرآني نفسه (40). ألا يسمح هذا الإيمان بنظام الكون بالشك في كرامات المرابطيين المزعومة؟ لتن كان بعض المرابطين يزعمون القيام بمعاريج سماوية وأسفار جسمية عبر الفضاءات (على شاكلة "إسراء" الرسول (القرآن، السورة 17) التي أفضت إلى تأويلات جمة) وإجراء المسخ، ألم يقوموا بذلك بغرض إدهاش جموع الناس وإقناع بسطاء الناس بأن أولياءهم قادرون على الخير كله كما على الشر كله ومن ثم بعث الرعب المقلس في نفوس أتباعهم وإبقائهم في الخضوع النام.

ئ"المرابطية رتاد الميلي ض فيها ، ة منه على

رض البرعة ن أقل ميلا بل كانت دى بوصفه

رم التوحيد

الثقافية في

ن الإشعاع الله أخطاء وحيد سهل بدأ الأساس قد والأحكام

تسللت إلى عتقدات التي

الإبانة عن

. أخلاقي من لقد ابتدع المرابطون وقننوا مجموعة من التهديدات التي آلوا على أنفسهم أن يضربوا هما متى أرادوا وحيث كانوا العقول الخشنة الحرونة أو المرتابة والأفراد المشاكسين والمريدين الذين ينقضون العهد المرابطي أو للانتقال إلى زاوية منافسة أو للتحرر نهائيا من عدمة الشيخ الروحي أو أي مذهب مرابطي (41) وأخيرا المناوئين للمرابطين (حتى أولئك الذين يشجبون أفعالا مشينة قائمة ثابتة وخطايا لا مراء فيها وفضائح.

الأحلاق المرابطية كأحلاق أي جمعية دينية التي تتبدى كطائفة قاسية حدا حيال الخارجين عنها وحيال من يفشون الأسرار، فإفشاء السر عبارة عن خيانة بل عن تدنيس حقيقي (42). فالجمعيات المرابطية لما كانت غيورة على أسرارها (الدينية والأخلاقية الشخصية) وعلى قوتما العددية، فإنما تحيط نفسها بأكبر عدد ممكن من الاحتياطات والحواجز (بما في ذلك ما يمكن أن نسميه الحواجز السحرية) لتحاشي التسرب وفقدان الجوهر ما أمكن قصد الحفاظ على بعدهم الباطني وكيافم الجسدي في الآن نفسه. وهذا ما يؤدي تحت ظل قلاع المرابطية إلى تكوين أدب شغوي تتحاور فيه الخوارق والعجائب والذي يسعى إلى وصف المصائب والنوائب المترتبة لا محالة عن خيانة زاوية والنحائب والذي من الأولياء(43). كل هذا كان يسهم في إشاعة خوف مقدس في أوساط الساكنة التي تعيش في صلات بالزوايا في بيئتها.

لمحاربة هذا الوضع، توجب على الإصلاحيين الإقدام على تنوير إخواقهم في الدين حول لا معقولية الكرامات المزعومة وتفاهة التهديدات التي كان بعض المرابطين يشهرونها في وجوههم(44). وقد سعوا من خلال تعويلهم على المعطيات النقلية الأقل استثارة للحدل وآراء السلف الصالح الموقر والحجج العلمية والعقلانية إلى إزالة الأوهام العالقة بالمرابطية والإسراع في تحديم المذاهب الغريبة.

4. إن التأكيد الصارم على القدرة الإلهية وخضوع جميع الكائنات المطلق لله يؤسس الوضع الإنساني وكذا مساواة جميع الناس أمام الخالق في الوقت ذاته. هذه الحجة تسمح

لإصلاحيين بإقا يفضي إلى التطبية

الطابع غير

ومنطوية على نو كامة الإسلامية وضمان إمتيازاة

يعانون الفاقة.

رفض مزا وصانعي معجزا لدين(45). لم لأخلاقي شجبا لأشخاص الذير يستغلون سذاجة

وهكذا تتو صدمت جدا تص كل دعوتها الدين لا يمكن تف العزم على القيام نظر الإصلاحيير الجزائريين الدينية الإسلامية الأساء

المرتبطة بالمرابطيا

الإصلاحيين بإقامة الدليل على غرور أو على الأقل نسبية جميع القوى الإنسانية. وهذا لمما يفضى إلى التطبيقات المذهبية المتعددة لهذه المسلمة اللاهوتية خاصة:

الطابع غير الشرعي لأي شكل من الهيمنة حتى وإن كانت ذات طابع روحي ومنطوية على نوايا حسنة. يشحب الإصلاحبون بقوة أولئك الذين يشكلون في صلب الأمة الإسلامية نوعا من الطوائف الرهبانية والتي تريد أن تسخر الأمة لتعزيز ثروتها وضمان إمتيازاتهم بدل وضع مواردها المادية والفكرية في خدمة إخوالها في الدين الذين عانه ن الفاقة.

رفض مزاعم المرابطين الذين يرمون إلى تنصيب أنفسهم مكفري الذنوب وأطباء وصانعي معجزات، وتحذير الرأي العام من جميع أشكال الدجل التي تستلهم لغة الدين(45). لم يستنكف الإصلاحيون من شجب المرابطين الذين يعدمون الوازع الأخلاقي شجبا عنيفا: صانعي المعجزات المزعومين والدراويش والسحرة الأدعياء وجميع الأشخاص الذين يتعاطون "المتحارة "المتمثلة في "بيع كلام الله بثمن قليل"(46) والذين يستغلون سذاجة النساء ونوايا السكان القرويين والبدو الأميين.

وهكذا تتوجه المحاجة الفقهية والأخلاقية، إلى حد بعيد، إلى المذاهب المرابطية التي صدمت جدا تصور المدرسة الإصلاحية الجزائرية إلى حد جعل هذه المدرسة تخصص تقريبا كل دعوتها الدينية نحاربة المرابطية.

لا يمكن تفسير معارضة الإصلاحيين الأساس للمرابطية وكفاحهم الجم الذي عقدوا العزم على القيام به ضدها إلى غاية اندثارها إلا بدواع ذات خطورة خاصة. فالمرابطية في نظر الإصلاحيين، لا يمكن قصرها على الأمور الغريبة الصغيرة التي أدخلتها في حياة الجزائريين الدينية عبر العصور. بل تمثل بالأحرى نظاما مذهبيا لم تلق فيه المبادئ والتعاليم الإسلامية الأساسية دلالتها ولا وجهتها الأولى. والحال أن أخطر هذه "الانحرافات" المذهبية المرتبطة بالمرابطية تتعلق تحديدا بالتوحيد.

أن يضربوا المشاكسين ر نحائيا من حتى أولئك

جدا حيال
عن تدنيس
والأخلاقية
لاحتياطات
ب وفقدان
فسه. وهذا
يه الخوارق
خيانة زاوية

الدين حول شهرونما في تارة للحدل

قة بالمرابطية

في أوساط

, لله يؤسس لحجة تسمح صحيح أن الفقه الإصلاحي ليس دفاعا بسيطا عن التوحيد. فهو لا يرتبط بالتوحيد كارتباطه بنظام من المبادئ الجميلة بل كتخصص ضروري لتحقيق الحياة التقليدية والاجتماعية في توازن صحيح ومنسحم. من وجهة النظر هذه قد بدا للإصلاحيين بأنه بسبب التأثيرالديني والاجتماعي العميق للمرابطين، فإن فضائل التوحيد أصبحت تنتقل بصعوبة إلى المجال الواسع للحياة الإسلامية في الجزائر.

وقد تمثل كفاح الإصلاحيين في ما يشبه تحرير أمتهم من الهيمنة المرابطية قصد بث روح توحيد حديدة فيها وبعث المبادئ الموجهة لكل حياة إسلامية تكون حقا مطابقة للسنة المحمدية.

وهذا يفسر دون شك أهمية الحجة الفقهية في الدعاية الإصلاحية الجزائرية المناهضة للمرابطية.

#### ج- الحجة الفقهية في نقد المرابطية

يبدو أن المنطلق الحقيقي العميق للنقد اللاذع الذي وجهه الإصلاحيون ذو جوهر فقهي. فقوة هذه التنظيمات المرابطية قد أوّلت من قبل خصومها كنتيجة للهيمنة الروحية والدنيوية التي لم تقم لها قائمة إلا بعزوفها عن روح الإسلام التوحيدية.

إن المرابطين من خلال ظهورهم بمظهر كائنات اصطفاها الله لأداء مهام روحية استثنائية ومزودة من لدنه بقوى خارقة لا يطولها العادي من البشر، وبتنصيب أنفسهم وسطاء بين المؤمنين وربهم وبفرض مذهبهم كشرط ضروري لبلوغ المؤمنين السعادة الدنيوية وكذا خلاصهم في الحياة الأخرى، قد سعوا إلى تنظيم نوع من الدين الشعبي تلفي وتجد بعض تجلياته العبادية والاجتماعية إدانتها في المذهب التوحيدي.

والواقع أن عددا لا يستهان به من المرابطين كانوا يعيشون في جو من التقوى ويقومون بالأعمال الخيرية دون ادعاء التصوف المثالي ودون تعاطي "البدع" خارج السنة المالكية الطاهرة التي كانوا يضطلعون بما بورع وبصدق ما وجدوا إلى ذلك سبيلا. إن

وجود بعض "الا هامش السنة الد بشكل صريح لا نظرا للتو-

هدف هؤلاء ال المرابطيون. علم ب "الشرك".

لنظري، ونظرا

لذا اقتصر من القرآن والح بكفاح متحمس الأخلاقي للسا للباشرة.

لئن كان يصعب ب "الم تظهر من بعض بسبب الآثار ال ذلك أن قلم إن كثير

كان بالإمكان الإسلام المقدس

الصلات بين ا

بط بالتوحيد ياة التقليدية سلاحيين بأنه

بحت تنتقل

ية قصد بث حقا مطابقة

ئرية المناهضة

ن ذو جوهر يمنة الروحية

مهام روحية سب، أنفسهم منين السعادة

الشعبي تلفي

من التقوى 'خارج السنة ك سبيلا. إن

وجود بعض "الانحرافات" المذهبية لدى المرابطين وسلوك بعضهم المشبوه -الموجردين على هامش السنة الدينية والأخلاقية- وبعض التخريجات التروية لبعض العقول المغامرة أو الميالة بشكل صريح للدجل، هل يضفي كل هذا الشرعية على ترسانة الإصلاحيين؟

نظرا للتوجه العام للدعوة الإصلاحية الرامية إلى التنوير الأخلاقي بدل الدحض النظري، ونظرا أيضا للمحاجة المناهضة للمرابطية لكبار الكتاب الإصلاحيين، يبدو أن هدف هؤلاء الأخيرين لم يكن قائما تحديدا على النقد التقني للصوفية التي يصدر عنها المرابطيون. علما بأنهم طرحوا مسلمة مؤداها أن المذاهب المرابطية كانت متسمة أيما اتسام ب "الشرك".

لذا اقتصر النقد الفقهي على الاحتجاجات الساخطة المدعومة باستشهادات كثيرة من القرآن والحديث وآراء العلماء المناهضين للصوفية. في مقابل ذلك، قام الإصلاحيون بكفاح متحمس وطويل النفس ضد آثار المذاهب المرابطية على المواقف الدينية والسلوك الأخلاقي للسكان المسلمين الغارقين في الجهالة والخاضعين لهيمنة الزوايا والجمعيات المباشرة.

لهن كان من الصعب وصف المرابطية، منظورا إليها من حيث أوجهها المذهبية، يصعب ب "الهرطقة "(كما فعل ذلك بعض الإصلاحيين المتشددين) أي من حيث كولها تظهر من بعض الوجوه كاستمرار للصوفية، فإنها مع ذلك تعرضت لنقد الإصلاحيين، بسبب الآثار الأخلاقية والاجتماعية لتنظيمها وتعليمها والطبائع التي اختصت بها.

ذلك أن بنية الجمعيات المرابطية والقواعد الداخلية التي تعهدها بالرعاية وفق تقليد قدم إن كثيرا أو قليلا، ومبدأ الخضوع والاستسلام غير المشروط الذي كان يحكم الصلات بين الأتباع و"شيوخ "الزوايا والمقدم moqaddem وأعضاء أسرهم)، إن كل هذا كان بالإمكان الطعن فيه وعن حق في كثير من الأحيان من قبل الإصلاحيين باسم مبادئ الإسلام المقدسة.

سنشدد ههنا بخاصة على أوجه المرابطية الجزائرية التي تعرضت لانتقادات الإصلاحيين ذات الطابع الأحلاقي أو الفقهي. لقد آخذ الإصلاحيين بشدة المرابطين على كولهم أسسوا داخل الإسلام شكلا من أشكال الاسترقاق الأخلاقي المشوب أحيانا باسترقاق حسدي غير مطابق تماما الليبرالية التي يدعو إليها الإسلام. أكثر من هذا الهموهم بالتصرف على طريقة أعضاء الرهبانية اليهودية والمسيحية الموصوفة في القرآن كد "أرباب" حاعلين أتباعم يؤلهوهم (47): ﴿ اتَّخذُواْ أَخْبَارُهُمْ وُرُهْبَانُهُمْ أَرْبَاباً مِّن دُونِ الله وَالْمَسيحَ ابْنَ مَرْيَمَ وَمَا أُمرُواْ إِلاَ لِيَعْبَدُواْ إِلَها وَاحِداً لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ سَبْحَانَهُ عَدًا لله وَالْمَسيحَ ابْنَ مَرْيَم وَمَا أُمرُواْ إِلاَ لِيَعْبَدُواْ إِلْها وَاحِداً لاَ إِلَهَ إِلاَ هُو سَبْحَانَهُ عَدًا الله وَالْمَسيحَ ابْنَ مَرْيَم وَمَا أُمرُواْ إِلاَ لِيَعْبَدُواْ الْها وَاحِداً لاَ إِلَهَ إِلاَه عَلَى القول بأن لفظ يُشْرِكُونَ "(صورة التوبة) . يجمع الشراح الكلاسيكيون والمحدثون على القول بأن لفظ "أرباب"لا يستلزم بالضرورة تأليه رجال الدين(48). هذه العبارة القرآنية يجب أن تفهم بعي خضوع المؤمنين التام للتراتبية الدينية وكذلك بمعني امحاء الوعي الشعبي أمام مذهب القادة الروحيين حتى وإن أوصى وأمر هؤلاء القادة بالقيام بأعمال منافية لروح ولسط الشريعة.

يرى الإصلاحيون أنه بالاعتراف لحؤلاء المرابطين بالقدرة التامة على التحريم والتحليل في المجال الديني يعترف لهم ضمنيا بسلطة لا يملكها سوى الله. ذلك أن الفرائض الدينية التي سنّها الله ( من خلال القرآن أو سنة الرسول) هي الوحيدة الصالحة للمسلمين. إن المؤمنين أيا كانت مميزاهم ودرجة علمهم الديني أو قداستهم، ليس من حقهم "تحليل ما حرّم الله"أو العكس(49). تزخر الأدبيات المناهضة والفلكلور الجزائري بالنوادر التي تصور أولياء ذوي سلوك غريب للغاية ومواقف أخلاقية غير مطابقة لمقتضيات السنة(50). وهكذا ندد الإصلاحيون غير مرة بتعسف بعض المرابطين الذين يجيزون لأنفسهم إعفاء مريديهم من هذه الممارسات الدينية أو تلك وإجبارهم على القيام بفرائض غير شرعية أو تلقينهم ممارسات لا تتماشي وتعاليم الإسلام التقليدية.

كان هذا وجها من وجوه الهيمنة الروحية للمرابطية التي عارضها الإصلاحيون معارضة شديدة وراحوا يدحضونما دحضا.

لكن فضلا عن يعراقب الاجتماعي عراقب الاجتماعي علاقا من المبدأ عيى فحسب بإ (5)، انتقد الإصلا حى الزوايا المرابطي القطاعي المعززة بت حيا للظل وللسلطة وتنافي مستلهم من يندي أو حتى الثق تبلورد عيى أو حتى الثق تبلورد الغريزة ألحمام عن الترادة العرادة العرادة الغريزة ألحمام عن الترادة الغريزة ألحمام عن التراد

إن حال المرابع
دية "تحولت إلى
و لاقتصادية وحتى
فيئة، نبالة ذات ح
حلال الجهاد ضد
ومقرات كبريات ا
عن طريق الهبات
الرارات والولائم ا
حفيقية (امتلاك أر

ضت لانتقادات لدة المرابطين على المشوب أحيانا أكثر من هذا، صوفة في القرآن لم أرباباً من دُون هو سُبْحَانه عماً عماً القول بأن لفظ يجب أن تفهم المعيى أمام مذهب الفية لروح ولفظ

التحريم والتحليل الفرائض الدينية أفق للمسلمين. إن حقهم "تحليل ما النوادر التي تصور أسيات السنة(50). لأنفسهم إعفاء فض غير شرعية أو

نمها الإصلاحيون

لكن فضلا عن هذا الوجه الديني للنشاط المرابطي، ندد الإصلاحيون بالآثار النفسية والعواقب الاجتماعية للسلطة غير المحدودة التي مارسها العديد من المرابطين على أتباعهم. وانطلاقا من المبدأ القائل أن لا أحد مؤهل لاسترقاق شخص آخر لا باسم القانون الطبيعي فحسب بل خاصة بناء على مبادئ القرآن المقدسة وتعاليم الرسول الصريحة (51)، انتقد الإصلاحيون بشدة روح الهيمنة التي تسم الاستعمالات والقواعد والطقوس لدى الزوايا المرابطية وبعامة صلاقها المختلفة مع أتباعهم وحتى مع اللائكيين الغرباء عن مذهبهم. كانت حل التنظيمات المرابطية بالجزائر ترعى وتغار على تقاليدها ذات المظهر الاقطاعي المعززة بتراتبية ذات طابع تصوفي وبنوع من الدروع الدفاعية الحربية. :كان ميلها للظل وللسلطة (52) يدعوها بشكل بديهي إلى الرغبة في الإبقاء على نظام اجتماعي وثقافي مستلهم من القرون الوسطى. ذلك أن مصيرها كان مرتبطا بالبنية الاجتماعية والدينية التي تبلورت بأناة منذ قرون، ومن ثم فإن أي مساس بنظامها من حيث البعد وقرة الغريزة الحماس الديني والسخط الأخلاقي وحتى الاحتجاج الفكري أو السياسي قرة الغريزة الحماس الديني والسخط الأخلاقي وحتى الاحتجاج الفكري أو السياسي السط.

إن حال المرابطية الجزائرية خلال النصف الأول من القرن العشرين، بوصفها جمعية دينية "تحولت إلى إقطاعية" féodalisée يمكن بتفسيرها بمجموعة من العوامل التاريخية والاقتصادية وحتى السياسية. بالفعل، إن أغلبية الدور المرابطية كانت تصدر عن نبالة قليمة، نبالة ذات جوهر ديني بالنسبة لبعض الشرفاء زعما ونبالة مكتسبة عن طريق الحرب خلال الجهاد ضد الكفرة، بالنسبة للبعض الآخر(53). لقد استطاعت الزوايا الكبرى ومقرات كبريات الجمعيات الإسلامية في الجزائر أن تكون خلال العصور ثروات هائلة عن طريق الهبات والوصايا والربوع الفلاحية أو التجارية والفوائد المترتبة عن استغلال المزارات والولائم النذرية والتشفعية ...كانت الزوايا الكبرى، ألتي أضحت قدى اقتصادية حقيقية (امتلاك أراض، رؤوس أموال) تتمتع أحيانا بدعائم صلبة في صلب الإدارة. ومن

ثم كان في مقدورها ممارسة تأثير بين على سير الشؤون المحلية. (بالنسبة لبسطاء الناس كانت الزاوية نوعا من البركة. وكانت تمثل بالنسبة إليهم، وهي تضطلع بالسلطان الروحي والمسؤوليات الدنيوية في آن واحد، سيادة إسلامية قائمة الذات، يحلو لهم العيش في كنفها حتى وإن أدى بهم ذلك إلى تحمل المتاعب الناجمة عن تبعية جمة).

لقد كانت القوة المادية للتنظيمات المرابطية عقبة كأداء أمام الدعاية الإصلاحية. غير أن اعتراض الإصلاحيين الأكبر على هذه التنظيمات لا يتمثل في كولها نوعا من الإمارات في الدولة (لأن الدولة لما كانت غير إسلامية، لم يكن من اللائق الدفاع عنها). وما كان ابن باديس وأصحابه يرون بأنه من الضروري والشرعي التمرد عليه هو التأثير المثبط والمعقم للهيمنة المرابطية. فالنظام المرابطي، في نظر الإصلاحيين، كان يلقي بحجاب بين عامة المسلمين وتطور العالم الحديث. إن الدور المرابطية، بحرمان السكان الذين هم تحت عامة المسلمين وتطور العالم الحديث. إن الدور المرابطية، بحرمان السكان الذين هم تحت هيمنتهم بالاستفادة دون مقابل حقيقي من خدمات وممتلكات أتباعهم، كانت تتصرف في كثير من الأحيان كزعماء حقيقيين إقطاعيين(54) دون أن تأبه قط بالظروف الجديدة للحياة الجزائرية.

لم يكن في مقدور الإصلاحيين أن يغفروا للمرابطين سعيهم إلى إدامة هذا الشكل غير المقبول من الحماية على الجماهير الجزائرية باسم الإسلام. كانوا يلوموهم على إقامة عقبة في وجه الدعاة الإصلاحيين ومنعهم من بلوغ السكان الذين كانوا يرغبون في استمالتهم إلى الأفكار الجديدة. وكانوا يتهموهم بسعيهم إلى الخبلولة دون استفادة الجماهير هذه التي أخضعت قسرا وبغير حق لنظام من المعتقدات والممارسات والترهات الجديرة بالعصور المظلمة، من النشاط التحرري للحركة الإصلاحية.

أخيرا، كانوا يشتبهون في كونهم يرومون تسخير صيتهم لدى العديد من الزبانية ومصداقيتهم لدى الإدارة لعرقلة النشاط الديني والثقافي للأعوان الإصلاحيين عرقلة خفية (55).

وهكذا يت كثر للهيمنة الد فتصوفها كان ي عكس ذلك، كمرشدين ثقاد ومن ثم حق لهؤا

أقلية من الأسياد القانون الالهي، وفلكلوري طوي

لإسلامية إلى ط

وفضلا عر

و حوري ال توجب عليهم ال بالنسبة للإد

لأمة وأبطل المبد بل على جميع ا نقدهم الجمّ صو للاهوت الإساد والسياسي وحتى

لا يمكننا الح ذي طابع وجدا باكرا الحقد عليه المثال. غير أنه إ

ليسطاء الناس طلع بالسلطان يحلو لهم العيش

لإصلاحية. غير الم من الإمارات انها). وما كان و التأثير المثبط الي بحجاب بين الذين هم تحت كانت تتصرف طروف الجديدة

> على إقامة عقبة على إقامة عقبة في استمالتهم ماهير هذه التي عديرة بالعصور

يد من الزبانية للحيين عرقلة

وهكذا يتحلى أن صورة المرابطية في الأدبيات الإصلاحية صورة قوة دينية منذورة كثر للهيمنة الدنيوية منه للأعمال الخيرية. هذه القوة لم يعترف ها كترعة روحية مثالية. فتصوفها كان يعد تافها وليس توجهها سوى توجه خلاصي messianique، بل على عكس ذلك، كانت تقدم للمؤمنين كسبيل للضلالة. وهكذا بدا المرابطون إذن لا كمرشدين ثقات بالنسبة للمؤمنين، بل كسبب دائم للانحراف في المنظور الإصلاحين. ومن ثم حق لهؤلاء الإصلاحيين محاربة النظام المرابطي بكل قواهم.

وفضلا عن ذلك، يبدو أن النشاط التاريخي للمرابطية قد أفضى إلى تقسيم الأمة الإسلامية إلى طبقتين على نحو مخالف لروح المساواة في الإسلام وإرادته التوحيدية: طبقة أقلية من الأسياد و"الأرباب" (56) يحظون بجميع العنايات والخدمات بناء على نوع من لقانون الالحي، وطبقة من الرعايا تتكون من جماهير المؤمنين قام تقليد أسري وديني وفلكلوري طويل بتكييفهم بحيث لا يمكنهم تصور نظام العالم بطريف أحرى والذي ترجب عليهم الدفاع عند الضرورة على حرمة وشرف مرابطيهم بحماس وحمية خارقين.

بالنسبة للإصلاحيين، إن هذا التمييز ليس حائرا ولا أخلاقيا فحسب بل كسر وحدة الأمة وأبطل المبدأ الأساس للإسلام: التوحيد. وهو مبدأ لا يجب أن يستظهر في الفقه فقط على جميع المستويات وفي جميع أوجه الحياة الإسلامية. ومن ثم وجّه الإصلاحيون قدهم الحمّ صوب النظام المرابطي، باسم التوحيد منظورا إليه بوصفه مذهبا ينضوي في اللاهوت الإسلامي وكوظيفة توحيدية للأمة من حيث المعنى الأخلاقي والنفسي وحتى النقافي.

لا يمكننا الجزم بأن النقد الإصلاحي مستوحى من الانشغالات الدينية دون أي داع ذي طابع وجداني كالشعور بالتمرد لدى رجال ينتمون إلى شعب على طائفة تعلموا باكرا الحقد عليها، اعتقادا منهم بأن هذه الطائفة تحسد القوة المادية والأنانية، على سبيل المثال. غير أنه إذا كانت ثمة ضغائن كامنة في بعض الانتقادات الإصلاحية وعنيفة جدا

تجاه المرابطية (57)، فإن أساس الحجج المناهضة للمرابطين الصادرة عن المدرسة الباديسية يصدر عن متطلبات المذهب الفقهي الأخلاقي.

ربما يمكن الاعتقاد بأن الاتحامات الموجهة إلى المرابطية قد صيغت وفق الإحساس بعدم القدرة على دحضها ، وشدة قوة الإيحاء التي يمارسها على الجماهير. ويمكن التمرل أن الإصلاحيين لم يشعروا بضرورة اللجوء إلى الحجج الأكثر إدهاشا التي يوفرها الفقه الأخلاقي إلا قصد الإسراع في إزالة الأوهام العالقة بالمرابطية وهو الشرط الأولي لتهديم قوها تدريجيا.

إن استنمار مفهوم التوحيد من قبل الإصلاحيين في نقدهم المرابطية، بالموازاة مع دعوهم من أجل بعث التوحيد الطاهر في الحياة الإسلامية في الجرائر، يعطي فكرة عن الانشغالات اللاهوتية الخاصة بالمدرسة الإصلاحية الباديسية. ويبدو لنا جليا أن هذه المدرسة لم توفق (أو ربما لم ترغب في ذلك) في بلورة مذهب فقهي أصيل. إن الإصلاحيين الجزائريين، بتأسيس تعليمهم على ما ذهبت إليه السنة الإسلامية وعلى سلطة المؤلفين الكلاسيكيين (مع تفضيلهم البين للمؤلفين الجنبليين الجدد وبعض المرجعيات المكتومة الذي تحيل على نزعات أكثر حداثة مثل الوهابية، ظلوا إذن أوفياء للسنة الأكثر تشددا في المحال الفقهي.

في الواقع، قليلون هم أولئك الذين كان لهم الاستعداد الفكري المطلوب لمثل هذا التخصص. فهؤلاء كانوا رجالا مشغولين ومنغمسين في نشاطهم البيداغوجي ومسائل التنظيم والدعاية الإصلاحية. ولما كانوا من دعاة دين مجرد وعبادة تقتصر على ما هو أساسي، لم يكونوا ميالين للتأمل المعزول والفيض الروحي. ونظرا لانغماسهم في النشاط، لم يفكروا في شحذ نوع من "النصوف المنضبط" (هنري لاوست) وفق طريقة أستاذهم الكبير أحمد بن تيمية. أما إحالاتهم على الغزالي مثلا فكانت تنم أكثر عن عادة خطابية في نظرنا منه عن انتماء مذهبي وروحي.

من جهه يعرضوا أنفسه لنزعة هذا الإم وفضلا ع الإسلامي لص

بأي نوع من أ لا شك عتقادا منهم

مفضلين التشب

الضروري في والشعور الغام في وثام تام مع وثام كانو وثام كانو

الإصلاحيين كروح القرآن فالإصلاحيون للسنة المحمدية دون اندراجها

وهمدا ي عندهم يعد ا الشعبية وتعليد النفسية والمواة التامة للحياة ا

ن المدرسة الباديسية

ت وفق الإحساس اهير. ويمكن التمول ما التي يوفرها الفقه شرط الأولي لتهديم

ابطية، بالموازاة مع أب يعطي فكرة عن لنا جليا أن هذه فقهي أصيل. أن سلامية وعلى سلطة وبعض المرجعيات أوفياء للسنة الأكثر

المطلوب لمثل هذا يداغوجي ومسائل المقتصر على ما هو ماسهم في النشاط، فق طريقة أستاذهم عن عادة خطابية

من جهة أخرى، لا يظهر الإصلاحيون أي ميل لأفكار محمد عبده الفقهية مخافة أن يعرضوا أنفسهم كثيرا للانتقادات السنية وهذا حراء الظهور بمظهر من ينتمي دون تحفظ لترعة هذا الإمام الذي دفع بتفكيره العقلاني إلى تخوم جريئة (58).

وفضلا عن هذا، أبدوا اللامبالاة حيال الدعوات الصادرة من هنا أو هناك عبر العالم الإسلامي لصالح تجديد الإسهام المعتزلي (59) لإدراجه في الفكر الإسلامي المعاصر، مفضلين التشبث بحدود garde-fous التصورات الفقهية الأولى التي لا تسمح في نظرهم بأي نوع من أنواع الضلالة.

لا شك أنهم كانوا يرون بأنه لا يجب إيلاء أهية كبرى للتأملات الفقهية (60) اعتقادا منهم بأنه يجدر بهم توجيه جهودهم صوب التكوين الأخلاقي وهو الشرط الضروري في نظامهم لبناء بحتمع إسلامي أصيل. أي بحتمع لا يكتفي بالمبادئ القرآنية والشعور الغامض بالانتماء إلى أمة الشعوب الإسلامية بل يتشبث دوما وبحماس، بالعيش في وئام تام مع روح وشرع الإسلام.

ولما كانوا من دعاة السلفية المعجبين بطريقة السلف الصالح في عيشهم الإسلام، فإن الإصلاحيين كانوا بالطبع ميّالين إلى تسفيه ناشري التصوف الذي يبدو أحيانا في تضاد مع روح القرآن وغير مطابق بعامة مع المتطلبات الثقافية والاحتماعية للحياة المعاصرة. فالإصلاحيون بمحاربتهم الأشكال الشاذة للمرابطية كانوا يسعون إلى ترقية وفاء أكبر للسنة المحمدية والمساهمة في تحرير الأمة الإسلامية من العقبات الواهية التي كانت تحول دون اندراجها المنسجم في وسطها الحالى.

وهكذا يبدو النشاط الفقهي للإصلاحيين صادرا عن نزعة احتماعية عميقة. فلا شيء عندهم يعد من قبيل الانتقائية الفكرية. غير أن كل هذه الأشياء تتظافر عبر دعواتهم الشعبية وتعليمهم الرسمي إلى أن رسم لدى المسلمين الجزائريين مجموعة من السلوكات النفسية والمواقف الدينية والأخلاقية التي من شألها أن تعبر عن الأسلمة islamisation التامة للحياة الاجتماعية لأمتهم.

وهذه الترعة الاجتماعية لدى الإصلاحيين الباديسيين تظهر بشكل حلي أيضا في مذاهبهم الأخلاقية.

#### هوامش الفصل الثالث

- (1) حول النظام الفقهي لأبي الحسن الأشعري، أنظر Introd. à la théologie musulmane, p.52ss
- (2) من بين المصنفات الفقهية الرائجة في الجزائر، نذكر خاصة الإرشاد لعبد الملك الجويني، المسمى إمام الحرمين.
  - (3) الرسالة، ص 18.
- (4) عبد الواحد بن عشير الأنصاري الأندلسي المتوف في 1040 بقاس. كان مصنفه المرشد المعين على الضروري من علوم الدين يدرس في الكتائيب مع النص المقدس.
- (5) المرشد المعين، ط 2، تونس 1946 : في عقد الأشعري وفقه مالك وفي طريقة الجنيد السالك. حول حنيد صوفي بغداد، أنظر (EI, I, p.1095 (art. jounayd)
- (6) حول موقف رشيد رضا من الأشعرية أنظر حاصة التفسير، 3، ص 202 4، ص 432 6، ص 383... تختل أحكام رضا القاسية في أكثر الأحيان على الأشعرية تفهقرا بينا مقارنة بأفكار أستاذه محمد عبده. للوقوف على ذلك حسب القارئ أن يعود إلى ملاحظات رضا حول نص رسالة التوحيد الذي تولى هو نشره. هنا يرى رضا أن محمد عبده أشاد كثيرا بمؤسس الأشعرية ويأسف عن إغفاله اسم شبخ الإسلام ابن تيمية في التذكير السريع لتكوين المذهب اللاهوتي السني...
- (7) Introd. à la théologie musulmane, p.90
- (8) حول المؤلفين الذين حاءوا بعد الأشعري والذين واصلوا بقليل أو بكثير من الوفاء لبلورته الفقهية، أنظر:
- L.Gardet, Introd. à la théologie musulmane; p.60-78

  73 من الإحكام...، 6، صر 14 و17 و17 من حول هذا الموقف الحذر الذي اتخذه رحال أمثال معاذ بن حيل أنظر ابن حزم، الإحكام...، 6، صر 14 و9) أنظر دراستنا: Origines et voies du réformisme en Islam, p.369 الموقف نفسه لدى الحبلين الحدد
  - لاسيما لدى ابن تيمية. أنظر: .H.Laoust, Essai...,p.172
  - L.Gardet, Introd. à la théologie musulmane, p.90 (10)
- EI, III, p.841-847, art. el-Mou'tazila; II, p.712-718, art. "kalam"; عول المعنزلة، أنظر: (11) حول المعنزلة، أنظر: (11) L.Goldiziher, Le dogme et la loi de l'Islam, p.80-98...
  - (12) يدين ابن تيمية المعتزلة إدانة تامة. أنظر كتابه: منهاج السنة.
  - (13) التاريخ، 1، ص 390 3، ص 32، 65، 187 4، ص 271 8، ص 49 9، ص 130:
    - (14) الشهاب، عدد 97، ماي 1927، ص 17,

(15) حول المعة .

(16) القرآن ال

(17) القرآن ال

(18) "إن الله لا

(19) الشهاب،

...311

(20) الشهاب،

(21) القرآن ال

(22) الشهاب،

(23) الشهاب،

(24) الشهاب:

(25) القرآن الأ

وَاحِداً لا إِلَّهُ إِلاَّ

(26) ابن تپسیة

(27) أنظر أعاد

(28) المصطلح تصطلحية المما

مأخذ الإصلاح

المؤمنين عن الأ

القرآن والسنة. 20.

(29) ستكون الحنىلىة الجديد

.30 et 334

(30) حول الو

(31) حول الد

gérie, p.21 (32) بوصفه

انجلة. أنظر بخاء

(33) حول اب

ر642.

حول الشوكان

جلى أيضا في

moderne: le renouveau du Mou'tazilisme, in MIDEO, 4, 1957, p.141-201 .36 .17 المر آن الكرم، 17 .36

(17) القرآن الكريم، ص 100، 16، ص 64، 117 21، ص 22 23، ص 93، 98 37، ص 159...

(15) حول المعتزلة الجدد، أنظر دراسة ر. فاسبار المهمة: 
Un aspect de la pensée musulmane

(18) "إن الله لا يغفر أن يشرك به ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء ومن يشرك بالله فقد افترى إلما عظيما"...

(20) الشهاب، أفريل 1930، ص 184–185,

(21) القرآن الكرم، 4، 51، 116.

(22) الشهاب، أفريل 1930، ص 184.

(23) الشهاب، حوان 1932، ص 306-311.

(24) الشهاب، نوفعير 1932، ص 556.

(25) القرآن الكريم (انخذوا اتَّخَذُواْ أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَائَهُمْ أَرْبَاباً مِّن دُونِ اللَّهِ وَالْمَسِيحَ ابْنَ مَرْبَهَ وَمَا أُمِرُواْ إِلَّا لِيَعْبُدُواْ إِلَها وَالْمَسِيحَ ابْنَ مَرْبَهَ وَمَا أُمِرُواْ إِلَّا لِيَعْبُدُواْ إِلَها وَاحِدًا لاّ إِلَّهَ إِلَهُ هُوَ شَبْحَانَهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ﴾ (سورة التوبة، الآية 31)

(26) ابن تيمية، الإيمان، ص 55.

(27) أنظر أعلاه.

(28) المصطلحية الدينية المطبقة من قبل المؤلف على "عبادة الأولياء الصالحين"المقصودة هنا بشكل غير مباشر تذكر مصطلحية الممارسات التعبدية الشرعية. وهكذا فإن الطواف حول قبور وأضرحة الأولياء تقرن بالطواف الشرعي. إن ماخذ الإصلاحيين الأساس على النظام المرابطي هو أنه يشجع ممارسة عبادة حقيقية غير شرعية، من شأها أن تصرف المؤمنين عن الأداء الواعي لواحباقم الدينية الحقيقية أو على الأقل إبطال أي تعميق للقيم الإيمانية الحقيقية التي يلقنها القرآن والسنة.

(29) ستكون لها عدة فرص للإبانة عن القرابة النسبية المذهبية بين الحركة الإصلاحية الإسلامية الجزائرية والمدوسة الحنبلية الجديدة. للوفوف على القرابة الموجودة بين المآخذ المرابطية للطيب العقبي وأفكار ابن تيمية، أنظر:
H.Laoust, Essai...., p.30 et 334

(30) حول الرجل وأعماله أنظر أعلاه.

(31) حول الصحافة العربية ذات اللسان العربي، أنظر دراستنا: La formation de la presse musulmane en Algérie, p.21

(32) بوصفه قارئا جيدا للمنار، كان الميلي دون شك على علم بالمباحث التي خصصها رشيد رضا للشرك في هذه المجلة. أنظر بخاصة: الجزء 13، 1910، ص 483 و733...

(33) حول ابن كثير، أنظر: H.Laoust, Essai...,p.496-49 وحول ابن رجب، نفسه، ص 497-501

حول الشوكاني، مؤلف يمني زيدي ولكنه ذو تعاطف جم مع الحنبليين الجدد، أنظر" GAL, S, II, p.818-819

إمام الحرمين.

Introd. à

ن على الضروري من

ٿ. حول جنيد صوفي

 ض383... غنز للوقوف على ذلك ا يرى رضا أن محمد سريع لتكوين المذهب

نهية، أنظر: L.Gardet, Intro ، 6، ص 41 و73. به لدى الحنبلين الجدد

(7) Introd. à la

EI, III, p.841-84 L.Goldiziher, L

:130

- (34) إن التأكيد الواضح على نزعة موالية للوهابية لدى مبارك الميلي (وكذا العقبي) مباين للنصريحات العلنية لابن باديس الذي يرى أن هذه الحركة لا علاقة لها ب "الوهابية"...وهذا يبين بأن هناك فوارق تميز الإصلاحيين الأساسيين رغم وحدقم القوية في كفاحهم ضد النظام المرابطي.
- (35) لم يكن الإصلاحيون الجزائريون يكنون التعاطف مع الفقه الإسلامي السكولاستيكي (الكلام) مقتمين بذلك رشيد رضا, أنظر التفسير، 3، ص 226 (العواقب الوخيمة للكلام)، 8، ص 53 (الكلام من حيث هو بدعة). 9، ص 132 (لأنه موسوم ب"النظرات الفلسفية")...
  - (36) سنرى لاحقا تطور هذه الحجة الإصلاحية التي تقرن التقليد بالعيادة.
  - (37) أنظر القرآن الكريم، 33، 67 : "وقالوا ربنا إنا أطعنا سادتنا وكبراءنا فأضلونا السبيلا".
- (38) لم يكن المرابطون يعدون بتكفير الخطايا فحسب بل بضمان الجنة لأتباعهم الأوفياء. أنظر الميلي: رسالة الشرك. ص 308 (ضمان الجنة)
  - (39) مثلا: "لا تدركه الأبصار وهو يدرك الأبصار وهو اللطيف الخبير"(6، 103).
  - (40) أنظر القرآن الكريم (35، 43): فلن تجد لسنة الله تبديلا ولن تجد لسنة الله تحويلا".
- (41) لقد أثارت قوة القاعدة المرابطة إزاء الأتباع الذين يتخلون عن الزاوية لاتباع زاوية أخرى أو للعودة للحياة اللائكية فقط انتقادات عيفة من قبل الإصلاحيين كما يشهد على ذلك قول الإبراهيمي الطريف: ألم تر ألهم ينظرون (المرابطيون) إلى كون من يتخلى عن زاوية وإن للالتحاق بأخرى كشكل من أشكال الردة سيكون مصير مرتكيب وخيما يوم مماته ليذهبوا إلى الجحيم إن التخلي عن زاوية لا يعني سوى التخلي عن سبيل الضلالة للعودة إلى الهدى أو الخروج من سبيل صلالة للدعول في أخرى". السجل، ص 32،
- (42) هناك تشابحات لافنة بين العالم المرابطي وعالم الطوائف، كانت موضوع تحريات سوسيولوجية دقيقة: لنس المميزات البنوية، نفس المناخ الأخلاقي، يمكن أن يطبن على الجمعية المرابطية ما ينطبق على الطائفة: "القاعدة عبداً المعادة عن المعادة ويجب أن تتبع كاملة أو لا تتبع كاملة أو كاملة أو كا
- (43) هذه الأدبيات تروِّج لأسوأ التهديدات التي تتهدد خصوم المرابطيين: المسخ، البؤس الجسدي، مرض عصل (43) (كثيرا ما يشار إلى الشلل)...
- (44) إن مهمة الإصلاحيين ليست دائما سهلة، ولا تتوج دائما بالنجاح، بإمكاننا أن نشهد على صلابة المعارك الموالية للمارك الموالية للمرابطية. من ذلك طرد هذا الإصلاحي من المسجد تحت صراخ الإمام: أطردوه هذا شيطان. ..
- (45) إن إشهار صانعي البدع وبائعي "الحُلم"والوعود الكاذبة هو ليس مطابقا للواجب الشرعي: الأمر بالمُعروب والنهي عن المنكو فحسب بل يبدو أنه يستجيب لدى الإصلاحيين لأمل ابن تيمية الذي كان يرى أن من الضروري إشهار مروجي البدع (الفتاوى، 1، 22).
- (46) عبارة قرآنية كثيرا ما يستعملها الإصلاحون لإدانة جميع أولفك (مرابطيين، الأعوان الرسميين للشأن الديني ... يسخرون الدين لتكديس الأموال.

- ﴿ أَنظر ابن باديس، النَّا حَمَّلُتُ مُحَمَّدُ عَبْدُهُ، رَسَالُةً
- ائة) رخاصة 10، ص 25 الآية (11، 31، 43) مب
- ۔ ۔). أنظر ابن عربي، أحَ
- ﴿ أَنْظُرُ القرآنُ الكريمُ .
- حمد إن الذين يفترون ع
- و عــو. كان الإصلاحيون يــ
- أوجد أدبيات غزيرة
   خيار إليها أعلاه، نحيل ثناء
- 15) أنظر القرآن الكريم:
- يرح الحساواة في الإسلام، و
- من التمييز بين الأجناس وكل
- (33) الشرفاء (مفرد شريف
- مرك تحصن مهمته الدفاع
- القرن السادس عشر في المقاو
- 5) إن النظام المرابطي و
- الرج بإقطاعية مغاربية تعاطم
- ب يدت "إقطاعية"؟ إن
- الله أية ذات طابع تصوفي، تـ
- 55) ينقدم الإصلاحيين ك
- ر تحب حيانة الأمة الإسار
- حماهير وبسبب ذلك، عد
- س قبل الإدارة، وتلك على ا
- 55) مثل هذه المفاهيم ال
- (57) مثل كلمات الشيخ الإ
- ا 53) يمكن تقدير الفكر ال
- ت 1503) في كتاب: سلي

(47) أنظر ابن باديس، الشهاب، نوفمبر 1932 م. المبلي، الرسالة، ص 93 نجد النقد نفسه عند ابن تيمية أنظر كذلك محمد عبده، رسالة التوحيد، ص 156-157 ر. رضا، التفسير، 3، ص 325-327 (حول القرآن، 3، 6) وخاصة 10، ص 425-435.

(48) الآية (11، 31) مبينة بحديث رواه عدي بن حاتم الذي يكون قد سأل الرسول حول معني "الأرباب، خارج الرب. أنظر ابن عربي، أحكام القرآن، 2، ص 915 التفسير، 3، ص 327.

(49) أنظر القرآن الكريم ، 16، 117: "ولا تقولوا لما تصف ألسنتكم الكذب هذا حلال وهذا حرام لتفتروا على الله الكذب إن الذين يفترون على الله الكذب إن الذين يفترون على الله الكذب لا يفلحون". .. وضد الإسراف في الممارسة الدينية وكل أشكال المبالغة ... والعامة لشرع الإسلام...

(50) توجد أديبات غزيرة حول أفعال المرابطيين والأولياء المغاربيين المزعومين (الجزائريين حاصة). ففصلا عن المراجع المدود الدولياء المعادد على الأوصاف والشهادات التي يقدمها درمانحم في كتابه: dans l'Islam maghrébin

(51) أنظر القرآن الكريم: "إن أكرمكم عند الله أتقاكم". هذه الآية يوفر أحد الموضوعات المفضلة للدعوة الإصلاحية: روح المساواة في الإسلام، وهو موضوع يستند على سنة الرسول ﷺ (التي تدعو إلى المساواة بين العرب والعجم محذرة من النمييز بين الأجناس وكذا على سير الخلفاء الأوائل...)

(52) R.Caillois, Instincts et société, p.68

(53) الشرفاء (مفرد شريف) هم رحال دن يزعمون الانحدار من سلالة الرسول. المرابطون (مفرد مرابط) محارب ديني مرتبط بحصن مهمته الدفاع عن حياض الأمة من هجمات الكفار، وينحدرون فما يبدو من أشخاص برزوا انطلاقا من لقرن السادس عشر في المقاومة المفاربية عبر العصور حيال هجمات المسيحية, أنظر في هذا الصدد:

E.Bel, La rligion musulmane en Berbérie, p.378

(54) إن النظام المرابطي في الجزائر قد كان موضوع دراسة ذات طابع إسلامولوجي أو فلكلوري حاصة. هل يتعلق لأمر بإقطاعية مغاربية تعاطت تدريجيا الشرف الديني والسلطة المقدسة؟ أم يتعلق ببني اجتماعية ودينية تآكلت عبر الزمن عيث بدت "إقطاعية"؟ إن التحليل السوسيولوجي للمرابطية سيكون ذا فائدة جمة وسيسمح بتفسير هيئتها الراهنة (تراتية ذات طابع تصوفي، تنضيد ذو طابع دنبوي) والنرعات الثقافية والسياسية.

(55) بتقليم الإصلاحيين كمشوشين معارضين ومعادين للحضور الفرنسي في الجزائر. الأمر الذي أدى بالإصلاحيين إلى شجب خيانة الأمة الإسلامية واعتماد حجج السجالات الدنيئة في دعايتهم ضد المرابطية التي من شألها أن تؤثر على لحماهير. وبسبب ذلك، حدمت المعارضة المرابطية بشكل غر مباشر القضية الإصلاحية: هذه كانت منهمة بتشجيعها من قبل الإدارة، وتلك على العكس كانت تقدم بوصفها تحت راية الإسلام والعروبة والروح الوطنة الجزائرية...

(56) - مثل هذه المفاهيم الاجتماعية تتحلى في حطاب أتباع المرابطية في ألفاظ من قبيل: سيدي، سيدنا، مولاي... (57) مثل كلمات الشيخ الإبراهيمي لتحديد المرابطين ( أنظر الشهاب، فيفري 1930، ص10)

(58) يمكن تقدير الفكر الفقهي العقلاني لمحمد عبده حق قدره من خلال نقده للإحبي (ت 1355) ودواني (ت 1503) ودواني (ت 1503) في كتاب: سليمان دنيا، محمد عبده بين الفلاسفة والكلاسين.

حات العلنية لابن لاحيين الأساسيين

م) مقتفين بذلك حيث هو بدعة)،

ر: رسالة الشرك،

أو للعودة للحياة فم تر أتحم ينظرون ن مصير مرتكيها بودة إلى الهدى أو

حية دقيقة: نفس : "القاعدة سيدة Instincts et s

پ، مرض عضال

صلابة المعارضة

: الأمر بالمعروف أنّ من الضروري

ن للشأن الديني)

(59) أنظر بخاصة: أحمد أمين: ضحى الإسلام، ج 3، ص207: (ما معناه): في نظري إن زوال المعتزلة كان أعظم مصيبة أصابت المسلمين.

(60) اقتناعا منهم دون شك بأن الإيمان التوحيدي لا خوف عليه من تغلغل الإيديولوجيات الغربية في التصورات الثقافية (والحياة الاجتماعية) للأمة الإسلامية الجزائرية.

# الفصل الراب

على خلاف

موضوع بناء نظرة مدرسة الباديسية. المحلاق، بوصفها أساسية للبيداغو منذ أقدم الف لدينية على نحو م الخدهما عن الآخر أحدهما عن الآخر أخير، في اللغة الع أبيل "مواعظ، تذ أبيل "مواعظ، تذ ومحدوبا بوم وهكذا يوفر وهكذا يوفر مثل: المناقب والنام مستويا والناقب والنا

قبيل التعليم العقد

كان أعظم

الفصل الرابع

# الأفكار الأخلاقية

على خلاف مسألة تفسير القرآن والقضايا الفقهية، لم تكن الأخلاق الإصلاحية موضوع بناء نظري مذهبي: لذا يجب البحث عن عناصرها في مختلف كتابات أهم ممثلي المدرسة الباديسية. ذلك أن هؤلاء قد أعوزهم التقليد الثقافي الذي كان من شأنه أن يزود الأخلاق، بوصفها كذلك، مترلة التخصص المستقل يدرج تعليمه وتدريسه ضمن الفرائض الأساسية للبيداغوجيا الإسلامية.

منذ أقدم الفترات الكلاسيكية، كان يفصح عن الأفكار الأخلاقية بمعية الأفكار الدينية على نحو من الارتباط هو من القوة بميث لم تكن الأخلاق تتصور بشكل آخر غير "الأخلاق الشرعية". وكان تدريسها يندرج ضمن تدريس العقيدة، بحيث لا يمكن تمييز أحدهما عن الآخر. ولما كان التخصص الأخلاقي هذا يعدم التحديد المناسب نحتواه، فقد افتقر، في اللغة العربية، إلى تحديد مناسب ولهائي. وهكذا استشف تحت مصطلحات من قبيل "مواعظ، تذكير، إرشاد، "انشغالات أخلاقية. غير أن مفردات القرآن والحديث سمحت ببلورة مفاهيم أخلاقية حول متصورين كبيرين: أخلاق (في أحيان كثيرة يرد اللفظ مصحوبا بوصف مكارم الأخلاق) وأدب(1). هذان التصوران يستدعيان تحاليل وتمثيلات في آن واحد في إطار تدريس العقيدة وعبر الأدب العربي الدنيوي.

وهكذا يوفر التفسير القرآني مواد أساسية للأخلاق في الإسلام. يحتوي الحديث أبوابا مثل: المناقب والشمائل والآداب والسير. هذه الأبواب هي من قبيل الأخلاق وليس من قبيل التعليم العقدي. وتمثل السيرة مصدرا ثمينا للإلهام الأخلاقي بالنسبة للمؤمنين الباحثين

عن محاكاة ورعة لرسول الله ﷺ. كما أن الفقه نفسه يعالج أحيانا كثيرة المشاكل الأخلاقية من خلال مسائل الأحوال الشخصية والقانون العام إلخ.

أما الأدب الدنيوي من جهته فقد اغتنى مبكرا ببعض الأجناس الخاصة التي من شأنها إشاعة الأخلاق العملية والحكمة الموسومة بميسم الإسلام. وقد ظهر جنس القصص الذي يشكل القرآن نفسه صورته الأولى(2) رسميا على أيام خلافة عمر بن الخطاب (634-644) وقد شهد بعد ذلك نجاحا شعبيا أكيدا(3). وقد ألهم تكاثر الموضوعات المرتبطة بالحكم (جمع حكمة) جراء فيما يبدو فترات الاضطراب الاجتماعي والصراعات الدينية والمصائب الوطنية، العديد من الكتاب والشعراء(4). ومن بعض الوجوه الأخرى التي لا يتعين علينا التفصيل فيها هاهنا، جعل الأدب الدنيوي نفسه مساعدا للأدب الورع استجابة منه دون شك للحاجات الاجتماعية والطموحات الأخلاقية التي يمكن تلخيصها على النحو التالي: تمجيد الحقائق الخالدة الواردة في القرآن والحديث وتزويد الضمير الجماعي بالأسباب التي تجعله يؤمن بالانتصار المرم للخير على الشر(5).

في كل هذا، يتعلق الأمر فقط ب"أخلاق " تروم أن تكون إسلامية، أي تستمد حججها الأساس من الكتاب والسنة ومساعدا أو سندا للشعور الديني. إنها أخلاق غير واضحة المعالم بعد وذات قوى لم تبلور بعد كما ينبغي وتقوم على التعليم العقدي وفضيلة الأسوة أكثر مما تقوم على التأملات الجريئة.

إن انبتاق الأفكار اليونانية في الوسط الثقافي العربي شجع مع ذلك بلورة أخلاق اسلامية حقيقية على هامش النقاشات اللاهوتية والفلسفية الكبرى. وهكذا تلقى التخصص الجديد اسم "علم الأخلاق ". ونظرا لصلات الأخلاق بعلم الكلام وعلم النفس والمنطق، أي التخصصات المشبوهة في نظر المؤلفين السنيين المتشددين، فإن الأخلاق التي بلورها الفلاسفة والمؤلفون المسلمون المتأثرون بالفكر اليوناني ستقصى من عدة نخصصات شرعية التي يعد تدريسها إجباريا أو على الأقل عبذا (6).

كان الإصلاحيو صابتها عدوى الفك حين هم على درا و الوردي وحتى ابن لأخلاق التي كانو يكونوا يتصورون أن الميني. وبهذه المثابة،

عناصر المذه

عمال الفلاسفة الأ

للائكي ليس إلا بالنا

إن العناصر المك

ر لسنة وهما المصدرا كما يجب أن يمثلا با إن موقف الإص عدد أستاذهم في ه لأخلاقية من شألها أ يصرح مؤسس وليس خارجه(8). لشهورين بإلحادهم لإمكان أن يحيا المرا

ل الأخلاقية

أي تستمد أخلاق غير دى وفضيلة

هكذا تلقى وعلم النفس لأخلاق التي

ة نخصصات

ورة أخلاق

كان الإصلاحيون الجزائريون الأوفياء للسلف يظهرون نفورا بينا من المواد التي أصابتها عدوى الفكر غير الإسلامي. لم يولوا أي اهتمام لمؤلفات الأخلاقيين المسلمين الذين هم على دراية بالمذاهب اليونانية بشكل مباشر أو غير مباشر مثل مسكويه والماوردي وحتى ابن حزم الذي كان مأنوسا لديهم أكثر والذي كانوا متعاطفين معه(7). إن الأخلاق التي كانوا يدعون إليها كانت حصريا أخلاقا إسلامية، أي قرآنية ومحمدية. ألم يكونوا يتصورون أن تكون للمذهب الأخلاقي للإسلام مصادر أخرى غير مصادر مذهبها الديني. وبهذه المثابة، كانوا يبدون منطقيين ومنسجمين تماما مع أنفسهم بوصفهم أوفياء منتصرين للسلفية.

#### I. عناصر المذهب

إن العناصر المكوّنة الأخلاق المدرسة الباديسية ذات طبيعة دينية. ذلك أن استلهام أعمال الفلاسفة الأخلاقية والنهل من المذاهب الأخلاقية المختلفة ذات الأصل الأجنبي أو اللائكي ليس إلا بالنسبة للإصلاحيين إعطاء قيمة كبرى للأعمال الإنسانية وإهمال الكتاب والسنة وهما المصدران اللذان يجب أن يوليهما المسلم القدر الأكبر من العناية والاهتمام كما يجب أن يمثلا بالنسبة إليه الأساس الضروري لكل مذهب إسلامي.

إن موقف الإصلاحيين الجزائريين في هذا الصدد مماثل لموقف رشيد رضا الذي يمكن عدّه أستاذهم في هذا المجال. سنورد فيما يلي كلمات حول تصورات رشيد رضا الأخلاقية من شأتها أن تسلط الضوء على مذهب الإصلاحيين الجزائريين.

يصرح مؤسس المنار بقوة بأن مبادئ السيرة الأخلاقية يجب البحث عنها في الدين وليس خارجه(8). فهو يدحض الأخلاق الدنيوية ولا يولي شأنا كبيرا للرجال المعروفين المشهورين بإلحادهم وسموهم الأخلاقي في آن واحد. إنه لا يقبل بالفكرة القائلة أنه في الإمكان أن يحيا المرء حياة أخلاقية مثالية خارج أي تكوين أو تأثير دينيين (حتى وإن كان ذلك في شكل استذكار للمناخ العائلي والتربية الأولى).

ويخلص رشيد رضا، بعد استعراضه الأوجه المحتلفة للتكوين الأخلاقي الدنيوي (الفلسفة، "الحكمة"، الإنسانيات، البيداغوجيا، الخرافات، الحكايات والقصص التنويرية المختلفة) إلى أن جميع هذه الأجناس للأدب الأخلاقي تنطوي على عيوب وأنه لا توحد أمة في الأرض استقامت أخلاقها بقضل أحد هذه التخصصات(9). ويأسف لكول المسلمين سعوا إلى البحث عن مبادئ أخلاقهم في مصنفات الأخلاق والسير والصوفية وليس في القرآن في حين أن القرآن هو وحده الذي غير طبيعة شعب برمته وطهر روحه ورفعها فوق جميع بدو وحضر العالم قاطبة منذ بداية أسلمة العرب إلى غاية اليوم الذي حادوا فيه عن وجهته قصد الاهتمام بفلسفة الشعوبية وطرائق عيشهم(10).

ولكي يبرهن رشيد رضا على أن أساس مبادئ الأخلاق الضروري للعيش في كنف الفضيلة ولضمان حياة اجتماعية منسجمة يوجد في القرآن، سعى إلى أن يبين بأن سورة يوسف(12) تتضمن أكثر من عشرين نقطة تطابق أحسن الفضائل وأحسن السير وأجمل الأعمال(11). بعد ذلك أخذ في تحليل الأوجه المختلفة للأخلاق الإسلامية (12)

هذه المنهجية المباشرة المتمثلة في بلورة أخلاق إسلامية انطلاقا من المعطيات أصلية للإسلام هي نفسها المنهجية التي تبناها الإصلاحيون الجزائريون. لقد حثهم حرصهم الدائم على الوفاء للتتريل من جهة ولسنة الرسول من جهة أخرى وحلمهم بمحاكاة سيرة السلف الفاضلة، على عدم الاعتداد بالمصادر المذهبية الدنيوية لاسيما الأخلاق الغريبة الإسلام.

حينة، تمّت بلورة الأخلاق الإصلاحية انطلاقا من عناصر ثلاثة متكاملة: القرآن وسنة الرسول وسير السلف.

# أ. القرآن: القرآن: المساعدة ا

الكتاب (القرآن) من منظور إصلاحي، هو بالطبع المصدر الأكثر غنى من حيث التعاليم الأخلاقية والأحدر بالعناية، بسبب طابعه المقدس. إنه ينطوي على أخلاق الإسلام

من حيث المبدأ والأ صعبا التعليمي ومعناها المحرقية. ذلك أنه بالنسبة من قرآنية تبلغ مدارك محت الحكمة العامة المناهة المناهة المناهة المناهة عن ختلف ظ

(يَا أَيُّهَا الَّذِينُ آمَنُو (وَوَصَّيْنَا الْإِنسَانَ يَـ يَدَيْكُ إِلَيَّ الْمُصِيرُ ﴾ (وَكُلُواْ وَاشْرَبُواْ وَ

وفضلا عن هذه البه عن عنده البه المحات جماعية وفق حاجات جماعة للتأمل الأخلاقي. عبية للتأمل الأخلاقي. عباغة نوع من المثل ال

كما أن القرآن يه عنبون في تمثلها والس حسني" مراجع أساسي

بالموازاة مع هذه رسول بنية أخلاقية تنصص الأخلاقية الد

اللاقي الدنيوي وصص التنويرية وأنه لا توجد ويأسف لكون ليسير والصوفية وطهر روحه الذي

لعيش في كنف يبين بأن سورة ن السير وأجمل (12)

لعطیات أصلیة حثهم حرصهم عمداكاة سیرة أخلاق الغریبة

نكاملة: القرآن

غنى من حيث أخلاق الإسلام

كلها من حيث المبدأ والأصل. وكثيرا ما يكتفي الداعية بالاستشهاد حرفيا بآيات يغني طابعها التعليمي ومعناها الظاهر عن كل تفسير والتي يمكن للمؤمنين بلوغها آنيا كمبادئ أخلاقية. ذلك أنه بالنسبة لجميع أوجه الحياة الأخلاقية، من الممكن استحضار آية أو عدة آيات قرآنية تبلغ مدارك الناس الأقل تثقيفا بلوغا تاما. وغمة عدد من هذه الآيات قد دخلت الحكمة العامة المشتركة وهذا نظرا لكثرة تلقينها من قبل الدعاة واستظهارها لمن قبل المؤمنين في مختلف ظروف الحياة اليومية كدعائم للعمل وسند للحياة الأخلاقية. فيما يلى أمثلة عن ذلك:

(يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اصْبِرُواْ وَصَابِرُواْ وَرَابِطُواْ وَاتَّقُواْ اللّهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ) (III,200) ﴿ وَوَصَّيْنَا الْإِنسَانَ بِوَالِدَيْهِ حَمَلَتْهُ أَمَّهُ وَهْنَا عَلَى وَهْنٍ وَفِصَالُهُ فِي عَامَيْنِ أَنِ اشْكُرْ لِي وَلِوَالِدَيْكَ إِلَيَّ الْمُصِيرُ ﴾ (XXXI,139)،

(و كُلُواْ وَاشْرَبُواْ وَلاَ تُسْرِفُواْ إِنَّهُ لاَ يُحِبُّ الْمُسْرِفِينَ )(VII,31).

وفضلا عن هذه الوصايا أو التحريم الأخلاقي، يتضمن القرآن قصصا تنويرية يستغلها الداعية وفق حاجات جمهوره. فقصص إبراهيم ويوسف وموسى تنطوي على موضوعات جميلة للتأمل الأخلاقي. كما تسمح القصص المرتبطة بحياة الرسول وكفاحه ضد الكفار بصياغة نوع من المثل idéal الأخلاقي بالنسبة للمسلمين.

كما أن القرآن يعرض "أسماء الله الحسنى"التي تشكل أوصافا أخلاقية يجتهد المؤمنون المثاليون في تمثلها والسعي إلى أن يكونوا جديرين بها. ولا نبالغ إن نحن اعتبرنا "أسماء الله الحسنى" مراجع أساسية للأخلاق الإسلامية.

بالموازاة مع هذه الصفات الإلهية ، يعرض القرآن على المسلمين صورة بعينها عن الرسول بنية أخلاقية بينة(13). وهذا ما يؤذن سلفا عن أدب الحديث الأخلاقي وجميع القصص الأخلاقية الدينية للسنة .

#### ب. الحديث والسنة

إن استغلال الإصلاحيين للحديث كان مبعثه المقاصد الشرعية والأخلاقية. إن غضضنا الطرف عن استخدام الأحاديث التي دخلت - نوعا ما- المجال المشاع، والتي يستظهرها دائما جميع أولئك الذين يحرصون على تربية الشعب (14)، فإن الجهد الأكثر لفتا للانتباه من حيث استغلال الحديث هو بلا ريب جهد ابن باديس. فابن باديس فضلا عن دروسه في تفسير الحديث في الجامع الأحضر كان ينشر تفاسير الحديث ويختارها بحيث تمس جمهورا عريضا.

فحصنا فيما تقدم بلورة المذهب الشرعي للحركة الإصلاحية الباديسية انطلاقا من عناصر السنة وبخاصة حسب مجلة الشهاب الباديسية. سنشير هاهنا إلى بعض الموضوعات الأخلاقية التي استعارها ابن باديس من أدب الحديث:

الشهاب، فيفري 1931، ص611 النوايا والأعمال

الشهاب، ماي 1931، ص 230-231 الأعمال الخيرية

الشهاب، حويلية 1931، ص 429-431، في تضامن المؤمنين

الشهاب، أكتوبر 1932، ص 500-503، الصدق والكذب

الشهاب، جويلية 1935، ص 204-206، الرعاة السيؤون

الشهاب، سبتمبر 1935، ص 346-348، الكمال النسوي (مثال مريم وزوجة فرعون وعائشة).

إلى حانب استغلال الحديث، لجأ الإصلاحيون إلى معطيات سيرة الرسول وهذا بالنظر إلى إلحاحهم على ضرورة بل الفرض الشرعي التي تقضي على المسلمين بأن يحذو حذو الرسول في جميع ظروف حياتهم الدنيوية وفي مواقفهم الدينية. وهكذا أصبح الاحتفال بالمولد النبوي المجرد من الطقوس القديمة التي عدت بدعا لأنما تفتقر إلى حذور في

. سلام الصحيح ، : . . شادة بمثُل الرّسول

لفد مكّر، استغلا

حداة والوعّاظ وهذ محصيات عظيمة تم معش القيم الأساسية

أمثلة السلف

كان التعليم الإص دمن السيرة. حصص درة لما اشتهرت به حرام العهود، التفاذ عدد جدير بأن نقذ أ هذا ركن جد

حض رجالنا ونسائنا ﴿سلام، وكذا أعم ﴿سِهُم في ترقيتهم ا

حديد. فلا حياة للأح

من بين السير الم

السيرة الأولى مخ بعدان من الأوائل ال الإسلام الصحيح ، تظاهرة دينية وثقافية تحت الالهام الإصلاحي وبفضلها قام الدعاة بالإشادة بمثل الرّسول \$(15).

لقد مكن استغلال السيرة إذن من إثراء معطيات الحديث وتفسيرها. كما وفر موارد للدعاة والوعّاظ وهذا من حيث إنه إلى جانب شخص الرسول الأساس، يجلي ويبرز شخصيات عظيمة تميزت بوجهاتما الدينية والأخلاقية المثالية واضطلعت أيما اضطلاع بعض القيم الأساسية للإسلام.

# ج. أمثلة السلف

كان التعليم الإصلاحي إذن ينهل بشكل كبير من أدب السير لبداية الإسلام، على عامش السيرة. خصصت محلة الشهاب منذ 1934 ركنا ل "مشاهير الرجال والنساء في لإسلام "كانت تذكر فيه بانتظام شخصيات من بداية الإسلام (وحتى من العصر الأموي) بارزة لما اشتهرت به من فضائل استثنائية (الشجاعة، نكران الذات، الأمانة، الاستقامة، حترام العهود، التفاني في خدمة العدالة إلخ). إن التبرير الصادر عن هيئة التحرير في هذا لصدد حدير بأن نقف عنده:

[ هذا ركن جديد ندشنه في الشهاب. وغايتنا من وراء ذلك أن نظهر لقرائنا وجه بعض رجالنا ونسائنا من بين حيرة السلف، وأن نبرز خصالهم السامية التي هم مدينون بما لإسلام، وكذا أعمالهم الجليلة التي قاموا بما لخدمته. وهذا لمما يثلج صدر المسلمين ويسهم في ترقيتهم الأخلاقية ويدفعهم إلى أن يحذوا حذوها وأن يبعث فيهم الحياة من حديد. فلا حياة للأجيال الجديدة دون احتذاء السلف الصالح...](16).

من بين السير المقتضبة التي قدمتها الشهاب هناك سير جديرة بأن يشار إليها:

#### 1. عبادة بن الصمت وزوجته

السيرة الأولى مخصصة لزوج مشهور حدا: عبادة بن الصمت وزوجته أم الحرم اللذين بعدان من الأوائل الذين أسلموا (17). رافق عبادة الرسول في جميع معاركه. وكان من

لاقية. إن التي التي والتي للم الأكثر للم الأكثر ليس فضلا ويختارها

نطلاقا من وضوعات

تة فرعون

ول وهذا بأن يحذوا نذا أصبح

جذور في

جامعي القرآن ومن ناقلي الحديث. وعلى أيام عمر بن الخطاب، شارك في الحملات الإسلامية ضد الامبراطورية البيزنطية. لم يأل جهدا ولا نصبحة ولا انتقادا عند الضرورة لمعاوية الذي كان آنذاك حاكما لسوريا. ويذكر عبادة كمثال للشجاعة والاستقامة.

أما زوجته أم الحرم، فكان يحدوها حماس هو من القوة بحيث أصرت على المشاركة الفعالة في الجهاد إلى حائب زوجها. وقد توفيت عند نزول الجيوش الإسلامية بقبرص في649 (18).

هذان الشخصان يمكن إذن اقتراحهما كنموذج طيب للتفايي في خدمة القضية الإسلامية واعتماده لتصوير موضوعات الشجاعة والتضحية. وفضلا عن هذا، فإن مغامرة أم الحرم الفريدة من نوعها قد تسمح بالتلميح للدور البارز الذي يمكن أن تؤديه النساء في بناء المدينة الإسلامية (19).

#### 2. أبو ذرّ الغفاري

إن سيرة هذه الشخصية الطريفة والمثيرة للجدل هي من الثراء بحيث لفتت انباء المصلحين. إن أبا ذر قد تكوّن في مدرسة الرسول (إلى درجة أنه عدّ من الصحابة الفلائل اللذين هم جديرون بصفة "تلميذ")، اشتهر بكونه يمتلك المعرفة الدينية كلها وحكمة أستاذه. لقد كان هذا الحكيم العازف عن متاع الدنيا يحظى بصيت جم نظرا للمحبة والإعجاب اللذين كان الرسول يكنهما له(21). وترتب عن هذا الاحترام الذي كان يحف به وإن أخاف العديد من الناس وبخاصة الأغنياء وذوي السلطان بآرائه غير العادية وتصريحاته المدوية التي كانت تحاكي إعلان الحرب على الأغنياء السيئين. ولما كان يدعو إلى النطبيق التام للأفكار الاقتصادية والاجتماعية الموجودة في القرآن(22)، فقد ظفر بشعبية في سوريا هي من القوة بحيث خشي معاوية أن يستثير تمرد الدهماء على طبقة

لأغنياء. ولدرء هذ تحييده.

صحيح أن أبا

لاحتماعية. إن إعجائية. فالإصلاحية والمعتمدية والإقتصادية والإسلامي في هذا الجائد كان مذهب حذرون، فإن مواقا وحوا يذكرون من لاستقامة والعدل. عثمان إزاء أبي ذر، ويضمن حرية الرأي

يمحد رواة الأ بكر، والذي تحمل إتمانه. كما أن اسم لذين اعتنقوا الإسا لرسول (كان يضع الواجب استنباطها واستضعفه أهل مك الأغنياء. ولدرء هذا الخطر التمس من الخليفة عثمان أن ينفيه إلى المدينة حيث يسهل تحييده.

صحيح أن أبا ذر لم يقدم لقراء الشهاب بوصفه نموذجا يحتذي، نظرا لأفكاره الاجتماعية. إن إعجاب الإصلاحيين الجزائريين به ليس مرده إلى كونه ينتقد طبقة الأغنياء الناشئة. فالإصلاحيون، مع اقتناعهم بأنه أول اشتراكي في الإسلام" لم يكونوا يعرضون أراءه الاقتصادية والاجتماعية بوصفها شاذة فحسب، بل لأنما غير متوافقة مع المذهب الإسلامي في هذا الجال، كما استخلصه الخليفة عثمان، أي مذهب الاقتصاد والوسط.

لتن كان مذهب أبي ذر الاقتصادي والاجتماعي قد رفضه الإصلاحيون الجزائريون الحذرون، فإن مواقفه الأخلاقية يبدو أنها، على العكس، قد أعجبتهم أيما إعجاب. ولهذا واحوا يذكرون من باب التمثيل عزوفه التام وصراحته القصوى التي كانت ترجمانا لمطلب الاستقامة والعدل. وبشكل عرضي، استمد الإصلاحيون الحجة من الصبر الذي تحلى به عثمان إزاء أبي ذر، رغم انتقاداته الشديدة للنظام القائم للإبانة على أن الإسلام يعترف ويضمن حرية الرأي ما لم تؤد هذه الحرية إلى الاضطراب والفوضى.

## 3. بلال بن رباح الحبشي (24)

عمد رواة الأخبار لبداية الإسلام بشكل إجماعي هذا العبد القلتم الذي عتقه أبو كر، والذي تحمل ألوانا من التعذيب والاضطهاد من قبل أهل مكة دون أن يعدل عن ايمانه. كما أن اسم بلال مرتبط بالبدايات الصعبة للدعوة المحمدية ومصائب الناس الأوائل لذين اعتنقوا الإسلام (25). كما أنه مدين بشهرته للمتزلة السامية التي تبوأها في محيط لرسول (كان يضطلع بالمهمة المشتهاة المتمثلة في كونه أول مؤذن في الإسلام). الخلاصة الواجب استنباطها من مصير بلال الاستثنائي الذي أصبح، بعد أن تحرر من العبودية، وأستضعفه أهل مكة، قلت أصبح من النبلاء في المجتمع الإسلامي، هي أن الإسلام لا يقيم

في الحملات عند الضرورة

يتقامة.

فلى المشاركة الامية بقبرص

عدمة القضية ، فإن مغامرة ديه النساء في

به لفتت انباء سحابة القلائل كلها وحكمة نظرا للمحبة إم الذي كان إم الذي كان ولما كان يدعو ولما كان يدعو إلى، فقد ظفر العادية الماء على طبقة

تمييزا صالحا بين الناس إلا وفق مكارم الأخلاق و"التقوى" دون اعتبار لحالتهم الاجتماعية أو أصلهم الإثني.

ثمة إذن في التذكير بسيرة بلال درس للمؤمنين أي درس التواضع، وكذا حجة للإشادة بما في الوقت عينه. وهذه الحجة هي من الأهمية بالنسبة للإصلاحيين بحيث يمكنهم الإشادة بروح الإسلام الليرالية التي قضت منذ البداية على التمييزات القائمة على فوارق الانتماء الاجتماعي أو الإثني. وهذا والحق يقال لا يستوي مع اللامساواة القائمة التي تقسم المحتمع الجزائري إلى "عناصر أوربية"مهيمنة و"الأهالي"المردودة إلى الصف الثاني.

## 4. نعمان بن عدي العدوي (27)

نعمان هذا من الأوائل الذين أسلموا وهو من أوائل المهاجرين (مع أبيه) إلى الحبشة. كلفه عمر بن الخطاب بإمارة مسن في العراق (28). لم يكن هذا الشخص ليستثير فضول الإصلاحيين لولا سوء الحظ الذي حلب له سخط الخليفة. ذلك أن عمر لما قرأ في مراسلات هذا الأمير أبياتا شعرية في الغزل والخمريات، عزله واستدعاه إلى المدينة حيث لقنه درسا قاسيا. ورغم أنه أقنع الخليفة ببراءته بادعائه أن الأبيات المريبة لا تشكل سوى استشهاد مسل قد استسلم لإغوائه. غير أن عمرا بين له بشكل جاف بأنه لن يقبله أبدا في مصالح الدولة.

ما هو البعد الذي بلغته هذه النادرة بالنسبة لمحرري الشهاب؟ أولا اعترفوا ببراءة نعمان بن عدي ولكنهم في الوقت نفسه يعترفون بأن الخليفة على حق بوصفه الحارس اليقظ على الأخلاق العامة والضامن للكيان الأخلاقي لأعوان الدولة. إن الإصلاحيين، مع اعترافهم بأن للمسلم الحق في تعاطي اللهو الأدبي، يضيفون أن هذا اللهو إن كان لا يشكل خطرا عندما يتعلق الأمر بعامة الناس، فإنه على العكس غير جدير بأولئك الذين تقوم مهمتهم على غثيل الأمة أو تسييرها.

ههنا، لا الحاصة لتسيب السلوك الحسن الرعاة الطيبين (الأقل بأن تكون المتميات إلى عالمثلا عن بعض خص

صنعت عظمة خمهور "عصري نوايا كتّابما العم

لأخلاقية، المبنية

لئن كان ا خاضي، فلأنه يد لإصلاحيين السا هي ممارسة الفه مالك(31). يرى لأولى ليس سوى بالنسبة للإصلاح

هم الاجتماعية

، وكذا حجة بميث يمكنهم مة على فوارق اة القائمة التي

ف الثاني.

ليستثير فضول عمر لما قرأ في للدينة حيث المدينة حيث الا تشكل سوى للن يقبله أبدا في

له) إلى الحبشة.

اعترفوا ببراءة بوصفه الحارس الحارس الحيين، مع الهو إن كان لا لهو بأولئك الذين

ههنا، لا يتعلق الأمر بتعزيز الأخلاق العامة فحسب، بل إن الدرس يبدو موجها خاصة لتسبب "أولئك الذين بحوزتهم السلطة" والذين يجب عليهم أن لا يكونوا مثالا في السلوك الحسن فحسب، بل يجب أن يكونوا قدوة لإخواقم في الدين. وهكذا نبلغ حكمة الرعاة الطيبين (29). في الوقت ذاته، نعزز التقليد الذي يقضي على الصعيد الأحلاقي على الأقل بأن تكون النحب كما عامة الناس والنساء اللائي ينتمين إلى الأسر الميسورة والنساء المنتميات إلى عامة الشعب على خلق عظيم (30).

هذه الأمثلة القليلة، بالإضافة إلى الملاحظات السابقة، مكنتنا دون شك من الإبانة عن بعض خصائص المذهب الأخلاقي للإصلاحيين الجزائريين. إن دعوة الإصلاحيين الأخلاقية، المبنية على المعطيات القرآنية وسنة الرسول ، المغذاة بالأمثلة الساطعة التي صنعت عظمة السلف، هي أساسا عقدية وتقليدية. وأن يكون هذا المذهب موجها لجمهور "عصري/حديث" فإن هذا سرعان ما يبدو مفارقا ويبعث على التساؤل حول نوايا كتّاها العميقة.

# II. مقاصد المذهب الأخلاقي لدى الإصلاحيين

لفن كان التعليم الأخلاقي للإصلاحيين الجزائريين يبدو موجها حصريا صوب الماضي، فلأنه يستحيب لمطلب أساسي للسلفية. فعلا يتعلق الأمر بمبدأ لا يناقش بالنسبة للإصلاحيين السنيين، ويتمثل في أن الأداة الوحيدة للأمة الإسلامية كي تبلغ وضعا مرضيا هي ممارسة الفضائل التي أمّنت للإسلام الانتصار في بداياته. وهذا مبدأ قائم منذ مالك(31). يرى مفسرو التقليد بأن ما صنع السعادة الأخلاقية وانتصار الأجيال الإسلامية لأولى ليس سوى احترامها لتعاليم لقرآن ووفائهم لدروس الرسول على . ومن ثم الضرورة بالنسبة للإصلاحيين في ترقية هذا الوفاء للأصول وفي الوقت نفسه المحاكاة الذكية والورعة لأحسن السلف.

- ومن ثم هناك لدى الإصلاحيين قناعة عميقة مؤداها أن الترقية الأخلاقية وفي الوقت نفسه انتصار المسلمين لا يمكن بلوغها إلا باقتفاء آثار السلف. فإحياء الفضائل العتبقة (الشجاعة، روح التضحية، روح الشرف، الاستقامة...) معناه أيضا تزويد الأمة الإسلامية بموارد أخلاقية من شأتما ضمان قوتما وصيتها في العالم الحالي (32).

- لذا فإن الأخلاق الإصلاحية ستسعى إلى إيقاظ الغرائز الاجتماعية القديمة وإلهاب المشاعر الحساسة واستثارة التنافس لدى المؤمنين ليس باقتراح نماذج حية جديرة بالإعجاب بل بابتعاث الشخصيات المشهورة من ماضيها. وهذه الأخلاق يمكنها حتى أن تذكي العزة الوطنية بالتلميح إلى التفوق الثقافي والمادي للشعوب الأوربية (33) وبالتأكيد بفضل موارد دينهم وثقافتهم على أن المسلمين قادرون حقا على استعادة متزلة الشرف ضمن أمم الكرة الأرضية.

- إن المحرك الأخلاقي الأكبر الذي يشدد عليه الدعاة الإصلاحيون هو بالتحديد هذا الوعد بالعظمة وهو تصور غامض في خطاباتهم، ولكن رئينه يبدو أنه يمارس نوعا من التأثير السحري على الجماهير. ولا شك أن هذا التصور تصور العظمة قد تخللته الصورة الملونة، وإن كانت غير دقيقة، لعصور الإسلام الجميدة، وتصورات جماعية رومانسية إلى قليلا أو كثيرا مرتبطة بفكرة السيادة الإسلامية والحلم بالانعتاق السياسي والترقية الثقافية.

- لقد كان تأثير هذا الوعد قويا جدا لاسيما وأن هذا الوعد قام على التتزيل نفسه وقد استغل الإصلاحيون هذه الآية استغلالا واسعا: "إن الله لا يغير ما بقوم حتى يغيروا المانفسهم". هذا التصريح القرآني ظل ردحا طويلا من الزمن عبارة عن لازمة في الدعرة الإصلاحية في الجزائر كما كانت إحدى الأفكار الأساس لدعاية الحركة الإصلاحية في المشرق (34).

- لطالما اعتمدت نبدید، سواء فی الخته قدرین علی استظهار میاشرة إن قلیلا أو التسهم ومن ثم تبنی ا

- وفضلا عن المزية المدهب الإصلاحي كا تدخل الإصلاحيين و غدرة الإلهية ويصرحو أن المسلمين الجزائريين

غير أن الإصلاح سعوا، رغم كل شء، كي تستأهل أخيرا الم إلى منزلة معنوية ومادي

خلال أدائهم الر لكأداء التي يصعب الر حن ب"الجامدين"من صورة ما كونوها عز تقريبا أي فرق بين الإ لى ترقية الظروف الماد

قية وفي الوقت لفضائل العتيقة الأمة الإسلامية

القديمة وإلهاب ع حية حديرة مكنها حتى أن (33) وبالتأكيد ق مترلة الشرف

ر بالتحديد هذا يمارس نوعا من بد تخللته الصورة ية رومانسية إن

الترقية الثقافية.

ل التنزيل نفسه. م حتى يغيروا ما لازمة في الدعوة له الإصلاحية في

- لطالما اعتمدت حجة هذه الآية، تارة عن طريق الإقناع وتارة أخرى عن طريق التهديد، سواء في الخطب أو الكتابات الإصلاحية إلى حد جعل الأتباع الأميين أنفسهم قادرين على استظهار هذه الآية وإشهارها بدورهم كتنبيه مقدس. كل أولئك الذين تأثروا مباشرة إن قليلا أو كثيرا بالدعاية الإصلاحية اقتنعوا في المحصلة بضرورة "تغيير ما بأنفسهم"ومن ثم تبنى موقف الترحاب بتعاليم المدرسة الإصلاحية.

- وفضلا عن المزية التي تنطوي عليها هذه الآية من حيث استثارها ردة فعل إيجابية إزاء المذهب الإصلاحي كان في مقدورها أن تستشرف غايات المحافظين، فهؤلاء بقصد دحض تدخل الإصلاحيين والإبانة عن غرور جهودهم، كانوا بالفعل يزعمون الصدور عن القدرة الإلهية ويصرحون أن الله قادر أن ينجز بنفسه مثل هذه التغييرات الخارقة إن اعتقد بأن المسلمين الجزائريين جديرون بهذه التغييرات في النظام الاجتماعي أو السياسي (35).

غير أن الإصلاحيين المزودين باليقين المزدوج المتمثل في التتريل وتعاليم الرسول، سعوا، رغم كل شء، إلى تحريك أمتهم وحملها على أن تباشر بنفسها إصلاحها الخاص لكي تستأهل أخيرا المساعدة الربانية الضرورية لكي تتمكن في تأكيد عزها تماما والارتقاء إلى مترلة معنوية ومادية مرضية.

خلال أدائهم الرسالة الأخلاقية عبر الجزائر، اصطدم الإصلاحيون بعقبة المحافظين المكأداء التي يصعب التغلب عليها عكس عقبة اللامبالاة. ذلك أن المحافظين المدعون عن حق ب"الجامدين"من قبل الشهاب، كانوا يقدمون أنفسهم بحسباهم أبطال الوفاء المبرم لصورة ما كونوها عن الإسلام، لا يرون خارجها إلا الضلالة والبدع. وكانوا لا يقيمون تقريبا أي فرق بين الإصلاحيين السنيين تماما والمحدثين الذين كانوا يسعون إلى جانبهم إلى ترقية الظروف المادية والمعنوية لإخواهم في الدين إلى علمنة الحياة الإسلامية في الوقت

1. بالفعل، بمعزل عن الإصلاحيين، كان العديد من المسلمين الجزائريين حينئذ على وعي بضرورة حركة وجهد قصد الخروج من أخاديد الماضي، بل كانوا مجمعين على تسريع هذا الجهد لاستدراك التأخر الفكري والتقني الذي عانى منه الشعب المسلم الجزائري. مثل هذا المسعى لو أمكن اعتماده بشكل إجماعي من قبل الساكنة المسلمة للجزائر (كما حصل في تركيا تحت قيادة كمال آتاترك) لكان قد أدى إلى انفحار الأطر الإسلامية للحياة الجزائرية والإجهاز على حواجز القانون والأخلاق الدينيين.

هكذا وحد النشاط الأخلاقي للإصلاحيين نفسه معرقلا من قبل المحافظين ومهددا من قبل دعاة التحديث اللائكي. ولما كان الإصلاحيون واعين بحذه الصعوبات المختلفة ومقتنعين بأن الترعة المحافظية المتشددة والترعة التحديثية المشتطة لا يمكنهما إلا الإساءة لقضية الإسلام في الجزائر، تصوروا سبيلا وسطا وحاولوا استمالة الأغلبية من الناس إلى مذهبهم المعتدل.

 اقترحت مجلة الشهاب في مقال يمكن اعتباره بيانا مذهبيا، تحديدا للإصلاح طريفا نسبيا(36)، تنبثق عنه تصورات ثلاثة لافتة للانتباه:

التعلق بالسنة الطاهرة (كما يدعو إليه الإصلاحيون) التي يجب تمييزها عن الترعة المخافظية المتخلفة تمييزا مطلقا.

لا علاقة لجهد التحديد أو الإصلاح (الذي هو مطمع الإصلاحيين السنيين) بالتحديث ناهيك مع البرعات المشتطة لهذا التحديث.

يمكن أن يحدد الإصلاحيون تحديدا دقيقا جدا بوصفهم دعاة تقليد معتدل وتحديث معتدل، أي كممثلين لهذا "السبيل الوسط "الذي تحدثنا عنه سابقا والذي يمكن ربط، بوجهة الإسلام العميقة (37).

وهذا يفسر كو والداضلين الداعية

3 دارت ح

للاهوتي الشرعج السينية وبمعتقدان الك متشبثة بال تحافظ على الأ تحق إذن بالنس

في المقابل، على سبيل التفط بي إرجاع التحا حارفي وثقاف د

کن هذا أمرا م

مدرسة النرنسيه هؤلاء التحديثيو يعبشون في الواق كانوا يشعرون المسيز سلفا عن حضارة الفرنسيد هؤلاء المحاكاة ب

بالنسبة للإ

حينئذ على محمعين على السلم اكنة المسلمة

انفجار الأطر

, ومهددا من يات المختلفة با إلا الإساءة

من الناس إلى

صلاح طريفا

ما عن الترعة

بن) بالتحديث

مندل وتحديث ي يمكن ربطه

وهذا يفسر كون الإصلاحيين اضطروا لمحاربة المحافظين المتشددين (من بينهم المرابطيين) والمناضلين الداعين إلى تحديث مستلهم حصريا من الغرب.

3. دارت حروب الإصلاحيين ضد المحافظين في كثير من الأحيان على الصعيد اللاهوتي الشرعي. ولئن كانت المرابطية في نظر الإصلاحيين تخطئ بسبب بعض مواقفها الدينية وبمعتقدات خاطئة والترهات التي كانت تغذيها في الوسط الشعبي، فقد كانت مع ذلك متشبئة بالترعة الكلاسيكية الثقافية العربية ورافضة لأي انفتاح على الغرب وكانت غافظ على الأقل ظاهريا على المتطلبات الأساسية للأخلاق الإسلامية. لم يكن الأمر يتعلق إذن بالنسبة للإصلاحيين بمحاكمة المرابطية محاكمة أخلاقية وثقافية، أو بالأحرى لم يكن هذا أمرا مستعجلا.

في المقابل، توجّب على الإصلاحيين توجيه الكفاح ضد دعاة الحضارة والقيم الغربية على سبيل التفضيل على الصعيدين الأخلاقي والثقافي. ولما بدوا وكأنهم يتسوا من التوفق في إرجاع التحديثيين إلى كنف الإسلام، اضطروا إلى اعتماد دحوض طويلة ذات طابع أخلاقي وثقافي دون أن يجادلوهم تقريبا مجادلة دينية صرفة.

بالنسبة للإصلاحيين الباديسيين، يتراءى التحديثيون بمظهر الشبان المثقفين خريجي المدرسة الفرنسية والذين انتصر العديد منهم إلى مذهب الإندماج الفرنسي الجزائري. هؤلاء التحديثيون، وحلهم من قدماء "الفتيان الجزائريين"أو الأتباع المعجبين بمؤلاء، كانوا يعيشون في الواقع، وفق الطريقة الفرنسية ويبحثون عن اندماجهم في الأمة الفرنسية. ولئن كانوا يشعرون بأهم معنيون ب"مسألة الأهالي" فإهم يوجدون على مستوى سوسيولوجي متميز سلفا عن مستوى الأهالي. لذا كانوا يمثلون في صلب الأمة الإسلامية عينة من الحضارة الفرنسية يمكن بلوغها مباشرة من قبل إخواهم في الدين ومن شألها أن تثير لدى هؤلاء المحاكاة بكيفية أسهل من وجود العنصر الأوربي نفسه.

ومن ثم كان التحديثيون المسلمون بمثابة القناة الأضمن لتسرب التأثيرات الغربية في وسطهم الأصلي. وكان الإصلاحيون على وعي كبير بذلك. في مثل هذه الظروف ليس غريبا أن يتعرض التحديثيون للنقد الإصلاحي أكثر من الفرنسيين أنفسهم ويحملون مسؤولية الإساءات المتكررة للشخصية العربية الإسلامية للحزائر.

4. يرى الإصلاحيون أن الحضارة الأوربية لا تقوم بمسخ الشخصية فحسب بل إنحا تحمل في طياتما بذور الفساد الأخلاقي. وإذا نحن اقتفينا ما يذهبون إليه بدقة، فإننا سنخلص إلى الاعتقاد بأنه لولا اتصال المسلمين المستمر والضروري دون ريب بالغرب، لعاشوا في حال من البراءة والأخلاق الطاهرة. غير أن هذا يمثل بداهة تصورا يوتوبيا على الأقل.

إن اتمامات الإصلاحيين للحضارة المادية الأوربية عديدة. وسنحاول التذكير بأبرزها.

في الغالب الأعم، يعزو الإصلاحيون الآفات الكبرى الاجتماعية التي تعاني منها الأمة الإسلامية وكذا تطور اللائكية في الجزائر وأعراض الانحطاط الأخلاقي ومن ثم النضوب المحيف للشعور الديني لدى الشباب المسلم.

كما يؤاخذون أوربا على إدخالها الكحول إلى بلاد الإسلام والمسلسلات السوداء للمآسي serie noire des drame والبؤس المترتب عن هذه الآفة. كما يأسفون للتسامح الذي يشمل الميسر المخالف لروح الإسلام والمسيئ لعادة السكان الفقراء.

إن حرية العلاقات بين الجنسين التي تشجعها الحضارة الغربية مسؤولة في نظر الإصلا ين على تدهور الأخلاق العامة. لقد شحب إصلاحيو المدرسة الباديسية دائما وبقوة دعاة تحرر المرأة المسلمة(38) مظهرين في هذا الباب تشددا مماثلا لتشدد المحافظين.

هذه هي باخته مسلمون خلال تار القضاء عليها باللج تصابق مستلزمات أغسهم قصد التخة

يبدو أن المتطل

أوربية التي تعدّ الاعتقاد أيضا بأن الحماسية قصد بعالية المحموط المحمو

غرب قصد البره كدلي بها أوربيون ا لإصلاحيون أحيا تباعهم بأن العا للرعومة"ليست با لأخلاقي ومن ثم

ومن ثم نزعة

التأثيرات الغربية في هذه الظروف ليس أنفسهم ويحملون

ية فحسب بل إلها ون إليه بدقة، فإننا دون ريب بالغرب، داهة تصورا يوتوبيا

ول التذكير بأبرزها.

التي تعاني منها الأمة قي ومن ثم النضوب

والمسلسلات السوداء كما يأسفون للتسامح داء.

بية مسؤولة في نظر درسة الباديسية دائما الالتشدد المحافظين.

هذه هي باختصار، من حيث المنظور الإصلاحي، الآفات الكبرى التي أصيب بما المسلمون خلال تاريخ تعايشهم الطويل مع العنصر الأوربي في الجزائر. ولما تعذر عليهم القضاء عليها باللحوء إلى السلطة المدنية المبادئ الأخلاقية التي تحكم نشاط الدولة لا تطابق مستلزمات الأخلاق الإسلامية(39) وطنوا أنفسهم على محاربة هذه الآفات بأنفسهم قصد التخفيف من آثارها واحتنائها من السلوكات الإسلامية(40).

يبدو أن المتطلبات الأخلاقية الإصلاحية تصدر عن نوع من رد الفعل إزاء الأخلاق الأوربية التي تعدّ خطيرة بالنسبة للتوازن الأخلاقي للمجتمع الإسلامي. ربما أمكننا الاعتقاد أيضا بأن تأثير الغرب الأخلاقي حجة سماوية بالنسبة إلى الإصلاحيين في دعايتهم الحماسية قصد بعث القيم الأخلاقية والاجتماعية للإسلام. لئن كان صحيحا بالنسبة لياسكال Pascal أن "الكفرة في بداية الكنيسة يصلحون للبرهنة على ما يذهب إليه رجال الكنيسة"(41) فيمكننا القول، مع مراعاة خصائص كل حالة، بأن الحالة الأخلاقية للغرب، في نظر الإصلاحيين، يمكن تسخيرها للإبانة على سمو الأخلاق الإسلامية. إن الإصلاحيين، بنقدهم العيوب التي يمكن أن تغشى أخلاق الغرب وحضارته، قد سعوا أساسا إلى تعزيز تعلق المسلمين بقيمهم الأخلاقية.

ومن ثم نزعتهم المطردة إلى المقارنة بين التصورات الأخلاقية للإسلام وتصورات الغرب قصد البرهنة على عدم فعالية تصورات الغرب. وبناء على بعض الشهادات التي أدلى بها أوربيون متنورون وتأسيسا على معلومات سطحية أو سيئة التأويل، راح المؤلفون الإصلاحيون أحيانا ينتقدون قيم الغرب(42). وهكذا ظنوا بأنه من السهل بمكان إقناع أتباعهم بأن العالم على وشك إفلاس أخلاقي للأمم الأوربية وأن "فلسفة هؤلاء المزعومة"ليست بقادرة على الاضطلاع بالحكمة القديمة ناهيك عن الاضطلاع بالتوازن الأخلاقي ومن ثم سعادة البشرية.

هذا الحكم الجازم في الظاهر على مستقبل الغرب الأعلاقي أراح نوعا ما ضمير الإصلاحيين. وهكذا شعروا بالراحة الكبرى ليكرسوا أنفسهم حصريا لتنمين الموارد الأخلاقية للإسلام. لقد بينا أعلاه المواد الأساسية التي تبلور انطلاقا منها المذهب الأخلاقي للإصلاحيين. يجب علينا أن نضيف لها مجموعة من العناصر المكملة المستعارة من تاريخ الإسلام والأدب العربي: نوادر، مغامرات تنويرية، خرافات، أمثال مجعولة للإبانة عن انشغالات القدامي الأخلاقية وتوضيح ملامح الحكمة العربية الإسلامية.

وهذا يدفعنا إلى القول أن الأخلاق التي يدعو إليها الإصلاحيون لا تعبأ بالتأملات حول علم الآداب والسلوكات éthique ، فهي تستمد جوهرها من تعاليم الكتاب وتقليد معرفي طويل. ولما كان ديدنما الفعالية أي الترقية الأخلاقية للأمة في أسرع الآجال، فإنما تصبو إلى إضفاء الشرعيه على متطلباتها بواسطة الغايات الاجتماعية والسياسية التي يعنى بها المسلمون. فهذه الأخلاق، من بعض وجوهها، تصارع أخلاق محمد عبده التي يمكن الوقوف بوضوح على مقاصدها العملية (43).

وقد ترتب عن هذا إيلاء الإصلاحيين المصداقية لفضيلة الأسوة بدل إيلائها للأناشي (جمع إنشاء) الغائية الجافة... ويبدو لنا أن هذا المسعى يمكن تبريره بسهولة في صلب محتمع لا يكون التطور الثقافي فيه فعالا بالقدر الذي يجعل الفرد يسعى إلى ترقيته الأخلاقية الحناصة به وتمثل المبادئ والقيم التي تنظم نشاطه وتحدد اختياراته الأساسية بكل وعي. في محتمع كهذا، إن عمل الإقناع والإيعاز من خلال إظهار النماذج الرائعة لماض لا يزال يحتفظ بكل محده في نظر الشعب، يبدو أنه الأداة الأكيدة الآمنة التي توصل الناس إلى إصلاح حالهم العامة.

إن البحث عن الترقية الأخلاقية للأمة الإسلامية لا تظهر في المحصلة وكأنها الغاية الممتازة للمذهب الأخلاقي لدى الإصلاحيين. فهؤلاء لا يبدو ألهم يسعون إلى إقامة نظام

اجتماعي اضمن سا تنبجس من المدينة النظر إليه من حيد الغرائز وإعادة تراب

وكانه يفرض نفس لاضطلاع بغايات إلى جعل هؤلاء لاجتماعية والسيا

علاصة القوا

وهكذا، يظر انحصلة كوجه وا هدف تحررها الد الإصلاح الجزائر الاجتماعية.

# هوامش الفصل

(1) أنظر القرآن الكو: (2) أنظر 3، 62، 4 (3)مذا النوع قد د:

عشان بتقديم أحاديث

نوعا ما ضمير لتثمين الموارد مسالأخلاقي عارة من تاريخ ولة كلإبانة عن

تعبأ بالتأملات الكتاب وتقليد ع الآجال، فإها ساسية التي يعنى عبده التي يعنى

سهولة في صلب ترقيته الأخلاقية نه بكل وعي. في ته لماض لا يزال وصل الناس إلى

إيلائها للأناشى

للة وكأنما الغاية ن إلى إقامة نظام

اجتماعي بضمن سيادة الفضيلة المظفرة. نحن بعيدون عن "فلسفة أخلاقية" شبيهة بتلك التي تنبجس من المدينة الفاضلة للفارابي(44). فالإصلاح الأخلاقي للمدرسة الباديسية يجب النظر إليه من حيث المعنى المباشر للكلمة. ذلك أن الأمر يتعلق بإصلاح الأخلاق وتطهير الغرائز وإعادة تربية الأمة التي تخلّت نوعا ما عن الفضائل الكبرى التي تؤسس عزة الأمم.

خلاصة القول: إن "الإصلاح الأخلاقي"الذي ينشده الإصلاحيون الباديسيون يظهر وكأنه يفرض نفسه عليهم فرضا كشرط ضروري ليجعلوا إخوالهم في الدين قادرين على الاضطلاع بغايات جديدة في الحباة الاجتماعية والسياسية لبلادهم. فالإصلاحيون بسعيهم إلى جعل هؤلاء مسلمين ممتازين ومواطنين ممتازين، يطمحون إلى حرمان خصوم الترقية الاجتماعية والسياسية للأهالي من أي حجة.

وهكذا، يظهر الإصلاح الأخلاقي في الجزائر الذي قام به ابن باديس وأصحابه في المحصلة كوجه واحد من كفاحهم لصالح التطور الثقافي والاجتماعي لأمتهم (دون إغفال هدف تحررها السياسي). وأيا كان الصعيد الذي ننظر من خلاله إلى النشاط الدعائي للإصلاح الجزائري، فإن انشغالاته (أي الإصلاح) الأخلاقية لا تنفصل عن انشغالاته الاجتماعية.

## هوامش الفصل الرابع

(1) أنظر القرآن الكريم: "إنك على خلق عظيم"وهذا الحديث: بعثت لأتمم مكارم الأخلاق.

(2) انظر 3، 62، 164 7، 111، 3،

(3) هذا النوع قد دشنه تمين الدري (مسيحي اعتنق الإسلام على أيام الرسول) الذي رخص له عمر بن الخطاب ثم عثمان بتقديم أحاديث دينية في مسجد الرسول بالمدينة. أنظر أحمد أمين: فجر الإسلام... (4) أهم مصنف للحكم الأخلاقية ينسب للإمام علي الحليفة السني الرابع، رغم أن جزءا هاما من لهج البلاغة يبدو أنه يشتمل على مواد لاحقة... في الشعر، تجدر الإشارة إلى محاولة أبي بكر بن دريد (ت 933). فمصنفه "المقصورة" (قصيدة من 229 بيتا) هي أهم نموذج في هذا النوع. من بين كتاب "التوصيات"المصوغة شعرا، نذكر بعض الأسماء؛ أبو الفتح البستي (ت 1010) أبو إسلام الطغرائي (ت 1120) عمر بن الوردي (ت 1349) صلاح الدين الصفدي (ت 1363) صالح بن عبد القدوس (ت 1452).

(5) وفضلا عن النصص وحكايات الحيوانات والمقامات، نقرّب من هذا الأدب الوعظي نوع "الفرج بعد الشدة"الذي al-Tanuhi et son livre. La يمثله المحسن التنوعي (ت 994). عن هذا الكاتب وأعماله، أنظر رشدي فكار: délivrance après l'angoisse, Le Caire, 1955; R.Blachère et P.Masnou, El-Hamadani, choix de maqamat, Paris, 1957 et note 4

(6) أنظر تصنيف العلوم حسب مختلف المؤلفين الكلاسبكيين المسلمين في: Gardet-Anawati, Introd. à la الفارايي (ت 950) يدرج الأحلاق في السياسة théologie musulmane, p.106-124:

الخوارزمي (ت 997) يصنف الأخلاق ضمن التخصصات غير الشرعبة ابن خلدون (ت 1406) لا ينظر إلى الأخلاق كتخصص متميز.

(7) حول أبي على أحمد مسكويه (ت 1030) صاحب تمذيب الأخلاق وتطهير الأعلاق، أنظر محمد أركون: Contribution à l'étude de l'humanisme arabe au IV/Xéme siècle : Miskawayh, philosophe et historien, Paris, J.Vrin, 1970 حول أبي الحسن الماوردي (ت 1058)، صاحب كتاب البغية العلبا في أدب الدين والدنيا، أنظر: GAL, I, p.386; S, p.668 . بالنسبة لابن حزم، يتعلق الأمر بكتابه : كتاب الأخلاق والسير في مداواة النفوس ، القاهرة، 1908.

(8) التفسير، 4، ص 429.

(9) نقسه، 12، ص 217.

(10) نفسه، ص 218

(11) نفسه. ص 218

(12) نفسه، ص 219–234.

(13) أنظر خاصة 9، 129-130.

(14) أنظر "الأربعون النووية"للنووي \_ت 1277) التي تنص على المنطلبات الأساسية في بحال الإيمان والأخلاق...

(15) أنظر مثلا بعض صفحات ابن باديس في الشهاب، حوان 1935 ص 145–148...

(16) الشهاب، جانفي 1934 ص 14.

(17) الشهاب حانفي 1934، ص 1416,

Chronique de Tabari, III, 562-563 (18)

(19) سنرى لاحقا أمثلة أحرى عن نساء مسلمات شهيرات لمشاركتهن النشطة في حياة المدينة.

(2b) الشهاب، أفريل 5 283، ستمبر ص 349-

الله عندم الحديث أبا ذر

21 يتذكير الأثرياء الس

ساب اليم، يوم يحسى ع ك نكترون".

(23) الشهاب، حويلية آ

أي الشهاب، أكتوبر أ

25) قده الموضوعات ع 25) إلى حد جعل الخلية

27) الشهاب، حوان 9

28) حول استيلاء المسلم
 29) الحديث: كلكم را

اُن کما کان مطلوبا اُن کما کان مطلوبا

يان كأحد من النساء إ

را3) "لا يصلح آخر ها

23) بصدد الحَياة الثالية

(33) وحتى يهود الجزائر

£3) خاصة لدى جمال

رتمي العدد 17 بناريو برضوع أيضا من قبل ر

رقق) الشهاب، أفريل (

36) الشهاب، أفريل (

37) إن فكرة "الوسط

ل إنشاء جمعية العلماء -لإسلام. القوآن : 2، 7

- با کرم. انظر اعلاه. (38) انظر اعلاه.

(39) هذا يمكن أن يف

أتداك تطبيقا صارما الن

40) هذا كان من الو أي تطهير ما فسد وتقو (20) الشهاب، أفريل 1935، ص 14-16. ماي ص 82-84، جوان، ص 149-151، أوت ص 282-28. سبتمبر ص 349-151، أوت ص 282-283، سبتمبر ص 349-350...

(21) يقدم الحديث أبا ذر يكثير من الإطراء مشبها مشيته على الأرض مثل عيسى بن مريم...

(22) بتدكير الأثرباء السيثين بالتهديد القرآني: "والذين يكترون الذهب والفضة ولا ينفقونها في سبيل الله فيشرهم بعداب أليم، يوم يحمى عليها في تار جهنم فتكوى بها حباههم وجنوبهم وظهورهم هدا ما كترتم لأنفسكم فذوقوا ما كترت تكترون".

(23) الشهاب، حويلية 1935، ص 211

(24) الشهاب، أكتوبر 1935، ص 501-504. أنظر أيضًا المشكاة، 3، ص 614.

(25) لهذه الموضوعات خصص طه حسين كتيبا "الوعد الحق"، القاهرة، 1950.

(26) إلى حد جعل الخليفة عمر يقول (ما معناه): لقد أعتق شيخنا أبو بكر سيدنا بلال

(27) الشهاب، حران 1939، ص 211-213.

(28) حول استيلاء المسلمين على هذه القلعة أنظر 111, p.403 استيلاء المسلمين على هذه القلعة أنظر

(29) الحديث: كلكم راع وكل راع مسؤول عن رعيته.

(30) كما كان مطلوبا من نساء الرسول التحلي بأخلاق أقسى من أخلاق النساء الأخريات. القرآن : "يا نساء النبي لسين كأحد من النساء إن اتقيتن فلا تخضعن بالقول فيطمع الذي في قلبه مرض وقلن قولا معروفا".

(31) "لا يصلح آخر هذه الأمة إلا بما صلح به أولها".وهي العبارة التي اختارها ابن باديس كشعار لمحلته الشهاب.

(32) بصدد الحياة المثالية للسلف، تقول الشهاب: [ لو اتبع المسلمون اليوم هذه الحياة ، لفازوا بالسعادة والسيادة].

(33) وحتى يهود الجزائر.

(34) خاصة لدى جمال الدين الأفغاني ومحمد عبده. كانت الآية 13، 12 موضوع افتتاحية حريدهما الماريسية العروة الوثقى العدد 17 بناريخ 25 سيتمبر 1884. أنظر كذلك الجريدة نفسها عدد 8، 15 ماي 1884. عولج هذا الموضوع أيضا من قبل رشيد رضا في تفسيره: 10، ص 42...وشكيب أرسلان: لماذا تأخر المسلمون وتقدم غيرهم... (35) الشهاب، أمريل 1930، ص 147,

ر36) الشهاب، أفريل 1930، ص 144-147.

(37) إن فكرة "الوسط"التي يبدو أنما ألهمت دوما الإصلاحيين الجزائريين سيدعى إليها في 1931 حين حرى التفكير في إنشاء جمعية العلماء... إن الإصلاحيين يتشرفون بكونهم من أتباع " الوسطية" التي تقدم بوصفها الصفة المميزة للإسلام. الفرآن : 2، 137.

(38) أنظر أعلاه.

(39) هذا يمكن أن يفسر حزئيا الإعجاب الجم الدي كان الإصلاحيون الجزائريون يكنونه لابن سعود الذي كان يطبق آنذاك تطبيقا صارما الشريعة الإسلامية والقواعد الأخلاقية والوئام في مملكته.

(40) هذا كان من الوجهة الرسمية هدف جمعية العلماء التي كانت تنشد خاصة عند نشأتًما إصلاح الأخلاق الإسلامة أي تطهير ما فسد وتقويم ما اعوج ...الشهاب، حوان 1931، ص 354. فع البلاغة يبدو أنه فمصنفه "المقصورة" كر بعض الأسماء: : 13) صلاح الدين

al-Tanuhi et s délivrance apr choix de maqa Gardet-Anawa

1400) لا ينظر إلى

أنظر محمد أركون: : Contribution : 1058)، صاحب ن حزم، يتعلق الأمر

ايمان والأخلاق...

إغصل (

کانت ا

(41) Pensées (n°569), Paris, Classiques Garnier, 1961, p.221 (42) ي ركن "شهادات" (المرالية للقضية الإسلامية) نشرت الشهاب مختلف أنواع الاستشهادات وعبارات المولنين وأصداء الصحافة التي يشار فيها إلى الإسلام والحضارة الإسلامية بل العرب أنفسهم. أنظر مثلا الشهاب، فيفري 1930، ص 165، ص 120 أفريل 1930، ص 165.

L'Enseignement politique de Moh.Abdouh aux Algériens, نينا ذلك في مكان آخر: (43) بينا ذلك في مكان آخر:

(44) حول هذا الفيلسوف العربي، أنظر: EI, I, p.797-800

سحل أعوالها،
عن نشاطهم
دوايا التي
حوائر،
من وحائر،
المحبية الداخ
المحبية الداخ
ومع ذلا
المتهم وفق م
ومع ذلا
المتهم على
المحبة الأخا

مضض دون ع

# الفصل الخامس

# الأفكار الاجتماعية

كانت الحركة الإصلاحية الجزائرية حركة منخرطة في الحياة الاجتماعية أيما انخراط. فحل أعواتها، الرسميين أو العابرين، كانوا يحيون حياة لائكية ويمارسون نشاطات مستقلة عن نشاطهم الديني. وكانت هذه الحركة، المنضوية في حزب معاد من حيث المبدأ لحياة لزوايا التي كان من شأتها أن تلهي المسلمين على الأقل جزئيا، عن مسؤولياتهم لاجتماعية، تمتاز عن المرابطية بكوتها حاضرة دائما في مختلف محالات الحياة الإسلامية في لجزائر.

من وجهة قبلية، يمكن تفسير الترعات الاجتماعية للدعاية الإصلاحية بالمتطلبات لذهبية الداخلية. فبوصفهم دعاة للسلفية، كان الإصلاحيون يطمحون إلى إقامة المدينة لإسلامية ل "العصر الذهبي" أو على الأقل المساهمة الفعالة في تنظيم الحياة الاحتماعية لأمتهم وفق مبادئ الإسلام الخاصة.

ومع ذلك نعترف بأن تعلق الإصلاحيين بالمثل المستوحاة من السلفية لا يذهب إلى حد حجب ضرورات الحياة المعاصرة. فإن نحن نظرنا إلى المشكلة من الزاوية الدينية (والثقافية) دون الإكتفاء بآثار الحياة المعاصرة على مذهب الإصلاحيين الجزائريين، فإننا منحكم على أنفسنا بالوقوف على وجه واحد من نشاطهم الاجتماعي.

إن حضور السلف في التعليم الإصلاحي حضور جم. لقد رأينا إلى أي مدى كان الندهب الأخلاقي للإصلاحيين مرتبطا بمذاهب ونماذج القدامي. فيما يتعلق بالمشاكل لاحتماعية، أثرت المعايير الخاصة بالسلفية غير مرة على أحكام الإصلاحيين وحثتهم على مضض دون شك، على تبنى مواقف محافظة للغاية. ففي المناقشات المتنوعة التي أفضت إلى

(41) Pensées (n°5) يهادات وعبارات المؤلفين ر مثلا الشهاب، فيفري

L'Enseignement p p.104 خصومات حقيقية بين القدامى والمحدثين، اضطر الإصلاحيون أكثر من مرة إلى التمترس خلف حذر مبالغ فيه مع ما قد يترتب عن ذلك من تخييب لآمال أتباعهم أو المعجبين بحم الأكثر حماسا.

لوصف نزعات الإصلاحيين الاجتماعية، سنقصي حينا المسائل ذات التأمل الجم والنظريات الاجتماعية التي حمّست وقسمت النخب الفكرية الجزائرية، وسنكتفي بفحص مواقفهم بصدد الأوجه العينية للحياة الاجتماعية في الجزائر.

ذلك أن الإصلاحيين لم يكونوا مسلحين بالقدر الكافي لمواجهة القضايا النظرية فتكوينهم الزيتوني وأحاديتهم اللغوية العربية الصرفة لجلهم حكما عليهم بالتعلق الحصري بالمعطيات العملية. ولربما لم يشعروا بألهم معنيون مباشرة بالنقاشات الكبرى التي كانت تحرك الرأي العام في البلدان الأوربية. وكانت آراؤهم حول الرأسمالية والشيوعية والإمبريالية مختزلة للغاية. وكانت علاقاتهم مع العناصر الإسلامية اليسارية (مثل منشطي "نجم شمال إفريقيا" وعلى رأسهم حاج محمد مصالي) والمتعاطفين مع الحزب الشيوعي الجزائري(1) ذات طابع تكتيكي ولم تفض إلى أي نقاش مذهبي. وقد بالغت الصحافة الإستعمارية في شحبها ما كانت تدعوه بتحالف الغرنسية لهذه الفترة خاصة الصحافة الاستعمارية في شحبها ما كانت تدعوه بتحالف الإصلاحيين مع الشيوعية، عن وعي أو عن غير وعي، في تقديرها للبعد الحقيقي الذي كان الإصلاحيون يقيمونها عرضا مع أولئك الذين يصدرون عن الماركسية الملحدة واللينينية.

غير أنه رغم ما يمكن أن ندعوه دون مبالغة بالسذاجة في الجال التأملي النظري (نحق لا نتحدث عن سياسة السياسين)، فإن الإصلاحيين لم يتخلفوا في اتخاذ موقف بعينه حيال بعض المشاكل التي كانت تشد الانتباه العام آنذاك. لقد أمكنهم الإدلاء بأحكام خجولة، عند الحاجة، حول الصراعات الاجتماعية التي كانت تعصف بأوربا وحول تنامي الشيوعية ومصير الرأسمالية. ولكن، لما كانوا يفتقرون إلى المعلومات الدقيقة (مثلا بواسطة الوثائق الفرنسية) لم يكن لديهم سوى تصور غامض ومشوش عن الظواهر. ورغم وجود

على الأقل الفرن الأحيان يركنون أو حتى مشاكل في مقابل مباشرة على المحت

شخصيتين أو ثلا

تبنى الإصا مواقف تقليدية مختلف المشاكل منها.

وهكذا إزا

أفكار المبتذلة جزائري كان ومشبع بالتصور هائل الذي تف أقانون الأهالي! بني التقليدية ل عشرين(2).

هل هذه وهذا لصالح ال انتقنية وبأنه في

من مرة إلى التمتوس عهم أو المعجبين بمم

ال ذات التأمل الجم الجزائرية، وسنكتفي

عهة القضايا النظرية. يهم بالتعلق الحصري التي كانت الكبرى التي كانت الرأسمالية والشيوعية مع الحزب الشيوعي مع الحزب الشيوعي وقد بالغت الصحافة كانت تدعوه بتحالف اللبعد الحقيقي الذي يصدرون عن عن الذين يصدرون عن

لتأملي النظري (نحن تخاذ موقف بعينه حيال الإدلاء بأحكام خجولة، بأوربا وحول تنامي الدقيقة (مثلا بواسطة الظواهر. ورغم وجود

شخصيتين أو ثلاث في صلب الفريق الباديسي، قادرة على استغلال الوثائق الأوربية (أو على الأقل الفرنسية) ذات الأهمية القصوى، فإن الإصلاحيين الجزائريين كانوا في أغلب الأحيان يركنون إلى التحفظ الحذر في كل ما يتعلق بالمشاكل الاجتماعية للعالم الخارجي أو حتى مشاكل الجال الفرنسي.

في مقابل ذلك، استطاع الإصلاحيون أن يبلوروا مذهبا حول المسائل ألمطروحة مباشرة على المجتمع الإسلامي، ويتعين علينا الآن استنباط المعالم الأساسية لهذا المذهب.

# I. الإصلاحيون أمام مشاكل انجتمع الحديث

تبنى الإصلاحيون، حول العديد من القضايا التي تمس حياة المسلمين الاجتماعية، مواقف تقليدية صرفة. ولا شك ألهم لم يكونوا مزودين بما ينبغي من أدوات لدراسة مختلف المشاكل الاجتماعية للعالم الحديث وتحديد موقف إصلاحي خاص إزاء كل واحد منها.

وهكذا إزاء مسائل أساسية مثل العمل والاقتصاد، لم يتخلص الإصلاحيون قط من الأفكار المبتذلة idées reçues والمذاهب الكلاسيكية. صحيح أن المجتمع الإسلامي الجزائري كان ما بين العشرينيات والأربعينيات، شبه منفلت من عصره الوسيط الثقافي ومشبع بالتصورات البالية في بحال العلم والاقتصاد والتبادلات الاجتماعية. فوزن الماضي الحائل الذي تفاقم برداءة الظروف الثقافية المعروضة على الجماهير الإسلامية في إطار "قانون الأهالي" حال دون بلوغ الإصلاحيين رؤية واضحة للمشاكل الجديدة ومساءلة شبئ التقليدية للأمة الإسلامية ومقابلتها بعنف بالمستلزمات الاجتماعية والاقتصادية للقرن لعشرين(2).

هل هذه نقيصة من نقائص الإصلاح الإسلامي الجزائري؟ صحيح أنه بالإمكان - وهذا لصالح الإصلاحيين- القول أن المشاكل الاحتماعية والاقتصادية تتطلب نوعا من التقنية وبأنه فيما يخصهم، لم يدّعوا أبدا بألهم شيء آخر غير رجال دين. والحال أن الأمة

الإسلامية في الجزائر كانت تلتجأ ضمنيا لمحترفي الشأن السياسي الذين كانوا يرافعون الصالح الترقية المادية والمعنوية لإخوالهم في الدين وكانوا يذكّرون دائما فرنسا بواجبات رسائتها التمدينية التحضيرية mission civilisatrice.

ومن ثم سنحجم، في هذا الصدد، عن إقامة محاكمة للحركة الإصلاحية الباديسية ان منظري هذه الحركة كانوا لاهوتيين ومفسرين ووعاظا أساسا. أما السياسة والتحليل الصارم للحقائق الاقتصادية والاجتماعية فلم تكن مجالاتهم المفضلة، ورغم ألهم سعوا، بناء على مبادئ سلفيتهم، إلى إصلاح جميع أوجه الحياة الإسلامية حولهم، فإلهم لم يقوموا بعمل أصيل و لم يصلوا إلى نتائج محمودة خارج مجالات العبادة والتعليم التي كانت من الوجهة التقليدية من مهام رجال الدين في ديار الإسلام(3).

لئن كان صحيحا أن مفاهيم مفتاحية من قبيل "الاجتماع" و"الاقتصاد"هي جزء من المفردات العادية للإصلاحيين الجزائريين(4)، فهي لا تفترض قط استيعابا تاما من قبل هؤلاء للمشاكل الاجتماعية الخاصة بالحياة الجزائرية آنذاك. وهي على أكبر تقدير تنم عن تأثير الأفكار الفرنسية (لكنه تأثير سطحي) على عقول الإصلاحيين وإرادة الحزب النيي لابن باديس في تخويل نفسه حداثة ظاهرة باستخدام القوالب الجاهزة siéréotypes المستعارة من اللغة الاجتماعية والسياسية لتلكم الفترة. لذا بدت التصريحات ذات الطابع الاقتصادي والاجتماعي التي نعثر عليها في كتابات الإصلاحيين غير مقنعة لعدم اندراجه في نظام مذهب محدد تحديدا جيدا.

### أ. الزكاة

غير أنه ينبغي الإشارة إلى أن الإصلاحيين اجتهدوا في إعادة الاعتبار لممارسة الزكاة المنتظمة التي طالما أهملها الجزائريون(5). وهذا أملا في أن يستفاد منها لتحسين الاقتصاد العام للأمة الإسلامية للجزائر. في الواقع لم يكن في مقدور الإصلاحيين الاكتفاء بالهبات العرضية التي يقدمها لهم الناس الأثرياء واشتراكات زبائنهم غير المنتظمة لإنجاز برنامج

يد وات المدرسية ومض يعوزين وكذا من أ يكانحم أن يأملوا في يندموا أنفسهم بحسب يا لدين(6).

ومن ثم يمكن ال

تجاوز الانشغال الساحث توزع بعد ذلا تسهم بوصفهم النام تنط على مختلف الأعلى الأحلاقية لإخوانهم السطة الإسلامية في النساز (7).

ب نشاط الإصلا-خدامن الاجتماعي مستعجلا لاسيما وأ حماهير الإسلامية.

ب. اللامساوا

لا تتعدى الدع الدلطوني كما الم المسلاحي يظل وفي الشركان ومن ثم يمنع

ين كانوا يرافعون ما فرنسا بواجبات

إصلاحية الباديسية. السياسة والتحليل يغم ألهم سعوا، بناء مم، فإلهم لم يقوموا عليم كانت من عليم التي كانت من

قتصاد"هي جزء من قبل ستيعابا تاما من قبل أكبر تقدير تنم عن وإرادة الحزب الديني لحاهزة stéréotypes مقنعة لعدم اندراجها

عتبار لممارسة الزكاة نها لتحسين الاقتصاد حين الاكتفاء بالهبات لتنظمة لإنجاز برنامج

البناءات المدرسية ومضاعفة الدور الثقافية والمساجد "الحرة" والأعمال الخيرية لصالح اليتامى والمعوزين وكذا من أجل ضمان النفقات العادية (أعباء التعليم، الدعاية إلح). كان إذن بإمكاهم أن يأملوا في الاستفادة من الربع المتزايد للزكاة بالتعويل على التعاليم القرآنية ليقدموا أنفسهم بحسباهم المستفيدين المحظوظين من الهبات الشرعية الصادرة عن إخواهم في الدين(6).

ومن ثم يمكن القول أن دعوة الحركة الإصلاحية من أجل أداء الزكاة في حينها تتجاوز الانشغال البسيط للسنة الدينية. كان الإصلاحيون يعتزمون صرف عائدات الزكاة بحيث توزع بعد ذلك وفق الشريعة علما بأنه كانت لديهم حجج دامغة كي يقدموا أنفسهم بوصفهم الناس الأكثر تأهيلا لتسيير الهبات الشرعية للأمة. حقا لم يكونوا يقومون فقط على مختلف الأعمال الاجتماعية المشتركة ولم يكونوا يسعون من أحل الترقية الفكرية والأخلاقية لإخوالهم في الدين فحسب بل كانوا يحاولون، في غياب أي شكل من أشكال السلطة الإسلامية في صلب الأمة، أن يجددوا أنفسهم كمستودع الشرعية الإسلامية بامتياز (7).

وليس نشاط الإصلاحيين لصالح الممارسة المعممة للزكاة سوى وجه لدعايتهم قصد ترقية التضامن الاجتماعي والاقتصادي في صلب الأمة (8). كان هذا التضامن يبدو لهم أمرا مستعجلا لاسيما وأن النظام الاستعماري لم يكن يظهر كبير عناية للتحرر الاقتصادي للجماهير الإسلامية.

#### ب. اللامساواة الاجتماعية

لا تتعدى الدعاية الإصلاحية حول موضوع التضامن الوصايا الورعة ذات المظهر لأفلاطوني كما هي مصوغة في الحديث والمذهب السني الكلاسيكي. إن التفسير لإصلاحي يظل وفيا للتصور التقليدي الذي يؤسس اللامساواة الاجتماعية على مشيئة في عاولة لمعالجة هذا الأمر بطرق العنف. يعلن ابن باديس بصوت

عال عن حرمة الملكية الخاصة. يقول في هذا الشأن [ ملكية الفرد كجزء من بدنه سيدافع عن جدنه] (10).

من جهة أخرى، ينتقد بشدة الأفكار الاحتماعية التي يسندها التقليد لأبي در الغفاري، وهو من صحابة رسول الله ، والذي انتقد بجرأة سياسة الخليفة الرامية إلى تكديس الثروات وقد رافع بقوة لصالح الجماهير البائسة (11).

في هذا الاتجاه أيضا، أثّر التغلغل الشيوعي في الأوساط العمالية الإسلامية للحرائر الزعماء الإصلاحيين، الذين ينحدر حلهم من الأوساط المحافظة. لذا رأيناهم يدينون "الشيوعية الملعونة"كمذهب "مناقض للإسلام الحقيقي" (12).

من جهة أحرى، ولما كان دورهم لا يقوم على الكفاح من أجل تحسين مستوى معيشة الجماهير العمالية، لم ير الإصلاحيون بأهم مؤهلون لمحاكمة الرأسمالية الإسلامية أو إعلان الجهاد على الفقر. والحال أن ميزانية حركتهم وازدهار أعمالهم ومؤسساتهم كائت مرهونة أكثر بسخاء الأسر الثرية الإسلامية للجزائر منه بالاشتراكات الهزيلة للشعب البسيط.

صحيح أن ابن باديس وأصحابه كثيرا ما كانوا يذكّرون الأثرياء السيئين والمرات (المقرضين بالربا) بتعاليم القرآن التي من شأها أن تصلح حالهم (13). ومن باب التحقيد من بؤس الساكنة المحرومة كانوا يسدون على جمهورهم النصائح حول الاقتصاد الحكيد والتحذيرات من التبذير (خاصة بمناسبة الأعراس والأعياد الإسلامية) وخاصة من البر (14). لكن ما يوجد هاهنا أمر عادي وكلاسيكي. ويمكننا القول أن لا ابن باديس والم فيقه كانا إصلاحيين احتماعيين أصيلين.

وهكذا نستث عصر الوسيط وه واعظ، الإنسان حن لا نطعن في مصلاحي الديني ا

ومن المدهش

أساؤلات أصيلة ولذي كان ينبغي
أخاصة لمشاكل ال
إحاصة العاصمة و
الأحداث الدامية ال
عن الفقر، قبني الإ
قراء غير مسؤولين

حيث بأن بؤس الد عب يتوقف على الإ إذن من هذا ا رضعا لمشاكل معينة

الستعمارية.

الحظة تبرر إلى ح

لعلنا نسلّم، ،

و من بدنه سیدافع

ا التقليد لأبي ذر الخليفة الرامية إلى

الإسلامية للحزائر دا رأيناهم يدينون

يل تحسين مستوى سمالية الإسلامية أو ومؤسساتهم كانت ت الهزيلة للشعب

اء السيئين والمرابين ومن باب التخفيف ل الاقتصاد الحكيم وخاصة من الميسر لا ابن باديس ولا

وهكذا نستشف لدى ابن باديس نوعا من الإرادة في تبرير نظام اجتماعي منبثق عن العصر الوسيط وهذا بالتمترس خلف محاجة كلاسيكية محضة أي محافظة. وتحت المفسر والواعظ، الإنسان هو الذي يتكلم أي ابن أسرة برجوازية مهيمنة في الإقليم القسنطيني. نحن لا نطعن في حسن نيته هنا. فهو يعمل النظر بحسبانه رجل دين سني للغاية: إن الإصلاحي الديني لا ينطوي في ذاته على مصلح اجتماعي.

ومن المدهش مثلا أن لا نرى ابن باديس أو أصحابه ومعاونيه المباشرين يصوغون تساؤلات أصيلة حول المحاض الاجتماعي الذي أصبحت الجزائر مسرحا له منذ 1933 والذي كان ينبغي أن يقلق الطبقة الأوربية المهيمنة(15). كما لم نرهم يولون العناية الخاصة لمشاكل الطبقة الشغيلة الإسلامية التي هي في طور التكوين في المدن الكبرى (خاصة العاصمة ووهران) ولا للوضع البائس الذي هم عليه الفلاحون والخمّاسة. خلال لأحداث الدامية لأوت 1934، حيث تفاقمت الصراعات العرقية بفعل الغضب الناجم عن الفقر، تبنى الإصلاحيون رسميا الأطروحة التي مؤداها أن المتظاهرين المسلمين كانوا فقراء غير مسؤولين سخرهم "مشوشون" (وهذا ما كان ينحو إلى تجريد الاضطرابات هذه من أي طابع احتجاجي اجتماعي).

لعلنا نسلم، من باب التخفيف على الإصلاحيين، بأن المعطيات السياسية لتلكم اللحظة تبرر إلى حدّ ما، مثل هذه النسيانات لديهم. ذلك أنه كان من الميسور الاعتقاد حينتذ بأن بؤس السكان الريفيين المسلمين هو نتاج محض للنظام الاستعماري وأن القضاء عليه يتوقف على الإصلاح العام لوضعية الأهالي.

إذن من هذا المنظور لم يكن ذلك لامبالاة من قبلهم في المجال الاحتماعي، بل كان وضعا لمشاكل معينة بين قوسين، بدا لهم وكأن مسؤوليتها تقع حصريا على كاهل السلطة الاستعمارية.

#### II. الاقتصاد الحديث

إن افتقار الإصلاحيين إلى الحرأة أمام مشكل اللامساواة الاحتماعية ظهر أيضا حلى المخال الواسع للقضايا الاقتصادية والعلاقات بين العمل والرأس مال. هاهنا أيضا لم بحصل التقدم إزاء الأفكار السائدة آنذاك. يبدو أن الحركة الإصلاحية الباديسية لم تتأثر بالعبد الإيديولوجي لأوربا في الثلاثينيات. كما لا يبدو أيضا، على مستوى أكثر تواضعا، على التقف إلى غاية النهاية المصلح المعتدل محمد عبده على الأقل في المحال المحدد التحق بأفكاره الاجتماعية (16).

لم يول المذهب الإصلاحي الجزائري العناية اللازمة لمشاكل الاقتصاد العينية وحد للأوجه المختلفة لإثمار رؤوس الأموال. لم يتمكن ابن باديس وأصحابه، إما بدافع الحد لا يعدام مذهب ملور كما ينبغي في هذا الجال، من إرضاء أتباعهم الأوفياء الحريصين عن الامتثال، في نشاطاتهم الاجتماعية، لمبادئ عقيدتهم العامة. وسبب هذا القصور بحد البحث عنه في نظرنا في كون مشاكل المال هذه تتعلق بالفقه. والحال أننا نعرف الإصلاحيين الجزائريين لم يكونوا ميالين لهذا التخصص: ذلك أن النزعة الأحلاقية كالتطغى عليهم.

لقد كانت تدخلاتهم خارج الدين في الحياة الإسلامية للجزائر تنحو أساسا صوت تشييد البنية التحتية الإصلاحية: المدارس العربية الحرة، المساجد، المراكز الثقافية إلى الدعاية الدينية والتدريس، كانت تمتص جميع امكانياتهم تكفهم إرادتهم حيث تنعدم الكفاءة. ومن ثم لم يكن لنشاط الإصلاحيين في مجال الاقتصائر ذو بال (17). وحتى إن نحن نظرنا إلى هذا النشاط من حيث الزاوية العملية فإلنا محالة نخلص إلى أنه كان حليا من أي فعالية.

هذا إذن وجه من و

لند وجد الفكر الإص

عن يلورة حلول سنية

كانوا يعتقدون دون

عنر مقنعين، قد عن او غير مقنعين، قد عن الحروج من بئ الخروج من بئ الخروج من بئ الحروج من بئ الحروج من بئ الحروج عن بئ الحروج من بئ الحروج عن الحروج عن الحروج عن بئ الحروج عن الحرو

د العاصرين.

III

عناصر الأكثر تمثيلا عبار الاهتمام الذي ك المتحبب حقا لمطلب حبية. كما كان يطابق حي عض المالكيين المتشدد لفد حاولوا بدافع نوع حداثية. بالفعل، صار القرنسي التي كانت القرنسي التي كانت النهضة، التقدم، الترا

- كان الإصلاحيون

هذا إذن وجه من وجوه المذهب الاجتماعي للمدرسة الإصلاحية الجزائرية يبدو مخيبًا. لقد وجد الفكر الإصلاحي، في بحال حيث المعطيات النقلية و"العلم" التقليدي لا تسمح ببلورة حلول سنية وفعالة بلورة سريعة، شبه مشلولة. إن الإصلاحين الجزائريين، الذين كانوا يعتقدون دون ريب بأن المرشدين الرسميين للسلفية جريئون جدا في هذه الميادين أو غير مقنعين، قد حرموا أنفسهم من النجدة المذهبية التي كان في مقدور المدرسة الإصلاحية السورية المصرية أن تقدمها لهم. في المحصلة، إن ما كان يعوزهم أكثر هو الإرادة في الحروج من بني الماضي. وقد تفاقمت قلة تجربتهم في مجال التنظيم الاجتماعي والاقتصادي بتردداهم التي يصعب تبريرها والتي هي في كل الأحوال غير مساوقة والاقتصادي بتردداهم التي يصعب تبريرها والتي هي في كل الأحوال غير مساوقة والاقتصادي بتردداهم التي يصعب تبريرها والتي هي في كل الأحوال غير مساوقة والاقتصادي المنامة التي تترع إلى تقديم الحركة الإصلاحية كحركة منفتحة على الحضارة والعالم المعاصرين.

# III. الإصلاحيون إزاء "التحديث"

لئن كان الإصلاحيون قد سعوا إلى نشر التعاليم ذات المصدر النقلي إلى حد بعيد وكذا العناصر الأكثر تمثيلا للتقليد والسنة في الحياة الإسلامية المعاصرة، فإهم لم بحجموا عن إظهار الاهتمام الذي كانوا يصرحون بأهم يولونه لحضارة زماهم. وقصدهم في هذا كان يستحيب حقا لمطلب عميق لحركتهم التحديدية الدينية والتحريرية الاجتماعية وغقافية. كما كان يطابق إرادتهم في التميز عن الدعاة المتشددين للترعة التقليدية البالية مثل بعض المالكيين المتشددين وكذا جل المرابطيين).

لقد حاولوا بدافع نوع من الغنج المتماشي مع نكهة تلكم الفترة، إعطاء تعليمهم محة حداثية. بالفعل، صار الرأي العام الإسلامي، الذي أثرت فيه الصحافة الأهلية ذات السان الفرنسي التي كانت تدعو إلى التحديث بقوة، يتعلق بمفهوم التقدم كفكرة من أفكار الأساسية للكم أفكار الأساسية لتلكم أحكار الأساسية للقرن(18). وهكذا تبنت الدعاية الإصلاحية الأفكار الأساسية لتلكم النهضة، التقدم، الترقي، وكانت اللفظة الأخيرة تعني الترقية الاجتماعة والفكرية.

أيضا حيال ضا لم يحصل لتأثر بالغليان تواضعا، أنما المحدد المتعلق

افع الحدر أو لحريصين على القصور يجب ننا نعرف أن الحلاقية كانت

عينية وبخاصة

أساسا صوب نافية إلخ. هذه كانياهم. ولم محانياهم ولم محال الاقتصاد العملية فإننا لا

إن "نادي الترقي" المشهور بالعاصمة الذي كان ينشطه النبيخ الطيب العقبي والذي كان يعد كمحراب للحركة الإصلاحية الإسلامية الجزائرية، كان يومز من خلال تسميته ونشاطاته الدينية وغيرها، إلى ما كان الإصلاحيون يحددونه بوصفه وجهنهم التقدم: هذه الإصلاحية لما بين الحربين، كان مثلهم التقدم: هذه اللازمة السحرية كانت تلهب حماسهم. وكان العديد من المتعاطفين مع الحركة الإصلاحية الباديسية ينتظرون من حركتهم دفعا تحديثيا ربما أكثر من إصلاح ديق وأخلاقي.

وهذا يفسر مواقف النزعة التحديثية المنشورة بين الفينة والأخرى من قبل الناطفية باسم الحركة الإصلاحية، إما لتسجيل تضامنهم مع ممثلي قطاعات أخرى من الرأي العام الإسلامي أو للمطالبة بصفة المصلحين المتفتحين على التقدم، في الوقت الذي يبدو ألف بالنسبة للرأي العام الفرنسي في الجزائر أن الحركة الإصلاحية حزب متعصب ومتخلف

لكن ماذا كانت تعني بالضبط هذه المواقف المستوحاة من مفهومي التقديد التحديث/التجديد؟ وما هو بعدها الحقيقي؟

لتقدير التصريحات الداعية للتحديث الصادرة عن الإصلاحيين الجزائريين حق قدرها لن نغقل بأن هؤلاء الإصلاحيين كانوا قبل كل شيء أتباع السلفية وأن أساس مذهبه كان ذا مصدر حنبلي جديد. بالنسبة لهؤلاء الرحال الذين كان لهم ميل بين لسلطة "تسبح الإسلام" تقي الدين بن تيمية، فإن التحديث لا يمكن أن يمس سوى المحال الدنيوي. بعد أقيم هذا التمييز، سنتحاشى أي سوء تقاهم أو أي خلط مع ما من شأنه أن يذكر ، في إطار الإسلام، بالتحديث/التحديد المسيحي.

لقد بات ثابتا أنه في كل مرة يعالج فيها الإصلاحيون الجزائريون التحديد أو التقدم يحيلون دائما تقريبا على الحضارة المادية. بيد أنهم، حتى وهم يضعون مذهبهم الديني فوق الفكر الحديث، لم يكونوا مستعدين قط للاعتراف بالأستاذية magistère الحصرية هذا

سب في المجال الدنيو حسب في المجال الدنيو حسب أوجه الحضارة المنافعة والمنافعة والمنافعة عنو مجرم" (0 المناسبة عنو المناسبة عنوات الإصلاحية حدة المعاصرة. غير ألمعاصرة. غير ألمعاصرة. غير ألمعاصرة. غير ألمعاصرة.

يانفعل، بمجرد خ خر لتحديث. فالعب سلاحية. ولئن كان حسى بأن هذا الوجه شك في أن الإجاء

حر الشاكل العينية المصراب يدفعهم إلا معرفيا parade عرفيا المسوع، نشعر وكأن وكأن وهكذا دفع تطو الله صياغة

ن أغلب الأحيا

لذي كان ل تسميته وجهتهم نقدم: هذه مع الحركة سلاح ديني

بل الناطقين الرأي العام ي يبدو ثابتا ومتخلف.

و متناقضة.

هومي التقدم

رحق قدرها،

ساس مذهبهم إلسلطة "شيخ انيوي. بعد أن أن يذكر ، في

مديد أو التقدم، بهم الديني فوق

r الحصرية لهذا

المذهب في الجال الدنيوي. فتصريحهم العادي يتمثل في كولهم ليسوا من وجهة قبلية معادن لجميع أوجه الحضارة المعاصرة. وهذا ما يفضي إلى بعض التقييدات. تصرح محلة الشهاب: "إننا أعلنًا ولا نزال نعلن بأننا شعب من أشد الواجبات عليه الاحتفاظ بما في الماضي من نفع وعدم الزهد فيما في الحاضر من خير ومدنياته... فلتنهضوا للمجد لا يلهيكم فتر آخر ولا عدو مجرم"(20) كما نشر أحد شعراء الشهاب الرسميين: محمد الهادي السنوسي قصيدة بمذه المناسبة عنوالها : [ المسلم هو ذلك الذي يأخذ بأسباب التقدم](21). يمكننا الإكثار من الاستشهادات من هذا القبيل ذات النبرة التفخمية أحيانا. إن مثل هذه التصريحات الإصلاحية يبدو ألها تستجيب لتساؤلات المؤمنين الباحثين عن التكيف مع الحياة المعاصرة. غير أن هذه الإجابات تبدو لنا جزئية وفي كثير من الأحيان غامضة

بالفعل، يمجرد خروجنا من مجال العموميات، نكتشف رخاوة المذهب الإصلاحي في بحال التحديث. فالعبارات الحذرة والتقريبية لا تقنع لا أصدقاء ولا خصوم الحركة الإصلاحية. ولئن كان الإسلام لا يعارض جميع أوجه الحضارة المعاصرة، فوفق أي معايير نقضي بأن هذا الوجه الخاص من هذه الحضارة مناف للإسلام ومن ثم قابل لأن يشجب؟ لا شك في أن الإجابة لن تخلو من التعسف بحسب مزاج وتكوين وذائقة هذا الداعية

في أغلب الأحيان تتسم أحكام الإصلاحيين بصدد التحديث بالذاتية. فمواقفهم حيال المشاكل العينية التي يطرحها تطور المحتمع الإسلامي الجزائري تشي لديهم بنوع من الاضطراب يدفعهم إلى الحذر المبالغ فيه. وهكذا يتبدى التحديث بكونه أساسا تحديثا استعراضيا modernisme de parade. وفي كل مرة يعالج فيها الإصلاحيون هذا الموضوع، نشعر وكأن الكلمات تتجاوز أفكارهم.

وهكذا دفع تطور السلوكات الإسلامية تحت التأثير الفرنسي الإصلاحيين في كثير من الأحيان إلى صياغة تحذيرات وأحيانا انتقادات شديدة. فباسم روح الاعتدال ومذهب الوسطية اللذين طالما ذكرا بوصفهما قاعدة الإسلام الدهبية، ثار الإصلاحيون غير على على على هذه المراقف الاجتماعية وهذه الطرائق في العيش والتفكير لدى إحوائمم في الله كانوا يرمونما بالشطط ومن ثم فهي منافية لروح الإسلام وغير أخلاقية ومتهمة

ورغم عدم وجود مذهب إصلاحي منسجم في المجال الاجتماعي (كما أشرنا يرفلك سابقا)، فإنه بالإمكان الرقوف على مجموعة من الأحكام والمواقف التي تنسي بالقدر الكافي النوايا والمقاصد الاجتماعية للمدرسة الإصلاحية الباديسية، ومن بين الموقف المميزة لهذه المدرسة إزاء مشاكل الحياة المعاصرة، سنكتفي بالنظر في موقفين اثنين ينطوف في نظرنا على قيمة الاحتبار، إنحما مواقفا الإصلاحيين إزاء مشاكل الشبيبة الإسلام والح كة السوية féminisme. هذان الموقفان المهمان جدا من حيث وجهة الاجتماعية والثقافية سيساعداننا على إبراز موقف الحركة الإصلاحية الحزائرية مالتحديث الاجتماعي.

## أ. الإصلاحيون والشبيبة الإسلامية

تحتل مشاكل الشبيبة في صلب الانشغالات الكبرى للإصلاحيين مكانة ممتازة. علما أهم أدركوا مبكراً بأن أحسن الفرص لحركتهم تكمن في الشبيبة. لقد خصص ابن بالابس وأصحابه جزءا كبيرا من نشاطاتهم للأعمال التربوية والاجتماعية موجهة أساسا للشبال

لم يهت ابن باديس، في افتتاحياته بمجلة الشهاب، التذكير بالأهمية التي يوليها للتكرير الإسلامي والعربي للشبية. وكان يحلو له التذكير بأنه منذ بدايات نشاطه الصحفي، وحجريدته "المنتقد"ثم محلته "الشهاب" في حدمة الشباب. لا شيء يمكن إضاءة مقامدرسة الحركة الإصلاحية الجزائرية إزاء الشبيبة أحسن من هذه الفقرة المأحوذة الشهاب حيث يصف فيها أبن باديس حال الجيل الشاب الإسلامي في 1925، في الحقالة قرر هو نفسه وأصحابه القيام بنشاطهم الإصلاحي على صعيد البلاد قاطبة:

الشباب أعلن الشها المعض في القطر الجزائرة المتعماري لغته وتاريخه ا المسمامة تحقيرا والا شباب حا الا آلة متحركة المعرشام.

أما اليام فقد تأسست

إِلَّ تَعَدُّ شَابًا إِلَّا تَادِرًا إِلَّا

الحام، العروبة ، الجزائر" مكذا يلخص ابن باد حال العشرينيات والتي ته ترثب عنه: الفرنسة. وه الشية: الكفاح ضد الجها ساسية.

الآن ستعين بالوجه الا

إذا كان الإصلاحيود عما يبدو - على جزء من حرة"، فإنحم كانوا يجسو يتحون من نشاطهم البيد صوب الفرنسة التامة. ولما لتي تحدد شبيبتهم، سعوا لاسلامية. وقد أفضى ذا

للاحيون غير مرة إخوالهم في الدين إقية ومتهمة.

ي (كما أشرنا إلى المواقف التي تضيء أ. ومن بين المواقف قفين اثنين ينطويان الشبيبة الإسلامية حيث وجهة النظر

رحية الجزائرية من

ن مكانة ممتازة. ذلك لا خصص ابن باديس حهة أساسا للشبان. يه التي يوليها للتكوين لناطه الصحفي، وضع يمكن إضاءة مقاصد

، الفقرة المأخوذة من

, في 1925، في الوقت . البلاد قاطبة:

الشباب أعلن الشهاب من أول يومه ولمنتقد الشهيد قبله أنه لسان الشباب الناهض في القطر الجزائري ولم يكن يوم ذاك من شباب إلا شباب أنساه التعليم الاستعماري لغته وتاريخه ومجده وقبح له دينه وقومه وقطع له في كل شيء وحقّره في نفسه تحقيرا وإلا شباب حاهل أكلته الحانات والمقاهي والشوارع ومن وجد العمل منه لا يرى نفسه إلا آلة متحركة في ذلك العمل لا هم له من ورائه في نفسه فضلا عن شعوره بأمر هام.

أما اليوم فقد تأسست في الوطن كله جمعيات ومدارس ونواد باسم الشباب والشبيبة ولا نجد شابا إلا نادرا إلا وهو منخرط في مؤسسة من تلك المؤسسات وشعار الجميع: الإسلام، العروبة ، الجزائر" (22).

هكذا يلخص ابن باديس الآفات التي كانت تعاني منها الشبيبة الإسلامية في الجزائر حلال العشرينيات والتي تعتزم الحركة الإصلاحية تحديدا محاربتها وهي: الجهل والآثام التي تترتب عنه: الفرنسة. وهكذا ستكون المبادئ الموجهة للنشاط الإصلاحي المركز على الشبيبة: الكفاح ضد الجهل والكفاح ضد الفرنسة. ومن ثم ستكنسي أوجها تربوية وحتى سياسية.

الآن سنعنى بالوجه الاجتماعي الصرف المتعلق بالعمل الإصلاحي لصالح الشبية. إذا كان الإصلاحيون قد استشعروا السعادة لتمكنهم من العمل مباشرة - وبفعالية فيما يبدو على جزء من الشبيبة الإسلامية في الجزائر، في إطار مدارسهم العربية المسماة "حرة"، فإلهم كانوا يحسون بألهم عزل أمام الأغلبية من الشبان الجزائريين الذين لم يكونوا يفلتون من نشاطهم البيداغوجي فحسب، بل كانوا يبدون متجهين صوب اللائكية أو صوب الفرنسة التامة. ولما كان الإصلاحيون واعين بأخطار القضاء على العروبة والإسلام في قدد شبيبتهم، سعوا إلى استثارة حركة في البلاد لصالح الحماية الأخلاقية لهذه الشبيبة لإسلامية. وقد أفضى ذلك إلى إنشاء العديد من الهيئات التي من شألها أن توفر للشبان المسلمين مناخا إسلاميا ما داموا لا يستطيعون منحهم التربية الدينية والأخلاقية الضرورية

التي تؤمنهم من الضربات التي تمسخ شخصيتهم الصادرة عن المحتمع الغربي. سنسحل هاهنا الأعمال الإصلاحية لصالح الشبان على وجه الخصوص: النوادي الثقافية والكشافة

#### 1. النوادي الثقافية

كان الدور المنوط بالنوادي الثقافية الإصلاحية مباينا لدور المدارس العربية من نفس الترعة (23). فهدفها لم يقم تحديدا على إعطاء الشبان تكوينا إسلاميا، بل تزويدهم بإطار احتماعي يجدون فيه حوا ثقافيا وأخلاقيا مفعماً بالإسلام والعروبة. كان الثقافي الإصلاحي يتمثل بوجه عام في محل يحتوي على قاعة للاجتماعات وقاعة للصلاة وبشكل ثانوي على على لتقديم المشروبات (الحلال). وحارج النشاطات الرسمية (المحاضرات، الأحاديث العروض المسرحية، التظاهرات الثقافية أو الدينية بمناسبة الاحتفالات الرسمية الدينية)، كان النادي مكانا للقاءات، حراً من كل قيد ديني. وكان في مقدور الشبان (وكذا الكهول) إذن الاحتلاف على النوادي الإصلاحية دون أن يخشوا من الخضوع إلى فرائض العبادات

شيئا فشيئا أصرت حل المراكز الحضرية حيث توجد الوحدات الإصلاحية على ألّ يكون لها ناد ثقافي. إن قائمة النوادي الإصلاحية في الجزائر طويلة للغاية. لنذكر أهمها: "نادي الاتحاد"لقسنطينة(24) و"النادي الإسلامي"(25) و"نادي الترقي"للبلدة(26) و"نادي الشبال و"نادي النجاح"لسيدي بلعباس(27) و"نادي العمال"لفيليب فيل(28) و"نادي الشبال المسلمين القالمة(29).

كانت هذه النوادي مفتوحة لجميع الناس. ولكنها كانت مجعولة أساسا لنيل تعاطف الشبيبة قصد التأثير عليها تأثيرا أخلاقيا وثقافيا. وكانت نشاطات هذه النوادي المتنوعة موجهة لتحسيس روادها بـ "محاسن الإسلام واللغة العربية" (30). كان الإصلاحيون يأملون في المحصلة في أن يعي الشبان الذين يختلفون على النوادي حيدا شخصيتها الجزائرية ويتطلعون إلى التبع بالثقافة العربية الإسلامية.

الموازاة مع رسالتهم عند الشبان المسلمين من عنظيم ظاهر لأوقات عنظيم ظاهر لأوقات عند هذه الفرق شهرة من عند ها محلة الشهاب (المنافرة المنوادي الثقر النوادي الثقر النوادي الثقر عند مشرعة لهم دون المنودي الأبي

حبية وثقافة دنيوية حادة تدطفا حديدا. وفضلا ع حده المراكز إلى إحداث ال شيان المسلمين، فإنما م

إدعارم منه للتكوين. وإن

خبيب والفرنسة. علما بأن الفعالية الو

عيمات الكشافة الإسلا

## 2. الكشافة

كان الإصلاحيون م على شاكلة الكشافة الخ 1929) والبلدان المغاربية

بي. سنسحل ة والكشافة.

ربية من نفس زويدهم بإطار افي الإصلاحي الله ثانوي على الأحاديث، الأحاديث، كان كذا الكهول) لض العبادات. للاحية على أن لنذكر أهمها: للالميدة (26)

ما لنيل تعاطف لنوادي المتنوعة ن الإصلاحيون بيدا شخصيتهم

"نادي الشبان

بالموازاة مع رسالتهم التربوية، كان الإصلاحيون يقومون بنشاط اجتماعي يرمي إلى إبعاد الشبان المسلمين من الإغواءات غير الأخلاقية. وكانت مبادرات الإصلاحيين قصد وضع تنظيم ظاهر لأوقات فراغ الشبان متنوعة. وتحت رعاية مسؤولين إصلاحيين محليين، تكونت في كل مكان نواد رياضية وفرق مسرحية وأجواق موسيقية للهواة. وقد نالت بعض هذه الفرق شهرة ما بفضل تشجيعات الزعماء الإصلاحيين والإشهار الذي كانت تقدمه لها مجلة الشهاب (31).

إن تأثير النوادي الثقافية الإصلاحية بناء على ماهيتها لم يكن قابلا للمراقبة. فلما كانت مثل هذه النوادي مجعولة لتشجيع الاحتكاك بين الأعوان الإصلاحيين والشبان، فإلها كانت مشرعة لهم دون شرط المواظبة أو الممارسة الدينية. هذه الصيغة التربوية اللينة جدا لم تكن دون ريب الأنجع من الوجهة الإصلاحية الصرفة، ولكنها كانت منذورة أكثر للإعلام منه للتكوين. وإن كانت النوادي هذه قد تعذر عليها تقليم تربية دينية وأخلاقية أصيلة وتقافة دنيوية حادة للشبان، فإلها مع ذلك شكلت مراكز تأثير جلبت للإصلاحيين تعاطفا جديدا. وفضلا عن هذا، لئن كانت الحركة الباديسية لم تتوصل عن طريق مثل هذه المراكز إلى إحداث التحولات الأخلاقية والاجتماعية التي كانت تتطلع إليها في نفوس الشبان المسلمين، فإلها مع ذلك استطاعت أن تقي جزءا منهم مما كانت تعده مخاطر التسيب والفرنسة.

علما بأن الفعالية التي كانت تفتقر إليها النوادي الثقافية عوضت إلى حد ما بفعالية تنظيمات الكشافة الإسلامية التي أظهرت لها الحركة الإصلاحية منذ البداية العناية الكبرى.

#### 2. الكشافة

كان الإصلاحيون من بين الأوائل الذين شجعوا تكوين الكشافة الإسلامية في الجزائر على شاكلة الكشافة التي في طور الانتشار في البلدان العربية للمشرق (مثلا: مصر في 1922) والبلدان المغاربية (مثلا: المغرب في 1932(32). ولما كان حل الإصلاحيين من

قدامى تلاميذ الزيتونة، ولما كانوا حريصين على معرفة التطور الفكري والاجتماعي والسياسي لتونس(33) بفضل الصحافة العربية لهذا البلد، فمن المحتمل حدا أن يكونوا استوحوا أولا النموذج التونسي في مجال الكشافة. ذلك أنه منذ تأسيسها في 1933، شهدت الكشافة التونسية نجاحا جما(34) وأصبحت مفخرة لجميع التونسيين المتنورين وكذا لجميع أولئك الذين كانوا ينظرون إلى تونس كبلدهم الثاني.

من جهة أحرى، لم يكن الرأي العام الإسلامي للجزائر غير مكترث بأصداء الحركة الكشفية العالمية وهي في أوج ازدهارها غداة الحرب العالمية الأولى(35). وقد أضفت المقالات الصحفية حول التظاهرات الكشفية الكبرى بمناسبة المخيمات الوطنية والمهرجانات الدولية وصيت القانون الكشفي loi scoute للورد بادن بوويل (ت. 1941) وقادة كشفيين آخرين من الطراز الأول، على الكشافة إغراء لا يتماوم بل هالة أسطورية، وقدمتها كمدرسة أصيلة لتلقين الحس المدين والأخوة بين الناس.

إلى جانب هذه الاعتبارات العامة، تمة عوامل أخرى اجتذبت المسلمين الجزائريين إلى الكشافة. إن مثال الكشافة الكاثوليكية التي اكتسى تنظيمها على الصعيد الوطني سعة عظمى انطلاقا من 1927 (36)، قد أدهش المسلمين الجزائريين. أما الإصلاحيون، فمن المحتمل أن يكونوا قد تأثروا بهذا الوجه من وجوه الكاثوليكية الاجتماعية. ومن الجائز الاعتقاد بألهم سعوا إلى استلهامها (37).

وحتى على الصعيد الجزائري نفسه، أعجب الإصلاحيون كما بقية الجزائريين المتنورين بالكشافة الفرنسية التي رأوا عن كثب تظاهراتها الهائلة خلال الاحتفالات المخلدة للمائوية centenaire في 1930 (38). ففضلا عن مخيمها الوطني بالتاغران Tagarins بالعاصمة، حاب كشافو فرنسا وكذا تشكيلات كشفية عالمية أخرى الجزائر في كل الاتجاهات مهدين في أقاصي الأقاليم الجزائرية فرحة لطيفة لشبيبة متحمسة ومنظمة تنظيما رائعا متحلين بتربية مثالية. من بين المدن التي زارها الكشافون الأوربيون نذكر بخاصة: فسنطينة، فيليب فيل (سكيكدة) وبسكرة وبوسعادة ووهران وهي مراكز هامة في الرقعة

وصلاحية. أمام استعراد وسلاحيون فكروا أو تما وهي الكشافة الأوربية إنه بإمكاننا الذهاب الربية، لا شك أن الجزادية والانضباط شبه المين المتنورين والإصاحة المي لن تكون مع المي لن تكون مع الكشافة أن تظهر المحصية المحمدة المحمدة

كانت هي الأخرى تسا المسلاحية لم تكن تتوفر عسكرية للشبيبة الإسلام عسن هذه الشبيبة. والحا عاماً لقد خدمت الكشاه عكرين نخبة خاصة يمكن وصني المستقبلي.

ذلك أن الكشافة، م

وفضلا عن هذا ،لما حجرها الإصلاحيون كح على الشبيبة الجزائرية التي

ري والاجتماعي جدا أن يكونوا يسها في 1933، ونسيين المتنورين

ف بأصداء الحركة 3). وقد أضفت لخيمات الوطنية رد بادن بوويل غواء لا يقاوم بل

مين الجزائريين إلى سعيد الوطني سعة

ن الناس.

إصلاحيون، فمن باعية. ومن الجائز

ا بقية الجزائريين المحلدة المحالة المحلدة المحلدة المحالة المحلدة المحلوبين المجزائر في كل المحالة ال

كز هامة في الرقعة

الإصلاحية. أمام استعراضات كشافي فرنسا (والتشكيلات الأخرى)، قد يكون الإصلاحيون فكروا أو تمنوا أن تكون كشافتهم على شاكلة الكشافة هذه التي أعجبوا بها ألا وهي الكشافة الأوربية.

إنه بإمكاننا الذهاب إلى القول بأنه فضلا عن الوحه التربوي الصرف للكشافة الأوربية، لا شك أن الجزارئريين قد أدهشتهم المظاهر الخارجية: البدلة الطريفة، النياشين، التراتبية والانضباط شبه العسكريين، الأناشيد إلخ. من المحتمل أن يكون العديد من المسلمين المتنورين والإصلاحيين تمنوا في قرارة أنفسهم تزويد أهلهم وجماعتهم بكشافة إسلامية التي لن تكون مدرسة للتكوين القاعدي والحس المدني فحسب بل أيضا أداة من شأهًا تعزيز الشخصية الجزائرية. بفضل إهار هذه الألوان والنياشين، وتنظيمها الممتاز، عكن للكشافة أن تظهر للمسلمين كفرصة فريدة غير منتظرة لتعويض بعض الحرمان الاجتماعي والسياسي الذي عانوا منه والإعراب -رمزيا- عن بعض طموحات الشعب الجزائري المسلم.

ذلك أن الكشافة، من بعض الوجوه، كانت تتماشى والبيداغوجيا الإصلاحية التي كانت هي الأعرى تستخدم بشكل واسع الشعارات والأناشيد. غير أن المدرسة الإصلاحية لم تكن تتوفر على الإمكانية المادية والقانونية خاصة للشروع في تربية شبه عسكرية للشبيبة الإسلامية ، علما بألها كانت ستسر لتكوين "جنود"للعروبة والإسلام ضمن هذه الشبيبة. والحال أن تحت غطاء الكشافة كان مثل هذا الهدف قابلا للإنجاز تماما. لقد خدمت الكشافة غايات الإصلاحيين بتمكينهم من القيام، في جو من الشرعية، بتكوين نخبة خاصة يمكن أن ينظر إليها مواطنوهم كملمح أولي لما سيكون عليه الجيش لوطن المستقبلي.

وفضلا عن هذا ، لما كانت الرمزية الكشفية من شألها إغراء الشبان، فإنها سرعان ما سخرها الإصلاحيون كحركة مساعدة لحركتهم، والتي بفضلها سعوا إلى توسيع نفوذهم على الشبيبة الجزائرية التي لم يطلها بعد تعليمها ودعايتها. وهكذا عاشت الكشافة الإسلامية الجزائرية دوما في كنف المناخ الإصلاحي (على الأقل إلى غاية لهاية ما بين الحربين). تلقت الكشافة، بعد أن وضعت منذ البداية تحت أمارة العروبة والإسلام، من الإصلاحيين أساس مبادئ تنظيمها وأناشيدها(39) ومصادرها الدينية والثقافية. لهذا رغم خصائصها المميزة وغاياتها الشخصية تماهت دائما مع الحركة الإصلاحية.

فوظيفة الكشافة الإسلامية ارتبطت بوظيفة الهيئات الإصلاحية المحعولة للتربية وحماية الشبان حماية أخلاقية. وعلى غرار هذه الأخيرة، عزمت الكشافة بخاصة على تقوية أخلاقيات الشبيبة المسلمة حتى لا تتأثر بإغواءات الحضارة الأوربية حضارة ما الفك الإصلاحيون يرمونها باللاأخلاقية.

وهكذا تتبدى الكشافة في المنظور الإصلاحي كمدرسة للتربية الإسلامية والوطبية وبوصفها كذلك، كان عليها أن تساهم لا في تدعيم العمل الثقافي والاجتماعي للحركة الإصلاحية فحسب، بل وبخاصة في تزويد الشبان بوعي حاد بشخصيتهم العربية الإسلامية. ومن ثم ينبغي النظر إلى تبني الكشافة من قبل الإصلاحيين كنوع من الاختبار التحديثي. يتعلق الأمر بالنسبة إليهم باستغلال ذكي لموضة اليوم، قصد تأطير الشبية الإسلامية تأطيرا حيدا وتحصينها من إغواءات التغريب، أكثر مما يتعلق بمحاكاة سطحة الأوربا.

في الخلاصة، يبدو أن العناية الهامة التي أبداها الإصلاحيون لصالح الكشافة الإسلامية أنه يستجيب من جهة إلى انشغالات أخلاقية عميقة ومن جهة أخرى إلى رد فعل محافظي حيال تأثيرات المجتمع الأوربي على طرائق عيش وتفكير المسلمين. إن جميع الجهود التي بذلها الإصلاحيون قصد تربية وتعليم الشبيبة المسلمة مردها إلى الحرص على جعل هذا الشبيبة تحيد عن إغواءات الغرب. وهكذا أدت المخاوف التي استشعرها الإصلاحيون أمام بعض وجوه الحضارة الغربية إلى إبطال إرادتهم في تشجيع "التقدم" وتشجيع التحرر الفكري والاجتماعي لمواطنيهم.

وهكذا استسلم المحدة المتسلم المحدة المحديث، في أكثر المحددث المحددث المحدد المحددة في المحددة في المحددة في المحددة المحدد

ب. الإصلاحيون

من بين الأسئلة الا

عية النسوية فيها م غضايا التي طرحها ت سحبع هذا التطور بل حسل هذا التطور حتى إن إلقاء نظرة بس سمح لنا بالإحاطة بتو سعة حركة الرأي التي سي كان منشطوها أر حبهم رفع صوت ا

- حتمع الإسلامي.

الإصلاحي (على منذ البداية تحت ا(39) ومصادرها دائما مع الحركة

ولة للتربية وحماية خاصة على تقوية حضارة ما انفك

اسلامية والوطنية. المحتماعي للحركة المخصيتهم العربية كنوع من الاختيار الشبيبة الطير الشبيبة المحاكاة سطحية المحاكاة سطحية المحاكاة المحاكات المحاك

الكشافة الإسلامية الى رد فعل محافظي الى رد فعل محافظي بحميع الجهود التي من على جعل هذه ما الإصلاحيون أمام ما وتشجيع التحرر

وهكذا استسلم الإصلاحيون، المتأرجحون بين مستلزمات أخلاقياتهم التي كانت تدعوهم إلى التضحية لصالح المحافظية والرغبة في استمالة تعاطف جيلهم الفتي المولع بالتحديث، في أكثر الأحايين للمواقف الوسيطة. مما جعل مواقفهم تتسم بالوجل أمام مشاكل شبيبتهم وأكثر من هذا كما سنراه لاحقا أمام الأسئلة التي طرحها واقع المرأة المسلمة في المحتمع الحديث.

#### ب. الإصلاحيون والحركة المطلبية النسوية

من بين الأسئلة الاجتماعية التي عنيت بها المدرسة الإصلاحية الجزائرية، تحتل الحركة المطلبية النسوية فيها مكانة الصدارة. لئن كان الإصلاحيون قد خصصوا جهودا جمة للقضايا التي طرحها تطور المرأة المسلمة في المجتمع الحديث فإهم لم يفعلوا ذلك قصد تشجيع هذا التطور بل بغاية تذكير أنصارهم المستمر في أي اتجاه وإلى أي مدى يمكن أن يحصل هذا التطور حتى يتم وفق الإسلام وليس ضده.

إن إلقاء نظرة بسيطة على الكتابات الإصلاحية حول الحركة المطلبية النسوية(40) تسمح لنا بالإحاطة بتوجهها الدفاعي والمحافظ في آن واحد. إن الإصلاحيين لما هالهتهم سعة حركة الرأي التي كانت تلوح لصالح التحرر الفكري والاجتماعي للمرأة المسلمة والتي كان منشطوها أساسا شبانا مسلمين تكونوا في المدرسة الفرنسية، أحسوا بأن من واجبهم رفع صوت الإسلام عاليا. وحيال المتحمسين للتحديث وتبني طريقة عيش لأوربين، قدم الإصلاحيون أنفسهم بحسبائهم حماة السنية وكذا الكيان الأحلاقي والثقافي المحتمع الإسلامي.

لم يكن ابن باديس وأصحابه، بوصفهم دعاة إصلاح ديني واحتماعي في إطار لإسلام، ليقفوا موقف اللامبالاة من مسألة الحركة المطلبية النسوية. فمن حهة، كان هذا لشكل ينطوي على أوجه عقدية وأخلاقية لم يكن في مقدورهم بوصفهم سنيين إغفالها. ومن حهة أخرى، كانت الحركة النسوية هذه أحد أكبر المشاكل الاجتماعية التي كانت

من حين لآخر تستهوي الرأي العام الإسلامي وكانت تفضي إلى نقاش واسع بين دعاة التحديث والمحافظين.

لوصف موقف الإصلاحيين الجزائريين من الحركة النسوية وصفا حيدا، من الضروري بمكان الإدلاء بكلمة حول السياق الاحتماعي والثقافي الذي اضطروا فيه إلى أن يتولوا دور الترجمان للقانون الديني ودور الناطق باسم أغلبية الجماعة أو الأمة.

#### 1. الظــروف

استرعى مشكل الحركة النسوية اهتمام الأوساط المثقفة الإسلامية طوال ما بين الحربين. غير أن المشكل أخذ يطرح بحدة فيما يبدو انطلاقا من سنة 1930 على الضمير الإسلامي. ذلك أن تاريخ 1930 بالفعل سجّل بداية الاستفاقة العامة للرأي العام الإسلامي الذي أصبح يهتم بكل المشاكل التي تتعلق بالجزائر. وقد ساهمت التظاهرات الرسمية العديدة والهائلة التي حرت في هذه السنة احتفاء بماثوية احتلال الجزائر (41) قلت ساهمت بقوة في حمل الحزائريين على العناية بالأوضاع الجزائرية. ولا نبالغ إن قلنا أن هذه التظاهرات نفسها كشفت نوعا الجزائر المسلمة لنفسها.

ابتداء من 1930، شهدت المشاكل، من وجهة النظر الإسلامية خاصة، منعطة حديدا. فقد أصبح المسلمون يتساءلون أكثر فأكثر حول مصبرهم. كما أن مطالب الفتيان الجزائريين، التي ظلت إلى غاية الساعة موالية للعاية وانتهازية حدا اكتست نبرة وطبة وحتى الدعاية الإصلاحية نفسها اغتنت شيئا فشيئا بموضوعات سياسية وتبنت تدريجيا لغة وطنية. ذلك أن الأوضاع الاحتماعية ظهرت للمسلمين بوجه حديد(42). فموضوع المرأة المسلمة الذي كان بالأمس يعد من المحظورات قد اكتسى في نظر العناصر الموصوفة بالمتقدمة أهمية حاسمة.

كانت هذه الا خارة بتطور السلو خرير ما للمرأة(43) 1925 1929، مظهر حوية féminine داعية إلى تربية الم

بالنسبة لحميع أ

المان والاقتصادي،

سمه أمرا ضرور

دعية إلى تحرير المر صحافة تسمح لهم بن ومن بين المنشو حريقة عيش من النور عامات، أديبات سرية. وكان نشاه حسيس الفرنسيين

تجد في هذه ال - إضافة إلى قيمتها عبنات المتنوعة المحك

حربن التربية والتعليم

كونية إلخ.

اسع بين دعاة

فا جيدا، من طروا فيه إلى أن

ة طوال ما بين 19: على الضمير ي العام الإسلامي نظاهرات الرسمية 4) قلت ساهمت

إِن قَلْنَا أَنْ هَذْهُ

ن خاصة، منعطفا أن مطالب الفتيان نست نبرة وطنية. وتبنت تدريجيا لغة (). فموضوع المرأة العناصر الموصوفة

كانت هذه الأوساط الإسلامية المتقدمة المتحضرة وخاصة الأسر الحضرية النرية متأثرة بتطور السلوكات الذي تجلى في فرنسا خلال العشرينيات والذي كان من آثاره تحرير ما للمرأة(43). هذا التحرير تجلى في تحول الموضة النسوية الذي أكّد، في سنوات 1925 1929، مظهر "على شاكلة الفتى" la garçonne (44). كما أن تنامي الصحافة النسوية presse féminine والمطالبة بتحرير المرأة وتكاثر الحركات presse féminine الداعية إلى تربية المرأة تربية مدنية(46) كل هذا شهد، عن طريق المكتوب والصورة والدعاية الشفوية، على تطور الوضع النسوي في فرنسا.

بالنسبة لجميع أولئك الذين كان في مقدورهم، بحكم وسطهم الاجتماعي ومستواهم الانتقافي والاقتصادي، أن يحبذوا ويتبنوا السلوكات الفرنسية، بدا وكأن تحرير المرأة المسلمة أمرا ضروريا لا يناقش. ورغم قلة عددهن مقارنة بالأغلبية المناهضة للأفكار الداعية إلى تحرير المرأة، فإن دعاة تطوير المرأة الأهلية أسوة بالرجل، كانوا يتوفرون على صحافة تسمح لهم بنشر أفكارهم بين الجمهور الإسلامي ذي اللسان الفرنسي.

ومن بين المنشورات المشجعة لتحرر المرأة المسلمة (وبوجه عام لاعتناق المسلمين طريقة عيش من النوع الأوربي) نذكر خاصة: La Voix des Humble وقد حمّس فرق مثل هذه المنشورات أحيانا عدد محدود من النساء طالبات، مدرسات، أديبات (من أصول مسلمة أو أوربية) المنخرطة بعزم في الحركة المطلبية حسوية. وكان نشاط هؤلاء وأولئك يرمي إلى الإبانة عن الوضع المزري للمرأة الأهلية وتحسيس الفرنسيين كما الأهالي بالضرورة المستعجلة لتشجيع تحرر المرأة المسلمة عن عرب التربية والتعليم والتكوين المهني وتحسين ظروف المعيشة والمساعدة الطبية والحماية في الحونية إلى.

بحد في هذه الكتابات الجزائرية المحتلفة المدافعة عن تحرر المرأة شهادات تشكل، وإضافة إلى قيمتها الإنسانية، إرهاصات أدبية لا تخلو من الفائدة. غير أنه خارج هذه عبات المتنوعة المحكوم عليها بالنسيان دون شك، فإن الأدبيات النسوية الجزائرية تنطوي

على عدد من الأعمال ذات المقصد الاجتماعي أو الروائي على شاكلة قصص روزاليا على تعلى من الف لوحة ولوحة تامي : L'Enfer de la Casbah التي قدمنها صاحبتها ك "فيلم من ألف لوحة ولوحة للحياة الإسلامية العاصمية وللوضع البائس للمرأة العربية التي مسخها وشوهها الفقر وخانتها الحياة "(47).

لقد شجع أدباء فرنسيون متعاطفون مع الأهالي indigénophiles النشاط الصحفي والأدبي للأوساط المدافعة عن الحركة النسوية الجزائرية (الإسلامية). وهكذا استفادت قضية تحرير المرأة المسلمة من العديد من المساهمات (النسوية أساسا) في شكل تحريت سوسيولوجية أو شهادات مصوغة في شكل روايات (48).

إلى جانب الأعمال المكرسة للمرأة المسلمة في الجزائر، ينبغي أن نسجل الأعمال في عالجت المرأة المغاربية بوجه عام (49)دون إغفال الأدب المتعلق بالأوساط النسوية المسلمة. اليهودية(50) التي كانت تنطوي آنذاك على تشابه قوي مع الأوساط النسوية المسلمة.

كل هذه الأعمال الأدبية أو السوسيولوجية، من حيث تنوعها الشكلي وهجتيد ولونها، ساهمت في تحيين مسألة التحرر النسوي في البلدان المغاربية وشجعت بشكل حد التفكير الإسلامي حول هذه المسألة (51).

لكن، بالموازاة مع الاستلهامات الأدبية ذات المصدر الأوربي، وتحديدا لتحد الفرنسي، شجعت تيارات فكرية ذات أصل عربي إسلامي، إلى حد ما، انتشار لأمكر التحررية النسوية في الوسط الإسلامي الجزائري. نكتفي هاهنا بتسحيل بعض المعالم.

لئن انبجس في الجزائر وفي بقية البلدان المغاربية، انطلاقا من 1930، تبار موت لتحرر المرأة الأهلية، فإن هذا التوجه كان يندرج في إطار التطور العام للأذهان في عدم العربي تحت التأثير المزدوج لكل من تركيا ومصر (52).

- التأثير التركي: إن انتصار اللائكية ومبدأ المساواة بين الرحال والنساء في الجمهورية التركية الفتية قد أدهش الشبيبة الجزائرية المسلمة أبما إدهاش، هذه الشبيبة التي نعرف مت إعجابها بالنظام الكمالي (نسبة إلى كمال آتاتورك)(53). لقد بدأ الوضع المدني حب

حمراًة التركية في نظر الفتيان ستمدوا منه الحجة للتصريح حداً المعاصر.

ب صحيح أن السنيين لم المحكية، والذين كانوا لا يلوه محومه على الإطارات الدينية لتيكية لصالح المرأة كان في المسلام وكمحاك وهكذا استثار المثال الكم

حرائريين، تحفظات حدية لد داخلاق الاجتماعية السنية، حراة التركية طواعية صوب حيا مطمئنا.

- التأثير المصري: كانت الحديدة (55 مرة علم المرة الحديدة (56 مرة الحديدة (56 مرة الحديدة (57 مرة الأدبية (57 ). أما المدينة (58 مرة حنفني ناصف (1923) وعلم حد تحرر المرأة يطرح طرحا تحدين الوضع الأخلاقي للمرجع عطور المجتمع الإنساني للة

لمة قصص روزاليا بن ن ألف لوحة ولوحة محها وشوهها الفقر

ind النشاط الصحفي

i). وهكذا استفادت

ا) في شكل تحريات

ن نسجل الأعمال التي ق بالأوساط النسوية ل النسوية المسلمة.

عها الشكلي ولهجتها وشجعت بشكل حم

ربي، وتحديدا المصدر حد ما، انتشار الأفكار حيل بعض المعالم.

من 1930، تيار موات العام للأذهان في العالم

ل والنساء في الجمهورية الشبيبة التي نعرف مدى بدا الوضع المدني الجديد

للمرأة التركية في نظر الفتيان الجزائريين بمثابة تحقيق لمثلهم idéal الشخصي(54). لذا استمدوا منه الحجة للتصريح بأن الدين الإسلامي يتماشى مع الضرورات الاجتماعية للعالم المعاصر.

صحيح أن السنيين لم يكونوا يخفون خيبتهم الكبرى إزاء إصلاحات آتاتورك اللائكية، والذين كانوا لا يلومونه فقط على قضائه على الخلافة، بل أيضا وبخاصة على هجومه على الإطارات الدينية للمجتمع التركي. كما أن النشاط التشريعي للجمهورية التركية لصالح المرأة كان في نظر العديد من الجزائريين عبارة عن عمل مقصود غايته القضاء على الإسلام وكمحاكاة سمجة للأمم الأوربية وليس عامل تقدم.

وهكذا استثار المثال الكمالي kémaliste رغم ما كان ينطوي عليه من إغواء بالنسبة للجزائريين، تحفظات جدية لدى المؤمنين المولعين بالإصلاح ولكنهم متشبئون أيما تشبث بالأخلاق الاجتماعية السنية. لهذا التفت جميع أولئك الذين راعهم الوضع المدني الجديد للمرأة التركية طواعية صوب مصر التي كانت حركتها الداعية لتحرير المرأة توفر لهم وجها مطمئنا.

- التأثير المصري: كانت الحركة المطلبية النسوية المصرية قد ولدت تقريبا مع القرن. منذ الدفع الذي قدمه قاسم أمين (ت.1908) لهذه الحركة بفضل كتابيه المدويين: تحرير المرأة (55) والمرأة الجديدة (66)، ظفرت الأفكار المدافعة عن تحرر المرأة بصيت واسع في الأوساط الأدبية (57). أما الصحافة النسوية فقد ازدهرت سريعا أيما ازدهار. في هذا الباب، نسجل خاصة جهود المناضلات النسوية ذات الأصل المسيحي أو الإسلامي مثل ملاك حنفني ناصف (1886-1918) وهدى شعراوي (1882-1947) مؤسسة الاتحاد النسوي المصري (1923) ومحلتها الشهرية باللغة الفرنسية 1947-1941) وهكذا وهكذا تحرر المرأة يطرح طرحا اجتماعيا وقانونيا (58). فالمطالب النسوية لم تكن قدف إلى تحدين الوضع الأخلاقي للمرأة فحسب، بل كانت ترمي إلى تزويدها بوضع منه يتماشي مع تطور المجتمع الإنساني للقرن العشرين (59).

إن كفاح الأوساط النسوية المصرية لم يكن ليخفى على البلدان المغاربية. فالمتراة النقافية الممتازة لمصر في صلب العالم العربي كانت من القوة بحيث أثرت الترعات الأدية والاجتماعية لنخبها على المتقفين المغاربيين ذوي الثقافة العربية. والحال أن مصر لم تكن تشكل المركز الوحيد للدعاية النسوية. فلبنان خاصة كانت قد قدمت إسهامها في هذا الجال (60). أخيرا، كان المشرق الإسلامي برمته منفتحا على مشاكل التحرر الاجتماعي والثقافي للمرأة. وثمة نشاطات وتظاهرات تشهد على هذه الاستفاقة مثل المؤتمر الحادي عشر لنساء الشرق الذي التأم في إيران في نوفمبر – ديسمبر 1932 (61) والمؤتمر الثاني عشر للتحالف الدولي من أجل انتخاب ونشاط المرأة المدين المنظم في اسطنبول في أفري وقد تركيا النسوي.

- الرأي العام المغاربي حيال الحركة المطلبية النسوية. لأن كانت الدعاية النسوية قد جرت على قدم وساق في المشرق على يد نخبة نسوية عديدة ومجهزة (حاصة في المحال الصحفي)، فإن هذه الدعاية في البلدان المغاربية كانت محصورة تقريبا على الرحال وم تكن تنطوي على صبغة حماسية. وهذا مرده إلى غياب جمهور نسوي عريض ومثقق ودون شك إلى غياب وسط مسيحي أهلي كان من شأنه أن يسخر كطلبعة أو على الأقي كسند في الكفاح النسوي الإسلامي. ونضيف بأن أكثر الدعاة حماسا للتحرر النسوي في البلدان المغاربية كانوا عناصر مفرنسة تعد آراؤهم الدينية مشبوهة وينظر إلى أفكارها الاحتماعية بوجه عام بارتياب وخشية (64).

تصدق هذه الملاحظات أكثر على الجزائر وتونس حيث كان تأثير الثقافة الفرنسية يبدو أكبر وأهم مما هو عليه في المغرب. ذلك أن مناخ الرأي الإسلامي لم يكن متحانط قط من أقصى البلدان المغاربية إلى أقصاها. وبينما كان المغرب الأقصى يبدو مرتاحا في نزعته التقليدية المبرمة (65)، كانت تونس "بوابة المشرق" هذه تنفتح بيسر على التأثيرات الفكرية لمصر (66) وكانت الحركة النسوية لها تتشكل وفق صنوها المصري. وهكذا كال

توس اتحادها النسوي وي هذا السياق نفسه ولا شك أن جام ولا شك أن جام وكذا لجزء كبر التونسي وخارجا لي كانت تبرز هنا و الحاسات الدع التحف ذات اللسان المحد التاسع عشر (71) ويتحاهل الجهود الجمة كان لا بدّ من انته و حوب إلا تفاق مع أساد هذا مع وجوب إلا

خهرت بالأحرى كد. ولامبالاة الدينية وح تحويهات المعتقدات و ونرسة تكيف ممكن لل وسلمات) منخرطين محرري هذه المجلة الزيتوة وهكذا لم تصادة

حكونة من الفتيان الج

ان المغاربية. فالمترلة لرب الترعات الأدبية بال أن مصر لم تكن مت إسهامها في هذا لل التحرر الاحتماعي قة مثل المؤتمر الحادي في أفريل المطنبول في أفريل سوريا وفلسطين وكذا

ت الدعاية النسوية قد جهزة (خاصة في المجال و لم تقريبا على الرجال و لم نسوي عريض ومثقف سر كطليعة أو على الأقل ماسا للتحرر النسوي في وهة وينظر إلى أفكارهم

كان تأثير الثقافة الفرنسية السلامي لم يكن متحانسا الأقصى يبدو مرتاحا في تنفتح بيسر على التأثيرات وهكذا كان

لتونس اتحادها النسوي Union Féminine ولسان حاله ذو اللسان الفرنسي Leïla (67). وفي هذا السياق نفسه، سارت البرجوازية المثقفة للعاصمة وأهم المدن الداخلية طواعية على هدي البرجوازية الليبرالية المصرية (68).

ولا شك أن جامع الزيتونة (مسجد وجامعة) ظل الأستاذية الحقيقية للنجبة المعربة بتونس وكذا لجزء كبير من الجزائريين باللغة العربية. إن جامع الزيتونة الناشر للثقافة الوطنية والحارس اليقظ على القيم الكلاسيكية، كان ترجمان الرأي العام الإسلامي في القطر التونسي وخارجه (69). ولما كان جامع الزيتونة غير متأثر بالطموحات الإصلاحية التي كانت تبرز هنا وهناك، بفضل إشعاع الخلدونية الثقافي وتأثير مدرسة المنار وربما بغضل انعكاسات الدعاية الباديسية عن طريق الشهاب والموصول في تونس عن طريق الصحف ذات اللسان العربي مثل الزهرة (70)، فقد ظل يحافظ على السنة في المحال الديني ويتحاهل الجهود الجمة المحمودة التي كانت ترمي إلى تجديد الثقافة الإسلامية منذ نهاية القرن الناسع عشر (71).

كان لا بدّ من انتظار نماية 1936 لنشاهد بعض أساتذة هذه المؤسسة الموقرة يقررون اصدار بالاتفاق مع أستاذهم الجليل مطبوعة إصلاحية مزعومة: المجلة الزيتونية(72).

هذا مع وجوب إيراد ملاحظة مؤداها أن الحركة الإصلاحية كما تراها هذه المطبوعة ظهرت بالأحرى كدعاية ضد الترهات والبدع ومظاهر الشرك وانحلال الأحلاق واللامبالاة الدينية وحتى ضد الكفر(73). أما أن تسعى إلى ترقية التفكير حول أسباب تشويهات المعتقدات والممارسات الدينية وحول تجريد الشبيبة وإن جزئيا من إسلامها ودراسة تكيف ممكن للشريعة الدينية مع الأوضاع الاجتماعية الجديدة التي كان المسلمون (والمسلمات) منخرطين فيها انخراطا مبرما، فإن هذا لم يكن فيما يبدو يدتثير انشغال محري هذه المجلة الزيتونية.

وهكذا لم تصادف الأفكار النسوية الطليعية التي كانت تدعو إليها أقلية تحديثية (مكونة من الفتيان الجزائريين والفتيان التونسيين والعناصر المفرنسة) هوى في نفوس

الجماهير الشعبية ولا عند مثقفي اللغة العربية المتشبعين جدا بالسنية رغم ألهم كات يدعون بألهم من أنصار "التحديث المعتدل "في إطار إصلاحهم السلفي.

لا يمكننا تصوير مناخ الرأي العام المغاربي أمام المشكل النسوي تصويرا علم بالإشارة لردات الفعل العنيفة التي أثارها كتيب الطاهر الحداد: إمرأتنا في الشريف والمجتمع(74). هذا البحث، رغم خروجه عن مألوف الكتابات، لم يكن ثوريا قط. بذك هذا الكتيب بتعاليم التنزيل الإسلامي ويأسف لما صارت إليه وضعية المرأة المسلمة النبسة وهي وضعية لا تستحيب لمتطلبات الدين في حد ذاتها وإلى قيم الحضارة الحديثة.

أثارت محاولة الطاهر الحداد زوبعة من السخط والاستنكار في الأوساط الربنوية (والدستورية) وحتى في الأوساط الإصلاحية الجزائرية (75). وهكذا تولى الشيخ بن سراسم الريتونة، محاكمة صاحب الكتيب (76). غير أن الكتيب هذا لم يجلب لصاحبه سخوملاته ودحض الشيخ بن مراد العنيف، بل جلب له أيضا متاعب إدارية واضطهامة متنوعة. وبمعول عن إدانة الكتاب، فإن مؤامرة خصومه إنما كانت تسعى التله"اجتماعيا (77). فلما كان الحداد يشتبه في كونه أداة دبيئة في أيدي أعداء الإسلامي، أي المذهب الذي كان يدرسه حصو الزيتونة والذي كان يتولى رعايته وحمايته، فقد قدم للرأي العام كخائن للحسالا الإسلامية وتعرض لما يشبه الطرد من الإسلام فقد قدم للرأي العام كخائن للحسالا وهمايته وحمايته، فقد قدم للرأي العام كخائن للحسالا وهمايته وحمايته، فقد قدم للرأي العام كخائن للحسالا وهمايته وحمايته، فقد قدم المرأي العام كخائن للحسالا وهمايته وحمايته، فقد قدم المرأي العام كخائن المحسالا وهمايته وحمايته، فقد قدم المرأي العام كخائن المحسالا وهمايته وحمايته، فقد قدم المرأي العام كخائن المحسالا وهمايته وحمايته وحم

إن العقاب الذي سلّط على الحداد لم يكن ليشجع الأذهان الليرالية القليلة ضرع المثلي الثقافة الإسلامية. ومن ثم كان من قبيل التهور الدفاع عن أطروحة مؤداها أن تحر المرأة المسلمة يتماشى قلباً وقالبا مع الشرع الليين. كانت قضية المرأة إذن تبدو كقف سيئة لا يمكن المرافعة من أجلها دون إحداث ردات فعل عنيفة من الريبة والشك و يستن حالة الطاهر الحداد في نظر السنيين المتشددين بأنه من غير المعقول الصدور عن السالمية والدعوة لأفكار غير شائعة في مجال الحركة المطلبية النسوية.

في هذه الحال، كيف كان موقف الإصلاحيين من المسألة النسوية؟

2 الإصلاحيون إزا

رد الفعل التضامين مع مسلم المسلم عن مسلم عن المسلم عن المسلم علينا الآن المسلم المسلم

حد ابن باديس وأصحابه المسالح، ومن ثم المسالح، ومن ثم المسالح، ومن ثم المسلف حمد إقبال المسلف حعلهم يشاريني والثقافي قصد المسلف وهكذا فَإِن أحد مستوحاة من السنة والمستوحاة من المستوحاة من المستوحات ال

- دروس السنة: إذا كا وسول يتج، فمن البيّن أن شكل تصويرا حيا وأحياد عن كل ما يتعلق في السنا

حياة الرسول ﷺ الأسر
 حيال زوجاته (أمهات
 حية. كما أعمل النظر

م ألهم كانوا

تصويرا جيدا نا في الشريعة ريا قط. يذكر السلمة البئيسة،

ديئة. رساط الزيتونية

لشيخ بن مراد، لصاحبه سخط ية واضطهادات نت تسعى إلى أعداء الإسلام ان يدرسه جامع كخائن للجماعة

الية القليلة ضمن له مؤداها أن تحرر إذن تبدو كقضية ريبة والشك. وقد الصدور عن السنة

# 2. الإصلاحيون إزاء المسألة النسوية

ينم رد الفعل التضامني مع أساتذة الزيتونة، الصادر عن الشهاب، خلال قضية الطاهر الحداد، بشكل حيد عن التوجه العام للمذهب الإصلاحي الجزائري في بحال المسألة النسوية. ينبغي علينا الآن النظر بدقة في هذا التوجه والإبانة عن العناصر الأساسية لهذا المذهب.

ظهر ابن باديس وأصحابه، بوصفهم من أتباع السلفية، على حانب كبير من البقظة والصرامة شأهم في ذلك شأن دعاة المالكية الكلاسيكية بصدد السنة، أي كل ما سنة السلف الصالح. ومن ثم لم يكن إصلاحهم ينشد إعادة تأويل الشرع الديني ولا بخاصة على حد تعبير محمد إقبال (79) "إعادة بناء فكر الإسلام الديني. بل على العكس، إن وفاءهم للسلف جعلهم يشعرون بالحاجة بل الضرورة إلى النظر إلى الخلف والتحديق في الماضي الديني والثقافي قصد الوقوف فيه على النماذج التي يمكن أن تضيء نشاط المسلمين في الحاضر. وهكذا فإن أحد عناصر المذهب الإصلاحي في مجال المسألة النسوية يتمثل في أمثلة مستوحاة من السنة وأدب سيرة السلف ومعروضة لتأمل المعاصرين.

أ- دروس السنة: إذا كان فضل السلف الصالح تمثل في كونه اضطلع بمواصلة ونشر سنة مرسول قلى فمن البين أن هذا الفضل لا ينبغي أن ينسى قيمة السنة نفسها. ذلك أن السنة تشكل تصويرا حيا وأحيانا كثيرة تفسيرا للنقل. لهذا يحيل الإصلاحيون بكثير من المحاملة على كل ما يتعلق في السنة بالمرأة بوصفها كائنا بشريا وخاصة بوصفها عضوا في الأسرة السلمة.

حياة الرسول على الأسرية، في هذا الصدد، أول مصدر تعليمي. لقد كان سلوك محمد عيد حيال زوجاته (أمهات المؤمنين) وذوي الفربي وحيرانه وأصدقاء عائلته موضوع تعاليق تعيية. كما أعمل النظر في المسال النسوية المختلفة التي أثارت اهتمام الرسول والتي

استكملت في أدب الحديث بل في المجاميع الحاصة مثل مصنف صديق خان (1832-1890): حسن الأسوة(80). كثيرا ما عني ابن باديس في ركن تفسير الحديث بالتفايد المتعلقة بالمرأة المسلمة وبالمشاكل الأخلاقية والاجتماعية أو القانونية التي هي مركزها(18) كان في مقدور الإصلاحيين أن ينتقلوا بيسر من أدب الحديث إلى أدب سيرة السلف فيما الأدب في كثير من الأحيان هو استمرار وتطوير لذاك.

ب أمثلة السلف: لحل المشاكل التي طرحها تطور المرأة المسلمة في المحتمع الحديث رأى الإصلاحيون بأنه من المفيد تذكير أتباعهم بالحياة المثالية لبعض النساء الشهيرات في بدايات الإسلام، اللائبي وفقن تماما في المواءمة بين دينهن ونشاطاتهن الاحتماعية الرائعة أحيانا. وسنسجل هاهنا ، من باب الإشارة، مثال القريشية ليلي الشفاء بنت عدالله (82).

دخلت ليلى الإسلام ماكرا وكانت من بين المسلمات اللواتي غادرن مكة عدم الرسول على إيمانهن. كانت تحسن الكتابة، وبطلب من الرسول علمت الكالخيرها من المسلمات. ولما كانت ذات شخصية قوية، كان في مقدورها أن تناقش الرسول نفسه. ويقال أن عمر بن الخطاب الذي قدّر هذه المرأة الذكية والمتطوعة حق قدرها قد كلفها ببعض المهام لصالح الدولة.

كل العوامل المتعلقة بسيرتها تصفها كشخصية قوية وفقت في أن تحيا حياة إسلاب عميزة فيها علما بأنها أدت دورا فعالا في مجتمع زمانها. وبالنظر إلى هذه الصفات، يست في نظر الإصلاحيين كأحسن نموذج يقترح للنساء المسلمات الراغبات في الحضور في حيا المدينة ومن ثم الخروج من وضعهن المترلي التقليدي.

غير أن الإصلاحيين بتذكير معاصريهم بأمثلة الماضي، ظهروا وكأنهم يضربون صفحا عن التطور التاريخي الذي تم خلال ثلاثة عشر قرنا ولاسيما التطور الجاري.

إن الأمثلة الأكثر إثارة الدر الذراق المستوي المحصلة، لا تستوي المحصلة، لا تستوي المحصلة، وكأنهم يسعون القانوني والثقافي.

حول المسألة النسوية، يست من قبل المدرسة المشرقية ( ي كل ما يتعلق بالمسألة عدة التحرير المحض للمر حماس اللقب الفخري الحمال وهكذا نشرت الشها مسألة النسوية (85). إن حدا يسمح لنا في الوقت مسرية.

لكن هذا ليس سوي

عصرة مشفوعة بالمناقة موضوع صيغ كالتالي: مراحيات والحقوق". غ حاكمة. دافع المحامى مح

تستعيد المقالات الم

خان (1832-عدیث بالتقالید مرکزها(81) رة السلف فهذا

الجميع الحديث، أو الشهيرات في المحتماعية الرائعة المداعية عبد

ادرن مكة بعد ل علمت الكتابة ن تناقش الرسول ة حق قدرها قد

حياة إسلامية لا الصفات، بدت الحضور في حياة

م يضربون صفحا ي.

إن الأمثلة الأكثر إثارة للإعجاب لا تظهر كذلك إلا وفق إطارها الخاص، الذي هو إطار قد ولّى. ولكي يمكن للمرأة أن تؤدي دورها في المجتمع المعاصر دورا مشابها، إن قليلا أو كثيرا، للدور الذي أدته ليلى الشفاء على أيام عمر، يجب عليها أن تتوفر على قدرات مهنية وفكرية تفترض سلفا أن مشكل تحرير المرأة قد حلّ.

في المحصلة، لا تستوي الموارد المستمدة من الماضي مع المعطيات الحالية لمشكلة المرأة المسلمة. إننا نحس ونحن نرى الإصلاحيين يشددون أساسا على الوجه الأحلاقي للمشكلة، وكألهم يسعون إلى تحاشي الصعوبات الحقيقية المحايثة لها، التي هي من قبيل البعد القانوني والثقافي.

لكن هذا ليس سوى انطباع. فبمعزل عن تأملاقهم الشخصية التي تخلو من الطرافة حول المسألة النسوية، يستحضر الإصلاحيون الجزائريون الأفكار المعبر عنها في هذا الباب من قبل المدرسة المشرقية(83). وهذا رشيد رضا يظهر في كتاباقهم بوصفه السلطة العليا في كل ما يتعلق بالمسألة النسوية. وقصد الدفاع القوي عنه من وجهة النظر السنية، إزاء دعاة التحرير المحض للمرأة المسلمة، يبدو وكأفهم يمنحونه يمزيد من الاقتناع ويمزيد من الحماس اللقب الفحري الجم: "حجة الإسلام" (84).

وهكذا نشرت الشهاب سلسلة من مقالات المنار عالج فيها رشيد رضا جميع أوحه السألة النسوية(85). إن أهمية هذا الاقتراض المباشر (خمسون صفحة) تستدعي الوقفة: هذا يسمح لنا في الوقت نفسه بإيراد تكمئة للمذهب الإصلاحي الجزائري في باب المسألة السوية.

تستعيد المقالات المستعارة من مجلة المنار الحجج التي عرضها رشيد رضا خلال خاصرة مشفوعة بالمناقشة، حرت في 8 حانفي 1930 بكلية الحقوق بالقاهرة، حول موضوع صيغ كالتالي: "يجب على المرأة أن تكون على قدم المساواة مع الرجل في الرحبات والحقوق". غير أن التنظيم المادي للمحاضرة والمناقشة كان يحاكي تنظيم عاكمة. دافع المحامي محمود عزمي، تحت رئاسة النائب محمد توفيق، عن وجهة النظر

النسوية بينما كان رشيد رضا شخصيا مستعدا للدفاع عن وجهة النظر السنية. فيما بلي تحليل سريع لحجج الطرفين:

#### · وجهة النظر النسوية (محمود عزمي)

بعد التذكير بالدور الذي أدته النساء الشهيرات في تاريخ البشرية منذ غابر الأزمان إلى غاية اليوم، في مجالات العمل والفكر، عالج الخطيب واقع المرأة المسلمة ليصوغ في النهاية مطالب الحزب الإصلاحي التي يمكن تلخيصها على النحو التالي: الحق في النقل الحر (القضاء على قيود الحجب والحجاب) الحق في النعلم الحق في انتصرف في شخصها بحرية الحق في الحتيار زوجها الحق في الحتيار زوجها الحق في الدفاع عن نفسها من تعدد الزوجات وطلب الطلاق الحق في اللكية الحق في النظر في تربية وتوجيه أبنائها الحق في حصة مساوية لحصة الرجل في الميراث (يقول عزمي: "إن المسلمين قد تخلوا عن تظبيق الحدود، فلماذا لا يحق لهم التحلي أيضا عن نظام الميراث في الإسلام؟)

وجهة النظر السنية (رشيد رضا):

حقوق مدنية مساوية لحقوق الرجل (حق الانتخاب وحق الترشح).

الحن في الوظيف العمومي

لا يرفض مدير المنار الأفكار التي عبّر عنها مخاطبه كلية. يقول: "هناك أمور تطابق حقوقا الا جدال فيها. ولكن هناك أمورا أخرى هي عبارة عن منكرات من وجهة على الشرع الديني والقانون المدني والعرف".

ودون التشديد عد حمقة بنقاط الخلاف:

ا مسألة الحجاب: يرقة الرجال المتجمامية في الصيف و حلاق العامة، انخفاض عدال الرواج والطلاق: يسترع الإسلامي لا يعارف الطلاق: "لو كان الطلا

عدري. نو کان انصر ایرت". ویذکر، والعهد

م من في اللجوء إلى التقاد م : المسلمة في اللجوء إل

ك بأن رضا يعارض تعدد 3 المساواة في مجال الدير

عربل، يبدي رضا رد فعا قرآنية في مجال الأحوال

لاسلام يجب تمييزها عن احتلة, ثم يسترجع الأطر

gible سنة مؤكدة مانع

وقد بلغ احتجاحه حدير التالي الذي وجه حب على هذه الفتاة ال

لسنية. فيما يلي

فابر الأزمان إلى صوغ في النهاية

ودون التشديد على نقاط الاتفاق بين الطرفين، سنلخص حجج رشيد رضا المتعلقة بنقاط الخلاف:

1. مسألة الحجاب: يرفض رضا الفكرة القاتلة بضرورة القضاء على الحجاب وتمكين النساء من مخالطة الرجال بحرية (86). يذكر، وهو الأخلاقي المتشدد، فرحة المحطات الاستجماعية في الصيف ويلمح إلى العواقب التي قد تترتب مباشرة عن ذلك: أنحلال الأخلاق العامة، انخفاض عدد الزيجات إلخ.

2. الزواج والطلاق: يسلم رضا بأنه من مصلحة المرأة أن تختار زوجها ويذكر بأن الشرع الإسلامي لا يعارض قط هذا الأمر. في مقابل ذلك، يبدو أكثر حيطة فيما يتعلق بالطلاق: "لو كان الطلاق حائزا تماما للنساء كما للرحال، لأدى ذلك إلى خراب البيوت". ويذكر، والعهدة على صحف تلكم الفترة، مثال النساء الأمريكيات اللائي يبانغن في اللجوء إلى الطلاق. غير أنه يبدو بأنه يسلم، على إثر بعض الفقهاء، بإمكانية المرأة المسلمة في اللجوء إلى الطلاق لحماية نفسها من تعدد الزوجات. بيد أن هذا لا يعني قط بأن رضا يعارض تعدد الزوجات (87).

3. المساواة في مجال الميراث: حيال هذا المطلب النسوي الذي لا يتماشى ومعطيات لتتريل، يبدي رضا رد فعل عنيفا. يرى أنه من العار أن يشك المسلمون في كمال الأوامر لقرآنية في مجال الأحوال الشخصية. كما يرفض بقوة الفكرة القائلة بأن الوجوه الروحية لإسلام يجب تمييزها عن الوجوه الدنيوية وأن الشرع الديني يمكن تكيفه مع ضرورات للحظة. ثم يسترجع الأطروحات الكلاسيكية التي وفقها كل ما سنّ بناء على نص قرآني أرسنة مؤكدة مانع intangible بالضرورة.

وقد بلغ احتجاجه على هذه الترعة "التمحيصية" révisionniste أوج القسوة في نحذير التالي الذي وجهه لطالبة في الحقوق شاركت مع محمود عزمي في النقاش قائلا: يجب على هذه الفتاة أن تعرف جيدا -وكذا والداها- بأنها إن كانت تشاطر قناعة محمود عزمي في مجال هذه المساواة بين الجنسين والميراث وتنكر شرعية وكمال ما سنّه

مين قد تخلوا عن م؟)

هناك أمور تطابق ت من وجهة نظر الإسلام في هذا الباب، فهي مرتدة، ولا يحق لأي مسلم أن يتزوجها ولن ترث عن المسلمين ولا المسلمون يرثون عنها"(86).

بعد هذا الدحض وفق التقليد السني الصرف، شحب رضا ما يدعوه "العمل الهداء للتحديث الإلحادي"الذي يتوسم فيه مناورة المسيحيين والمفكرين الأحرار الرامين إلى إضعاف الإسلام بتقويض قواعده وأركانه.

هذه هي أفكار رضا الأساسية حول المسألة النسوية. نحن نرى أنه باستثناء بعض التنازلات الحالية من كل بعد لافت (فيما يتعلق بحق المرأة في التعليم) يظل مذهب رشيد رضا وفيا للتقليد السني. الأمر الذي يمنح إصلاحه وإصلاح الجزائريين الذين يصدرون بقوة عن سلطته مسحة من المحافظية المتزمتة.

وهكذا نرى أن الإصلاحيين الجزائريين قد أصروا على تأكيد أفكارهم الخاصة في محال الحركة النسوية بصوت رشيد رضا. صحيح أن سلسلة مقالات هذا الأخير التي تبنتها الشهاب لا تستنفد جميع عناصر المشكلة(88). لذا ألفينا ابن باديس وأصحابه يحيلون على أي شذرة أدبية وعلى أي رأي ذي حجة ضد تحرر غير معقول للمرأة المسلمة (89).

ذلك أن المذهب الإصلاحي (مذهب المنار ومذهب الشهاب) معاد للتحديث أيما معاداة. فهو لم يقدم أي إسهام لمسألة الحمجاب المثيرة للحدل. في بحال قانون الحالة الشخصية للمرأة، رغم الاحتجاجات والتعاطف مع التقدم، ظل الإصلاحيون على نحو مفارق متشبثين بالمعايير الكلاسيكية التي سنّها الفقهاء، غير أهم لم يتركوا أي فرصة تمر للسخط على جمود الفكر الإسلامي بسبب الفقه طوال القرون الطويلة التي سبقت التحديد الإصلاحي.

وهكذا يبدو المحرأة نظرا لرداءة السعي الجاد لصالح التويية والتعليم بين المحتمال وترقية المرأة

إن الخلاصة ال الشهاب. في المحصلة المخبقية للمشكل ا المتحرر النسوي. و وصط الشبان دون ا

إن مثال الك وقدية يجب أن يدف على أساس عقيدتنا تمكن من استرجا

نلاحظ بأن به حلال قيد لم يكن لإ

[على أساس : ﴿كراهات ذات ا-•حظة أنصار التحر

ولن ترث عن

ه "العمل الحدام رار الرامين إلى

باستثناء بعض مذهب رشید الذین یصدرون

رهم الخاصة في بذا الأخير التي ديس وأصحابه معقول للمرأة

ن للتحديث أيما ل قانون الحالة حيون على نحو إ أي فرصة تمرّ بلة التي سبقت

وهكذا يبدو أن الإصلاحيين يريدون إقناع المسلمين بعدم حدوى التدابير التحريرية للمرأة نظرا لرداءة الظروف الأخلاقية والفكرية الخاصة بالبلدان الإسلامية. فلكي يحصل السعي الجاد لصالح التحرر المستقبلي للمرأة المسلمة يكفي في نظرهم العمل على نشر التربية والتعليم بين المسلمين. ويبدو أن المثل الإصلاحي في هذا المنظور يكمن في تنوير المحتمع الإسلامي الأمثل أي الذي هو في توافق مع الأخلاق الدينية والذي يتم في اكنفه اكتمال وترقية المرأة ثقافيا واجتماعيا اكتمالا منسجما.

إن الخلاصة التي بلغها رشيد رضا هي نفسها الخلاصة التي تبناها ابن باديس في الشهاب، في المحصلة، لا يعتد زعيم المدرسة الإصلاحية الجزائرية بعد أن تجاوز الصعوبات الحقيقية للمشكل وبعد أن وضع واقع المرأة المزري بين قوسين سوى بالوجه الثقافي للتحرر النسوي. ويهيب بإخوانه في الدين إلى بذل كل ما في وسعهم لنشر التعليم في وسط الشبان دون تمييز للجنس. يقول ابن باديس بنبرة فيها مسحة غنائية:

[ إن مثال الكثير من النساء الشهيرات في تاريخ الأمة لما تميزن به من قدرات علمية وأدبية يجب أن يدفعنا إلى نشر المعرفة بالقلم بين أبنائنا وبناتنا وبين الكهول من الجنسين على أساس عقيدتنا وشخصيتنا الوطنية وهذا من أجل بلوغ أعلى مراتب المعرفة. وهكذا تنمكن من استرجاع مكانة جديرة بنا والتي كانت مكانتنا بين الأمم] (90).

نلاحظ بأن بعد أو مدى هذه الدعوة من أجل نشر المعرفة قد أنقص من شأنه من خلال قيد لم يكن لإصلاحي سني وسلفي مثل ابن باديس، أن يسهو عن صياغته:

[على أساس عقيدتنا وشخصيتنا الوطنية ](91) . هذا القيد بحمل في طياته جميع الإكراهات ذات الجوهر الديني أو الجماعي المذكور أعلاه والتي هزمت إلى غاية تلكم الحظة أنصار التحرر النسوي (92).

هذا وتبين النظرة السريعة على المواقف الإصلاحية حيال مسألة تحرير المرأة المسلمة بأن المذهب الإصلاحي في هذا المجال محافظ ودفاعي أساسا. إن الإصلاحيين بدل الإسهافي تحسين الوضع الاجتماعي للمرأة المسلمة، سخروا كل موهبتهم لمحاربة التيار التحديثي الذي الهموه بالسعي إلى جعل المجتمع المسلم يتبنى السلوكات الأوربية ومن ثم القضاء على الطابع الإسلامي لهذا المجتمع وبث بذور الانحلال الأخلاقي في صلبه.

إن موقف الإصلاحيين حيال المسألة النسوية يتقاطع مع الموقف الذي تبنوه إلى مسكل الشبيبة الذي عالجناه سابقا. في هذه الحالة وتلك، كانت دعايتهم ترمي إلى حمية المميزات الأخلاقية والثقافية التي تشهد على الأصالة الإسلامية للأمة. هذا الانشغال الأساس دفع الإصلاحيين عن وعي أو عن غير وعي- إلى الخلط بين اعتبارات ديبة صرفة واعتبارات أخرى هي من قبيل الحصافة الاجتماعية sopportunité sociale. ومن تم نزعتهم إلى شحب كل مساس بالسمات الاجتماعية للأمة كمساس بالجوهر الإسلامي

وقصد صيانة المميزات الإسلامية أو التي تعد كذلك للشعب الجزائري، أشبر الإصلاحيون بانتظام تمديد مسخ الشخصية (عن طريق الفرنسة ومحاكاة الأوربيين في وتفننوا في استثارة ردود فعل دفاعية في صلب جماهير المؤمنين.

بمكننا القول بأنه لشدة خوفهم من شبح مسخ الشخصية، صاروا إلى الدفاع القوي عن بعض الظواهر الاجتماعية (حجب النساء في البيوت وإجبارهن على ارتداء الحجال إلخ) حتى وإن كانت مخالفة لروح الإسلام والضرورات المعترف بما لتطوره المنسجم في العالم المعاصر.

وعند التخوم، نحد الإصلاحيين الجزائريين يتبرؤون حتى من نشاطهم الإصلاحي برصفه عنصر حركة وتقدم والظهور بمظهر من يعرقل حركية أمتهم التي أصبحت وعية بنهضتها والتائقة إلى حني تمارها بسرعة.

حفظة على التماس لإصلاحي على الص يمو في كثير من الأح

حطنبات القانونية وب

إن دراسة الأف

## هوامش الفصل الخاء

أ نحلقت نواة منهم حو شيوعي الجزائري الجزائري الجزائري والتونسيين، باريس أو حجه عام، لم يعن الإعراق المسائل، تبقى إسهاما عبد المسائل، تبقى إسهاما عبد خاصة : 1960, Paris, 220 يغز خاصة : 1,236 p...Maxime أو حيات المسائل المس

قاعلي عكس الإخوان حماعي واقتصادي أصيل حسن الينا) سيد قطب: الع

كي نشهاب، حويلية 32

إن دراسة الأفكار الاجتماعية للحركة الإصلاحية الجزائرية تسمح بمعزل عن المتطلبات القانونية وبعض التزمت ذي الجوهر الوهابي الجديد بالوقوف على الرغبة في المحافظة على التماسك الجماعي وهوية الشعب الجزائري. وهذا معناه أن النشاط الإصلاحي على الصعيد الاجتماعي لا يمكن تفسيره بدواع دينية وأخلاقية فحسب بل يبدو في كثير من الأحيان مرتبطا أيما ارتباط بانشغالات دنيوية ذات طابع ثقافي وسياسي.

هوامش الفصل الخامس

1) تحلقت نواة منهم حول جرائد مثل: Le Paysan indigène (جريدة من منطقة العاصمة تابعة للحزب المتبوعي الجزائري، الجزائر، 1933) وEl-Oumma (كذا)، جردة وطنية للدفاع عن مصالح المسلمين الجزائريين ولفارية والتونسيين، باريس 19311934.

2) بوجه عام، لم يعن الإصلاحيون وكذا المعتصون المسلمون بالإسلام الحديث بدراسة البني الاجتماعية والاقتصادية وللاقتصادية وللاقتصادية وللمنطقة للعمل في إطار المذهب الإسلامي. علما بألهم وحدوا في التقليد القروسطي العديد من الأمثلة المسجعة. حول L'Islam, بنشار إليها: الأوربية محدودة. ثمة بعض الأعمال حديرة بأن بشار إليها: الأوربية عدودة. ثمة بعض الأعمال حديرة بأن بشار إليها: الأخدم الأخدم الأخدم الأحداث الأوربية عدودة. ثمة بعض الأعمال حديرة بأن بشار إليها: الإسلاميات الأوربية عدودة. ثمة بعض الأعمال حديرة بأن بشار إليها: الإسلاميات الأوربية عدودة. ثمة بعض الأعمال حديرة بأن بشار إليها: الإسلاميات الأوربية عدودة. ثمة بعض الأعمال حديرة بأن بشار إليها: الإسلاميات الإسلاميات الأوربية عدودة. ثمة بعض الأعمال بعديرة بأن بشار إليها: الإسلاميات الأوربية عدودة. ثمة بعض الأعمال جديرة بأن بشار إليها: الإسلاميات الأوربية عدودة. ثمة بعض الأعمال بالأمثلة المسلميات الإسلاميات الأوربية عدودة. ثمة بعض الأعمال بالأمثلة المسلميات الأمثلة المسلميات المسلميات الأمثلة المسلميات الأمثلة المسلميات المسلم

و على عكس الإخوان المسلمين الذين (في مصر خاصة) استطاعوا مع بقاتهم في حدود السنة بلورة مذهب حداءي واقتصادي أصيل رأى البعض أنه مغال و"ثوري". حول هذا الوجه، أنظر بحث منظرهم الأبحع (بعد مرشدهم EI, I, p.1049-1050, art. أنظر أيضا: . 1948 الإسلام، القاهرة، 1948. أنظر أيضا: . Hassan el-Banna

🛎 شهاب، جويلية 1932، ص 361-368، أوت 1932، ص 415-423.

المرأة المسلمة بدل الإسهام تيار التحديثي ثم القضاء على

ذي تبنوه إزاء ترمي إلى حماية هذا الانشغال اعتبارات دينية oppor ومن ثم لحوهر الإسلامي

الجرائري، أشهر ة الأوربيين إلح)

إلى الدفاع القوي ى ارتداء الحجاب طوره المنسجم في

أنباطهم الإصلاحي لتي أصبحت واعية

- الحية، نسجل خاصة الجرائد الد الدها : 17...
- (15) أنظر التصريحات التي أدل
- النباب، ديسمبر 1935، ص 3 (20) الشهاب، جوان 1930، و
- . 21 اشهاب، أكتوبر 1930،
- 22) لشهاب، مارس 1938. ه
- (23) بعرض الميلي إشارات حيدة
- 24) الشهاب، أوت 1932، ص
- 25 التهاب، ماي 1935، و
- 25) الشهاب، ديسمبر 1935. 25) الشهاب، ديسمبر 1935،
- 1006
- 27 الشهاب، فيفري 1936،
- الله الشهاب، حوان 1936، و
- 25) الشهاب، أفريل 1939، و
- 30 نشهاب، ديسمبر 1935،
- uth Bônois :سنها
- constanting se والشهاب، م
  - ... (1936
- 32) حول تكوين الحركة الكنمة \*xpérience de scoutis
- والمنطر التعليق الشهري للشب
- 🥌 لــــؤون التونسية دائما مكانة
- , jan. 1938, p.30-35 🕒
- Paris, 1961; 119 p. 55 raine, p.756
- كان الإصلاحيون مهتمير إن الإطار الاستعماري.
- المحول تظاهرات الكشافة ها
- کان حل الأناشيد العربية
- حَمَّة الإصلاحية مثل الشاعر منا
- 💨 للكر بعض العينات الدالة ا

- (5) الشهاب، حويلية 1932، ص 341-349. إن التنخلي النسبي عن الزكاة في الوسط الجزائري بمكن رده حيد إلى الظروف الاقتصادية الخاصة بالأمة الإسلامية. فالضرائب المباشرة التي تنقل كاهل المسلمين الجزائريين لم تنزك هـ عند الوسائل التي يما يواجهون الفريضة الشرعية للزكاة...
- رَ ) القرآن الكريم (9، 60): "إنما الصدقات للفقراء والمساكين والعاملين عليها والمؤلفة قلوهم وفي الرقاب و لحريت وفي سبيل الله وابن السييل فريضة من الله والله عليم حكيم"...
- ر7) يصرح ابن باديس في الشهاب (سبتمبر 1939، ص 369) بأن العلماء مؤهلون لأن يكونوا "قادة في السلامية وبألهم بنافسون القادة السياسيين تحت التسمية القرآنية : أولو الأمر، من الآية 4، 62: يا أيها الذين أسلم أطبعوا الله وأولى الأمر منكم.
  - (8) الشهاب، حويلية 1931، ص 429431...
- (9) "اللامساواة بين الناس في الثروة مردها إلى الحكمة الربانية "(الشهاب، حويلية 1930، ص 343) أنظر النه --حوان 1932، ص 346.
  - (10) النبهاب، سيتمبر 1930، ص 463.
    - (11) حول هذا الشخص أنظر أعلاد.
- . (12) الشهاب، أوت 1930، ص 443. هذا الموقف المذهبي لم يحل دون انضمام الإصلاحيين إلى السيرسيد. لحاجات الكفاح السياسي، حول هذه التحالفات، أنظر: AF, décembre 1936, p. 650
  - (13) الشهاب، حويلية 1932، ص 346.
  - (14) نفسه. نسجل بأن أحد أهداف ج ع م ج كان الكفاح ضد الآفات الاجتماعية بما في ذلك الميسر.
- (15) تعددت وتكاثرت المظاهرات الإسلامية المشجعة أو المحرضة والمؤطرة من قبل أعوان الدهاية الشيوعية في الحرومة انطلاقا من 1933 وجرت في كثير من الأحيان في الوقت الذي حصلت فيه مظاهرات الطبقة الشغيلة الأربيق ومن ثم بروز مناخ من الرعب سببه هيمنة الأوربيين، وهو المناخ الذي نجد تصويرا لافتا له ...في التدخل الطويل تتحسر الشيوخ برو فريسنغ تحت عنوان: حملات معادية لفرنسا في الجزائر، اجتماع 29 حانفي 1937. الجريدة الرحم للجمهورية الفرنسية من 30 حانفي 1937، ص 346.
- الله نظرة سريعة لآراه محمد عبده ورشيد رضا في : Momier, Le commentaire (16) انظر بصدد القضايا المالية نظرة سريعة لآراه محمد عبده ورشيد رضا في التصادية نظرة سريعة لآراه محمد عبده ورشيد رضا في التصاديق ا
- (17) لن نغفل وهذا أمر بديهي النصائح العملية المسداة في الشهاب مثل بعض المفاهيم في المحاسبة (حوان 930). والتوصية بمساعدة النجارة الإسلامية ضد المنافسة القوية للمؤسسات التجارية غير الإسلامية (حانفي، 932). م 23.
- (18) فضلا عن الصحافة الإسلامية ذات اللسان الفرسي، ساهمت صحافة المعمرين الأوربيين في الجزائر في يدف السكان الأهليين وتحسيسهم عفاهيم "التقدم"و"التطور"و"النهضة"...يتعلق الأمر هاهنا بصحائف عديدة نصفل من العام في المدن الداخلية أكثر منه بالصحافة الإحبارية الكبرى الموجودة في المدن الكبرى الثلاث. ذلك أنه في الحدة في المدن تعينا، لم تكن ثمة عمالات فرعية ولا مراكز معمرين كبرى دون صحافة محلية. في غمرة الصحف الصادرة في حد

الداخلية، نسجل خاصة الجرالد التي تبعث عناوينها على الحركية والنفاؤل مثل Le Réveil, Le Progrès . كان عددها: 17 ...

(19) أنظر التصريحات التي أدلى بها الطيب العقبي عند تدشين النادي الإصلاحي: نادي التقدم في لوفعبر 1935 (الشهاب، ديسمبر 1935، ص 528–530).

(20) الشهاب، حوان 1930، ص287

(21) الشهاب، أكتوبر 1930، 564.

(22) الشهاب، مارس 1938، ص 2.

(23) يعرض المبلي إشارات حيدة حول دور النوادي الإصلاحية، الشهاب، ماي 193.

(24) الشهاب، أوت 1932، ص 424.

(25) الشهاب، ماي 1935، ص 112.

(26) الشهاب، ديسمبر 1935، ص 528

(27) الشهاب، فيفرى 1936، ص 632.

(28) الشهاب، جوان 1936، ص 165.

(29) الشهاب، أفريل 1939، ص 155.

(30) الشهاب، ديسمبر 1935، ص 529.

(31) من ينها: Le Luth Bônois (الشهاب، أفريل 1932)، Le Luth Bônois constantinoise (الشهاب، ماي 1933)، La Jeunesse Littéraire de Sidi Bel-Abbès (رالشهاب، يغرى 1936) ...

(32) حول تكوين الحركة الكشفية في البلدان العربية، أنظر: The scoutisme chez les المكشفية في البلدان العربية، Musulmans ", in Entretiens III, p.106-113; L.Paye, "Une expérience de scoutisme musulamn au Maroc (année scolaire 1936-1937)

(33) أنظر التعليق الشهري للشهاب (الذي تولاه توفيق المدني دون توقيع): "الشهر السياسي في المشرق والمغرب"حيث تحتل الشؤون التونسية دائما مكانة ممتازة.

G.Letelier, "Les Tunisiens et le scoutisme", in IBLA, n°4, jan.1938, p.30-35 (34) H.Effenterre, Histoire du scoutisme, PUF, Que-Sais-Je? Paris, 1961; 119 p. (35)

(36) A.Dansette, Histoire religieuse de la France Contemporaine, p.756

(37) كان الإصلاحيون مهتمين جدا بالنشاط الاجتماعي للكنيسة الكاثوليكية التي كانوا يعدونها قوة سياسية على أتل في الإطار الاستعماري.

(38) حول تظاهرات الكشافة هذه أنظر: Algérie, II, p.246 الكشافة هذه أنظر:

(39) كان حل الأناشيد العربية للكشافة الإسلامية من تأليف كتاب إصلاحيين مثل محمد العيد...أو القريبين من

حركة الإصلاحية مثل الشاعر مفدي زكريا...

40) تذكر بعض العينات الدالة المنشورة في الشهاب:

ي يمكن رده جزئيا يين لم تترك لهم قط

ني الرقاب والغريمين

ونوا "قادة"في الأمة يا أيها الذين أمنوا

34) أنظر الشهاب،

حيين إلى الشيوعيين

د الشيوعية في الجزائر ينة التغيلة الأوربية. ندحل الطريل عجلس 19. الجريدة الرسمية

J.Jomier, Le co coranique du M اسبة (حوان 1930) ة (جانفي، 1932؛

ل في الجزائر في إيقاظ ل عديدة تصقل الرأي ذلك أنه في الفترة الني حف الصادرة في المدر فر كسلمين الجزائريين. من بين هـ مسلمة الجزائرية. أنظر نص هذه الم \*\* Emme musulamne

وَقُ أَنظر أعلاه.

54) نذكر بأهم الندابير التي الدين الدين(1925) حق المرأة في الد المحلس الوطني. ...

(56) المرأة الجديدة، القاهرة. (57) حول الانعكاسات الأدبر

الأدية في العالم العربي الحديث emme musulmane en mme musulmane en

sept.-oct. 1933 إنظر واقع المطالب النسر (59)

(60) أنظر حوري أنيس مقد

s femmes d'Orient à

(63) إن مجلة لانكية وموالية .
خفاه ان النسوية في المشرق.

(64) يمكر الوقوف على آراء

الصغير وعبد القادر فكري: in

(65) فضلا عن المراجع المذكر

Casablanca, 1935.

Pote contemporaine

ministe tunisienne de

isie tunisienne", dans

.69) حول حامع الزيتونة بتر im ach-Chabbi, poète أفريل 1931، ص 161-164: حقوق الفناة الجزائرية على الرجل

ماي 1931، ص 313-321: تعدد الزوجات

أوت 1932، ص 44-45 : نقد بحث النونسي الطاهر الحداد: امرأتنا

مارس 1939، ص 64-65: حق النساء في التعليم

أفريل 1939، ص 110112: حق المرأة في تعلم الكتابة

(41) نحد لوحة شاملة موثقة توثيقا جيدا ومصورة فمذه المظاهرات ذات الطابع السياسي والعسكري والاقتصادي والاجتماعي والثقافي في: G.Mercier, Le Centenaire de l'Algérie, t.I et II

(42) بفضل تطور التعليم الذي بدت آثاره في أوساط الشعب المسلم.

J.Chastenet, Histoire de la: حول التطور العام للأوساط النسوية في فرنسا غداة الحرب الكبرى أنظر: troisième République. Les années d'illusions (1918-1931), p.239-240

(44) للذكر، كتجل دال للروح المحديدة لما بعد الحرب وتطور السلوكات السوية في فرنسا، في هذه الفترة، رواية فكور مارغريت: La Garçonne, Paris, 1922، وهي رواية عدّت عارا من قبل بعض المفكرين ولكن رعم ذلك سحبت منها 750000 نسخة...

Evelyne Sullerot, La presse féminine, Paris, A.Colin, 1963, p.45-60... (45)

(46) حول الحركات النسوية في العشرينيات، أنظر: 263-262 النسوية في العشرينيات،

(47) إهداء موقع، الصفحة الأولى ، الجزائر 1936.

A.M. Goichon, La vie féminine au Mzab. Etude de زراسات سرسپولرجیة: (48) sociologie musulmane, Paris, I, 1927; II, 1931; Id. "La femme dans la moyenne bourgeoisie fasiya", dans REI, 1929, p.1-74; Martha Gaudry, La femme chaouïa de l'Aurès. Etude de sociologie berbère, Paris, 1929; D.Masson, "Notes sur la

femme marocaine", dans entretiens, III, 1938, p.62-74

ب) أعمال أدبية: في هذا الجال، تحتل الكاتبة الكثيرة Marie Bugéja مكانة من الطراز الأول من حيث الكم ونوعية

"رواياقما"التي من بينها: Nos sœurs musulmanes, Paris, 1921; Alger 1931; Du vice à la "رواياقما"التي من بينها:

vertu, Paris, 1933; Femmes voilées, hommes de même, Alger, 1935; Enigme musulmane, Tanger, 1938; Cœur de Kabyle, Tanger, 1939...

Aline de Lens (Le harem entr'ouvert, 1921), Jules Bolery (Ahmed et ندكر بأسماء: 20 (49) Zohra, 1936), Maurice Le Glay et des Frères Taraud, pour le Maroc de Luc Durtain (Yagouta aux cavaliers, 1935)...

Elissa Rhaîs, Les Juifs ou la fille d'Eleazar, 1921; Maximilienne Heller, (50) La mer rouge, 1923; S.C Benattar, Le Bled en lumière. Folklore tunisien, 1923...

(51) لاستكمال هذه اللوحة العامة، ينبغي أن نسجل التأثير الممكن للمؤتمر الدولي للنساء المتوسطيات المنعقد ل

قسنطينة من 29 إلى 31 مارس 1932. رغم أنه كان أوربيا أساسا فإن هذا المؤتمر أثار بعض ردات الفعل الإيحابية من

قبل المسلمين الجزائريين. من بين هذه الردات نشير إلى رد فعل حامد لرفش الذي أرسل للمؤتمر مذكرة حول واقع المرأة المسلمة الجزائرية. أنظر نص هذه المذكرة في La Voix Indigène du 12 mai 1932

(52)J.Castagné, "Le mouvement d'émancipation e la femme musulamne en Orient", dans REI, 1929, p.161-226

(53) أنظر أعلاه.

(54) نذكر بأهم التدابير التي اتخذها النظام الكمالي لصالح المرأة التركة: القضاء على تعدد الزوجات وسن الزواج المدني(1925) حق المرأة في الانتخابات البلدية (1929) في 1934، أصحت النساء تنتخب وينتخب عليهن في المحلس الوطني. ...

(56) المرأة الجديدة، القاهرة، 1901

(57) حول الانعكاسات الأدبية للحركة النسوية في مصر، عبر المشرق كافة، أنظر: أنيس حوري مقدسي، الاتجاهات الأدبية في العالم العربي الحديث، بيروت، 1952، ج 2، ص 4867.

(58)H.laoust, "L'Evolution de la condition sociale de la femme musulmane en Egypte", AF, mar 1935; R.Pierre, "L'Evolution de la femme musulmane en Egypte", dans En Terre d'Islam, n°61, juil.août 1933 et n°62, sept.-oct. 1933

L'Egyptienne, n°114, mai 1936

(59) أنظر واقع المطالب النسوية المصرية في :

(60) أنظر حوري أنيس مقدسي، نفس المرجع.

(61)H.Massé, "Le deuxième congrès musulman général des femmes d'Orient à Téhéran (nov.-déc. 1932), dans REI, 1933, p.45-141...

(62)L'Egyptienne, paim, n°114, mai 1936

(63) إن بحلة لائكية وموالية للغرب أيما موالاة مثل La Voix des Humbles كانت تردد بانتظام صدى عتلف التظاهرات النسوية في المشرق الإسلامي . أنظر العدد 157، جوان 1935، والعدد 168، ماي 1936...

(64) يمكن الوقوف على آراء العثيان الجزائريين وخصومهم التقليديين حول تحرر المرأة بتصفح كتاب روبيوت راندو الصغير وعبد الفادر فكري: Les compagnons du jardin

(65) فضلا عن المراجع المذكورة، المتعلقة بالأوساط النسوية المغربية، أنظر شهادة الطاهر صافي : La Marocaine, : فضلا عن المراجع المذكورة، المتعلقة بالأوساط النسوية المغربية، أنظر شهادة الطاهر صافي : Casablanca, 1935

(66)H.Laoust, "L'Evolution politique et culturelle de l'Egypte contemporaine", dans Entretiens,III, 1938, p.71

(67)1<sup>er</sup> n° de déc. 1936. Robert Montague, "Une revue féministe tunisienne de langue française, Leïla", dans Entretiens, III, 1938, p.3-40

(68)A.Demersman, "L'Evolution féminine dans la bourgeoisie tunisienne", dans IBLA, avril 1938

EI, IV, p.881-888, art. Tunis; M.F Gjazi, "Le milieu: انظر: أفظر: (69) حول جامع الزينونة بتونس، أنظر: zitounien de 1920 à 1933 et la formation d'Aboul-Qassim ach-Chabbi, poète tunisien", Les Cahiers Tunisiens ,1959, n°28, p.437-474

ممكري والاقتصادي

J.Chastenet, H troisième Répul في هذه الفترة، رواية الفكرين ولكن رغم

Evelyn

A.M. Goichon, sociologie musu bourgeoisie fasi de l'Aurès, femme marocain

من حيث الكم ونوعية Nos sœurs must

vertu, Pari

musulmane, Tan Aline de Lens (L Zohra, 1936), Ma (Yagouta aux cav Elissa Rhaîs, Les

La mer rouge, و المتوسطيات المنعقد في ردات الفعل الإيجابية من عمل أمكن للإصلاحيين بيوز تحسن وضع المرأة بفضر على 30)...

(8) من بين الاستشهادات الا عشر بنظور المرأة, فمع تأكيده عيد أن يصاحب التعليم اللائك شيدة، الرقص بين الجنسين بح مر 277).

🕦 الشهاب، أفريل 1939.

91 نفس القيود لدى الطيب السيدي الأمين العام اللاحق مدت الباكالوريا والدكتورا والدكتورا والدكتورا لله عن الدراسة من الدراسة من الدراسة من

حورة (الشهاب، نوفمبر 32 المسمة، القاهرة، 1901. أخ كمد في المحالات الأخرى للحي (70) الجريدة التونسية الكبرى الأخرى النهضة كانت تارة تبحل الزعماء الإصلاحيين الجزائريين وثارة أخرى تتحامل على عملهم الديني واثقافي.

محاس على المعاصر المحاسبية والأوساط المحافظة للزيتونة، أنظر: محمد الفاضل بن عاشور: الحركة الأدبية والذكرية والكرام المحافظة المناصر المحاسبية والأوساط المحافظة للزيتونة، أنظر: محمد الفاضل بن عاشور: الحركة الأدبية والذكرية ...

(72) المجلة الزيتونية ، تونس، أكتوبر 1936. بررت هذه المجلة إلى الوحود تسعة أشهر فقط بعد أن وحه ابن ياديس من خلال بحلة الشهاب خطابا إلى شيوخ الزيتونة (أفريل 1936، ص 46) وفيه يعاتبهم عن امتناعهم إزاء الخصومة بين الإصلاحيين وأعدائهم الكثيرين (المرابطين، المحافظين المتعصبين، المدافعين عن الظلامية). في ندائه هذا الكيس ولكه حازم هدد ابن باديس الزيتونين بقوله (معناه) : إن صوت العلماء الإصلاحيين يسمع بفضل الله في مصر وطرايلس والجزائر والمغرب الأقصى. إن حامع الزيتونة وحده يظل صامتا لا يتحرك.

(73) أنظر التقديم المتحمس الذي قدم به ابن باديس المحلة الزيتونية : الشهاب، حالقي 1937، ص 1937.

Moutafarridj, : انظر الترجمة التحليلية للكتاب ل: 1930، من 1930، من 140. أنظر الترجمة التحليلية للكتاب ل: dans REI, III, 1935:

(75) الشهاب، أوت 1932، ص 444-445,

(76) عمد الصالح بن مراد، الحداد على امرأة الحداد، تونس، 1931.

Rné Jammes, "Et-Tahîr el-Haddad, une victim de الخدّاد. أنظر الخدّاد. أنظر (77) تعبر المؤلف حول قضية الحدّاد. أنظر (77) المالم الأنسان المحتاد المحتا

(78) أعيد الاعتبار لهذا الكاتب مؤخرا (1961) وشرف بحسبانه رائد التحرر النسوي في تونس.

(79) أنظر كتابه: Reconstruire la pensée religieuse de l'Islam.

ر80) حسن الأسوة فيما ثبت من الله ورسوله في النسوة، اسطنبول، 1884...

(81) الشهاب، سبتمبر 1935، ص 346348 (النساء والكمال) أوت 1936، ص 252. (في تدريس الكنة للنساء) ديسمبر 193...

(82) الشهاب، ماي 1939، ص 168169. حول هذه الشخصية النسوية، أنظر: مشكاة المصابيح، 3، ص 675-

(83) حول أفكار محمد عبده ورشيد رضا للتعلقة بالقضايا النسوية، أنظر الخلاصة التي قدمها : Commentaire du Coran, p.175-185

(84) الشهاب، حويلية 1930، ص 361.

(85) الشهاب، حويلية 1930، ص 361368. أوت، ص 426430، سبتمبر 485495...

(85) الشهاب؛ جويبية 1750 على محدوث الجزائريون. في تعليقه على حديث رواه مالك يقول ابن باديس: ستر وجه المرأة من (86) رأي اتفق عليه الإصلاحيون الجزائريون. في تعليقه على حديث رواه مالك يقول ابن باديس: الدين"وهو قول يشبه ما ذهب إليه الملقي الحنفي التونسي محمد بن يوسف : الحجاب من الدين...

(87) أنظر التفسير 4، ص 351358: في الأسباب التي تستوجب تعدد الزوجات.

(88) كما أمكن للإصلاحيين استلهام أ) كتيب رشيد رضا (الذي يعرض فيه حقوق المرأة وفق الشريعة الإسلامية ويبرز تحسن وضع المرأة بفضل الإسلام): نداء للجنس اللطيف، القاهرة، 1932 (الشهاب، أفريل 1935 ص 30)...

(89) من بين الاستشهادات الأخرى في هذا الموضوع، يمكن أن نقرأ في الشهاب ردا لشكيب أرسلان على أسئلة تتعلق بتطور المرأة. فمع تأكيده على ضرورة تعليم النساء على قدم المساواة مع الرحال، يطرح الأمير الشروط التائية: يجب أن يصاحب التعليم اللائكي تربية دينية منذ نعومة الأظافر، اختلاط الفتيات بالفتيان يجب أن يكون على مراقبة شديدة، الرقص بين الجنسين يجب منعه، "لأن الرقص احتكاك وهو المرحلة الأولى للجماع" (الشهاب، جوان، 1930، ص 277).

(90) الشهاب، أفريل 1939، ص 112.

(91) نفس القيود لدى الطيب العقبي: يجب تعليم وتربية المرأة في إطار التقليد الإسلامي... أنظر أيضا رأي الأمين العمودي الأمين العام اللاحق لجمعية العلماء في حريدة الإصلاح (بالفرنسية): يروقني أن أرى الفتاة المسلمة بين حاملات الباكالوريا والدكتوراه. حسبي أن أراها تمتلك المعارف الضرورية لدينها..."(عدد 8، 1929، ص 1).

(92) حسب الإصلاحيين، للنساء الحق في النعليم. (الشهاب، مارس 1939) ولكن الأمر يتعلق بالتعليم الديني أساسا. فبالنسبة إليهم، إن الدراسة من 7 إلى 12 سنة كافية للغاية بحيث تسمح للفتاة المسلمة أن تصبح مؤمنة طيبة وربة أسرة متنورة (الشهاب، توفمبر 1932، ص 1934) مشاطرة بذلك وبحماس آراء محمد فريد وجدي في كتابه: المرأة المسلمة، القاهرة، 1901. أحورا، يستهجن الإصلاحيون معاشرة البنات للبنين انطلاقا من سن البلوغ في الحياة المدرسية كما في المحالات الأحرى للحياة الاحتماعية (الشهاب، أوت سبتمبر 1936، ص 256)

الربين وتارة أخرى

شور: الحركة الأدبية

. أن وجه ابن باديس تتاعيم إزاء الخصومة الله هذا الكيس ولكنه لله في مصر وطرابلس

ر 444-440 Moutafarridj, dans REI, III, 1

Rné Jammes, "I l'intoléra

.22 (في تدريس الكتابة

لصابح، 3، ص 675. قدمها : J.Jomier,

4... اديس: ستر وحه المرأة من

# الفصل الساو

لدراسة حركة

خاة الاجتماعية للأ جاة الاجتماعية للأ جرائري لما بين الحر سادة فرنسية، كان مدا تقافيا وسياسيا -ذلك أن هذا الد ذلك أن هذا الد كان عبء التعليم كان عبء التعليم إصلاحيون بحماس بالمر. وبمعزل عن ع ونظرا لضعف ونظرا لضعف خد النشاط كان يص ونظرا لضعف خد النشاط لعرية ونظرا للغة العرية خرانصار اللغة العرية

حارسة اليقظة على

# الفصل الساوس

#### المذهب الثقاف

لدراسة حركة ذات جوهر ديني، مثل الحركة الإصلاحية الجزائرية، كان يكفي دون شك الاقتصار على تحليل مذاهبها اللاهوئية والأخلاقية والقانونية وكذا انعكاساتها على الحياة الاجتماعية للأمة. لكن، لما كانت الحركة الباديسية منخوطة أيما انخراط في الراهن الجزائري لما بين الحربين ولما كان تعليمها منتشرا في رقعة إسلامية صرفة، ولكن في صلب ميادة فرنسية، كان لا بد لنشاطها المنذور مبدئيا للدين ألا يكتسي دلالة فحسب بل بعدا ثقافيا وسياسيا حقيقيا.

ذلك أن هذا النشاط لم يقتصر على نشر مذهب ديني والدعوة إلى إصلاح أخلاقي، لم كان يعتزم في الآن نفسه بعث الثقافة العربية في بلاد يحكمها القانون الفرنسي وحيث كان عبء التعليم موكولا للمدرسة الفرنسية. لم تكن الدعاية اللغوية التي تولاها لإصلاحيون بحماس لتترك الشعب الجزائري والسلطات العمومية الجزائرية غير مكترثة بالأمر. وبمعزل عن عواقب هذا النشاط الثقافي الذي يمكن الوقوف عليه مباشرة، فإنه أي هذا النشاط كان يطرح على مستقبل الجزائر نفسه أسئلة ذات طابع سياسي.

ونظرا لضعف الوسائل الأولى والصعوبات المتنوعة التي فرضها السياق الاستعماري، فإن نشر اللغة العربية قصد إحياء الثقافة الوطنية، كان يجب أن يصحبه لدى الإصلاحيين لتصحيد الدائم للعروبة arabisme. وكان مثل هذا التمحيد يبدو من الصعب تبريره في نظر أنصار الشرعية الحصرية للثقافة الفرنسية. وفضلا عن هذا كانت تستثير عداء الإدارة الحارسة اليقظة على النظام الاستعماري الذي كان يفرض هيمنة الثقافة الفرنسية.

زيادة على ذلك، ومع استفاقة المسلمين ووعيهم بمسائل السياسة الجزائرية، كال الإصلاحيون من بين الأوائل الذين تأثروا بالفكرة الوطنية. وقد شعروا بضرورة تشجيع هذا الوعي السياسي لدى الجماهير المسلمة وفي الوقت نفسه دعوها إلى إحاطة حيدة بالدين وإصلاح الأخلاق. ورغم بعض المحاذير الخطابية لدى البعض والاعتبارات الوحيهة لدى البعض الآخر، فإن حل الدعاة الإصلاحيين الجزائريين كانوا في الوقت نفسه دعائيين سياسيين propagandistes. والحال أنه انطلاقا من 1936 (السنة الموسومة بالتئام أول مؤتمر إسلامي حزائري في الجزائر) اشتد التزام الحركة الإصلاحية الباديسية في المحال السياسي.

غير أنه من الخطأ الاعتقاد بأن الحركة الإصلاحية قد شهدت تحولا مفاحثا كي تصبح إحدى الترعات "الوطنية"للشعب الجزائري المسلم، بسبب أحداث 1936. فلتن كان مؤتمر 1936 قد شكل مناسبة كبيرة للإصلاحيين للإبانة عن غاياتهم الثقافية والسياسية، فإن هذه التظاهرة الرسمية و"التاريخية". بمعنى من المعاني، كانت في الواقع تتوجيا لعشر سنوات من الأبجاث والتساؤلات والبلورة المذهبية.

فمنذ النشأة (1925)، كانت الطموحات الثقافية والسياسية للحركة الإصلاحية التي دعا إليها ابن باديس واضحة المعالم (لاسيما في افتتاحيات المنتقد)، ومنذ البداية، طبر للملاحظين الأكثر تبصرا (وكذا للإدارة) بأن أصحاب ابن باديس لن يكتفوا بالنياء بأعمال دعاة دينيين أبرياء ومعلمين بسطاء يدرسون اللغة العربية، بل يعتزمون الإسها أكثر من غيرهم في إحياء الثقافة العربية في الجزائر وكذا في التأكيد على الشخصية الوطبة للشعب الجزائري المسلم.

د نشاط الإصلاحيير على الارتجال، بل ين إصلاح. ومن ثم قبا سمه المذهبية وتقاط

من الأمور التحلاقي الخقيقي الخالات حسب التحاية أمر خارجي الخاية أمر خارجي الخل المؤلسان المؤلسان

بيد أن استبطان ستعداد الفرد نفسه وسنة رسول الله. ها عويا مناسبا. فدون ا ومن نفسه دائما تا ودون شك مجبرا على وهكذا يجب علم عضى إلى انتصار الس

الجزائرية، كان بضرورة تشجيع لى إحاطة جيدة عتبارات الوجيهة ت نفسه دعائيين سومة بالتنام أول

نحولا مفاحثا كي الثقافية على التقافية ت في الواقع تتويجا

باديسية في المحال

كة الإصلاحية التي ومنذ البداية، ظهر لن يكتفوا بالقيام يعتزمون الإسهام الشخصية الوطنية

#### I. المادئ

إن نشاط الإصلاحيين الجزائريين الديني لا ينفصل عن نشاطهم الثقافي الذي لا يقوم قط على الارتجال، بل ينطوي على دوافع وهو خاضع للتنظيم ويندرج الدراجا تاما في نظام الإصلاح. ومن ثم قبل الشروع في فحص العواقب العملية لهذا النشاط الثقافي والبحث عن أسسه المذهبية وتقاطعاته مع المبادئ العامة للحركة الإصلاحية السنية.

1. من الأمور الثابتة في الأدبيات الإصلاحية أنه لا يمكن أن يحصل الإصلاح الديني والأخلاقي الحقيقي دون صقل حيد وعميق للظروف الثقافية الخاصة بالمجتمع الإسلامي. فالإصلاح، حسب الإصلاحيين، لا يجب أن يتصور حصريا من حيث الوجه الدعائي، إذ الدعاية أمر خارجي ومحدود في الزمان. إن الغاية المثلى لعملهم تكمن فيما يبدو في إعمال نظر دائم من قبل المؤمنين حول المذهب السني بحيث تصبح معطيات الدين الأساسية في متناول إدراك كل فرد وأن تكون القيم الإسلامية واقعا معيشا على صعيد كل ضمير إسلامي.

بيد أن استبطان الإصلاح واستيعابه الواعي من قبل كل مسلم لا يمكن بلوغهما دون استعداد الفرد نفسه للإحاطة بالمعطى الدينى، كما يعبر عنه باللغة العربية النص المقدس وسنة رسول الله. هذه العودة إلى المصادر الغالية على دعاة السلفية تتطلب إذن تكوينا لغويا مناسبا. فدون الفهم الشخصي للنصوص التي تؤسس الدين والحياة الأخلاقية، سيحد المؤمن نفسه دائما ثابعا إن قليلا أو كثيرا للوسطاء الروحيين (المفسرون، المرابطون، إلخ) ودون شك بحبرا على تحمل رهبانية منافية لروح الإسلام.

وهكذا يجب على النشاط البيداغوجي لصالح اللغة العربية، في المنظور الإصلاحي، أن يفضى إلى انتصار السنة النهائي. وهذا الانتصار للسنة يعني أن الشعب المسلم الذي أدرك نضحه الثقافي، قد مكن كل مؤمن من الحصول على معرفة صحيحة للفرائض الدينية وفهما واضح لقيم إيمانه الروحية(1).

2. فضلا عن هذا الاعتبار، الديني الصرف، والذي يعكس أحد متطلبات السلفية الأساسية، فقد وحد الإصلاحيون تبريرا آخر لنشاطهم الثقافي في التاريخ نفسه. لم يكن في مقدورهم أن ينسوا بأن الماضي الثقافي للجزائر يتماهى مع تاريخ البلدان المغاربية وبشكل أوسع، بتاريخ البلدان الإسلامية ذات اللسان العربي. إن الغزو الفرنسي والفرنسة (الجزئية) التي تلته، لا يشكلان في نظرهم سوى حادث تاريخي. بالنسبة إليهم، لا يلغي الحضور الفرنسي الماضي الثقافي للجزائريين فحسب، بل لا يغيران قيد أنملة من طموحاهم الثقافية الأساسية.

لهذا ألفيت الإصلاحيين يتوسعون في الحديث عن أبحاد ماضيهم بكثير من المحاملة كلما سنحت لهم الفرصة لتذكير أتباعهم بانتماء الجزائريين إلى الأمة العربية. هذه الترعيق إلى إيقاظ الإحساس بالخصوصية الجزائرية لدى إخواهم وتحسيسهم بالتضامن الناريخي والثقافي الذي يربطهم بالعالم العربي، حت الإصلاحيين على إيلاء مزيد العناية بالتخصص التاريخي الذي ظل إلى غاية تلكم اللحظة خلوا من الأهمية في الدراسات العربية التقليلية في الجزائر. وقد تجلى هذا الاهتمام في تخصيص مجلة ابن باديس "الشهاب" وعلى إثرها حل المنشورات-سواء باللغة العربية أو اللغة الفرنسية- ذات الترعة الإصلاحية أركانا للشخصيات الكبرى للماضي الإسلامي أو المغاربي. كما أظهرت المدارس العربية الفرنسية وتعزيز الشعور بالجنسية لدى التلاميذ (2).

لقد تم هذا التعليم التاريخي للإصلاحيين في البداية في خضم الارتحال والخلط فضعف تجهيزهم الفكري وافتقارهم لأدوات العمل المناسبة (لاسيما كتب التاريخ المغارف والجزائري، ذات التصور الحديث باللغة العربية) كل هذا صعب مهمة المعلمة الإصلاحيين ودفعهم إلى تغذية الشعارات والأساطير على حساب المعرفة التاريخية. وقصد

رويد زملائه بمصنف في التا كتاب سماه. "تاريخ الجزائر حمد توفيق المدنى : كتاب ا وهكذا، إن وضعنا حا أساس النشاطات البيداغوج بخطاء الثقافة الجزائرية مح إصلاحيين، بعد أن لاحظ وأنه في كل الأحوال ليس شعروا بأنه من حقهم الإ تحمان استمرار ثقافته الوط يرزت الفكرة الوطا مردود إليه في المحصلة. فالإ لصالح الاعتراف بالشحص يحترمون بواسطة التعليم ال ذلك أن تنظيم التعلي والتقافية الأخرى النتي يث

الأعمال المحتلفة كانت الأمة. ولكن لما كانت احتلالية، كانت تستدء واسعة من التضامن الجماء المسلمين.

وكان الإصلاحيون من حيث أصلها وغايتها

لفرائض الدينية

اطلبات السلفية السه. لم يكن في المغاربية وبشكل المراسة (الجزئية) لا يلغي الحضور الموحاقم الثقافية

كثير من الجاملة، ربية. هذه الترعة لتضامن التاريخي لعناية بالتخصص العربية التقليدية وعلى إثرها حل إصلاحية أركانا المدارس العربية بين الجيل الفتي

الارتجال والحلط. ب التاريخ المغاربي ب مهمة المعلمين بة التاريخية. وقصد

تزويد زملائه بمصنف في التاريخ الوطني باللغة العربية، سعى الشيخ مبارك الميلي إلى وضع كتاب سماه. "تاريخ الحزائر في القديم والحديث(3)، وفي هذا السياق كذلك يندرج كتاب أحمد توفيق المدنى : كتاب الجزائر (4).

وهكذا، إن وضعنا جانبا الوجه الديني الصرف للدعاية الإصلاحية، يمكننا القول بأن أساس النشاطات البيداغوجية والخطابية والأدبية لابن باديس وأصحابه، كان يرمئي إلى إعطاء الثقافة الجزائرية محتوى إيجابيا وتحسيس الجزائريين بخصوصيتهم الثقافية. إن الإصلاحيين، بعد أن لاحظوا بأن التعليم العام يضرب صفحا عن ماضي بلادهم الثقافي وبأنه في كل الأحوال ليس من مهام المدرسة الفرنسية ترقية الثقافة العربية في المستعمرة، شعروا بأنه من حقهم الإعلان بأن الشعب الجزائري المسلم يجب أن يعول على نفسه لضمان استمرار ثقافته الوطنية.

3. برزت الفكرة الوطنية كأساس للمذهب الثقافي للإصلاحيين. ذلك أن كل شيء مردود إليه في المحصلة. فالإصلاحيون لم يكونوا يدعون إلى بعث الثقافة الوطنية ويناضلون لصالح الاعتراف بالشخصية الوطنية العربية الإسلامية للجزائر فحسب، بل كانوا يعتزمون بواسطة التعليم العربي الحر، بعث الروح الوطنية الحقيقية في مواطنيهم.

ذلك أن تنظيم التعليم العربي الحرلا بجب فصله عن الأعمال الإجتماعية والدينية والثقافية الأخرى التي يشرف عليها الإصلاحيون أو التي يتكفلون بها بأنفسهم. هذه لأعمال المختلفة كانت تصبو بالفعل إلى تعزيز التجهيز المدرسي والاجتماعي والثقافي لأمة. ولكن لما كانت ممولة مباشرة من قبل المسلمين ومسيرة إداريا من قبلهم بكل ستقلالية، كانت تستدعي مجموعة هائلة من التضحيات والمبادرات وتفترض حركة واسعة من التضامن الجماعي. في الوقت عينه كانت تشكل حقلا تجريبيا ثريا للغاية بالنسبة المسلمين.

وكان الإصلاحيون بدفع من إخوالهم إلى القيام بإنجازات جماعية ووطنية صرفة، سواء حيث أصلها وغايتها، يسعون إلى تغيير ذهنية مواطنيهم، بجعلهم يتحولون من رعايا

وحدم وغسر مسؤولين في الغالب إلى رجال قرار وتزويدهم بروح المبادرة والمسؤولية، بكلمة واحدة إلى إيقاظ الفضائل الاجتماعية التي تجعلهم أناسا أحرارا في نفوسهم.

من هذا المنظور، كان في مقدور التعليم العربي الحر الذي كان الإصلاحيون بصدد تنظيمه، أن يظهر كمدرسة للتربية المدنية للحزائريين المسلمين وكذا كأداة للتنقيف. كان هذا التعليم يوفر لهؤلاء الأفق المحمّس الذي يجعلهم يستغنون عن الإدارة الفرنسية والقدرة على ابتكار تعليم عربي حديث متماش مع حاجاهم. ورغم التضحيات التي كان عليهم تقديمها، ورغم الخيبات المرة أحيانا، فإن العمل المدرسي للإصلاحيين قد أعطى للعديد من الجزائريين الإحساس المربح بألهم لم يعودوا "بحموعة من الأهالي" كان البعض يعدها طواعية بحموعة قليلة لا يعتد بها، بل بأهم يشكلون، على نحو من الأنحاء، دولة صغيرة مسلمة في الدولة .

لقد ألفى المذهب الإصلاحي في المحال الثقافي الترجمان التام له في العمل المدرسي للفريق الباديسي. ذلك أن التعليم العربي سمح لهذا الفريق بتطبيق بعض أفكاره الغالية عليه والتأثير الفعال على توجيه الشبيبة صوب الإسلام الإصلاحي والقومية العربية. وبفضل نشاطهم تحاه الشباب، في إطار التعليم العربي الحر، كان الإصلاحيون يأملون في التمكن من تغيير الروح العامة للجماعة بحيث يصبح مذهبهم الثقافي مذهب جميع الشعب المجزائري المسلم.

### II. التعليم العربي "الحو"

إن العمل المدرسي الذي قام به الإصلاحيون الباديسيون جدير بالعناية لعدة اعتبارات(5). فمن حيث سعته، يتجاوز هذا العمل المحاولات السابقة في بحال التعليم الإسلامي الخاص privé . ومن حيث أهمية بعده الثقافي، يشكل دون شك أحسن مساهمة

حركة الإصلاحية ال خربين.

أ. الوجه الاجتم

إننا لا نعتزم القيا

في هذه المسألة لو التحافي الذي كان يمثله على الأقل الذي دعا إ والحال أن انعدا أبطل كل محاولة تقي الثلاثينيات. بوجه عا عدة أقسام ومعلم أو

وخارج الإشارا

isistes نزوية للغابة

الملطات العمومية أو

كانت التقديرات الوعشرة. بيد أننا إذا أباوحدات الإصلاح كانت توحي ببعض (باستثناء بعض المؤم موجود في العاصمة الخلوساس، يمكننا الخلو

بخنسين)،

للحركة الإصلاحية الباديسية في التطور العام للأمة الإسلامية في الجزائر، خلال ما بين الحرين.

### أ. الوجه الاجتماعي للمسألة

إننا لا نعتزم القيام بحرد واف لصنيع الإصلاحيين في المجال المدرسي. فما يعنينا أكثر في هذه المسألة ليس هو الوجه الإحصائي بل الصدى النفسي والاجتماعي للحدث النفافي الذي كان يمثله بالنسبة للجزائريين المسلمين التعليم العربي الحر الذي قام بتنظيمه أو على الأقل الذي دعا إليه الإصلاحيون الباديسيون.

والحال أن انعدام الاحصائيات الدقيقة والمنتظمة، في المنشورات الإصلاحية نفسها أبطل كل محاولة تقييمية حسابية للمدارس التي كان يشرف عليها الإصلاحيون خلال الثلاثينيات. بوحه عام يمكننا التسليم بأن كل وحدة إصلاحية كانت تتوفر على قسم أو عدة أقسام ومعلم أو عدة معلمين للغة العربية (6).

وخارج الإشارات الرسمية الصادرة عن المسؤولين الإصلاحيين الرسميين، قدّمت أرقام نوية للغاية fantaisistes من قبل دعاة وخصوم القضية الإصلاحية، إما بدافع طمأنة السلطات العمومية أو على العكس بدافع ترويعها حول موضوع التعليم العربي الحر (7). كانت التقديرات العددية للتلاميذ المختلفين على المدارس الإصلاحية ما بين واحد وعشرة. بيد أننا إذا أخذنا في الحسبان الإشارات الرسمية المقدمة من قبل الشهاب المتعلقة بالوحدات الإصلاحية التي كانت تسدد اشتراكاتها للصندوق المركزي للحركة والتي كانت توحي ببعض الازدهار، فبالإمكان تسجيل عدد 70 مدرسة وقسم أو قسمين المستثناء بعض المؤسسات الإصلاحية الكبيرة التي تتكون من عدة أقسام مثل ما هو موجود في العاصمة وقسنطينة وتلمسان) بالنسبة للفترة 1934- 1935. وبناء على هذا المساس، يمكننا الخلوص إلى عدد متوسط :مائة قسم وحوالي 30000 تلميذ (من حسن).

المبادرة والمسؤولية، في نفوسهم. الإصلاحيون بصدد

كأداة للتنقيف. كان ارة الفرنسية والقدرة يات التي كان عليهم قد أعطى للعديد من كان البعض يعدها

الأنحاء، دولة صغيرة

له في العمل المدرسي ض أفكاره الغالية عليه فرمية العربية. وبفضل ون يأملون في التمكن مذهب جميع الشعب

جدير بالعناية لعدة سابقة في بحال التعليم ن شك أحسن مساهمة هذه الأرقام يحب الاعتراف بذلك لا تعكس تماما تقدم التعليم الحر الإسلامي خلال الثلاثينيات. ذلك أنه ابتداء من 1931، بدفع من جمعية العلماء، برزت مدارس ابتدائية عربية حرة في كل الأماكن من الوطن، وقد أمكن الوقوف على تحديد للتعليب العربي الخاص، خارج التأثير المباشر للإصلاحيين. لا شك في أن نشاط العلماء كان مقالا ومحفزا . وهكذا سارعت العديد من الأسر المرابطية الحريصة على إشعاعها الفكري والمتأثرة بالتقدم، إلى تحديث تعليمها إما لمنافسة الوحدة الإصلاحية المحاورة أو للتكيف مع الحركة الثقافية لزماها(8).

كما نسجل أن مدارس عربية حرة أنشأتها وسيرتها هيئات خيرية خاصة (خاصة لصالح اليتامي) كانت تستجيب تماما للمعايير الإصلاحية (تعليم حديث للغة العربية، تعليد ديني سلفي) دون أن تكون تابعة قط للتنظيم الإصلاحي. إن وجود مثل هذه المدارس وكذا التحديث التدريجي للتعليم المرابطي كانا يشهدان على النجاح الواسع الذي حارته الدعاية الإصلاحية لصالح التعليم العربي الحر في الجزائر.

لم يكف انتشار التعليم الإصلاحي للغة العربية عن التقدم رغم الصعوبات الله والعراقيل الإدارية (9). وهكذا في بداية 1936، وحد التنظيم الإصلاحي نفسه غير قاد على تلبية جميع طلبات المراكز التي كانت تفتقر إلى مدرسي اللغة العربية. وهذا رف التزايد الملحوظ لعدد الطلبة المختلفين على الدروس الإصلاحية بقسنطينة وكذا عدم الجزائريين المتحرجين من جامع الزيتونة (10).

لقد أفزع تطور التأثير الثقافي للحركة الإصلاحية، بالموازاة مع انتشار صب السياسي، غداة المؤتمر الإسلامي الجزائري الأول في جوان 1936، صفوف خصوب (المرابطين الشرسين، المسلمين المتحنسين بالجنسية الفرنسية، أنصار الاندماج الفرنسية الإسلامي التام، الناطقين باسم أوربيي الجزائر). وسرعان ما امتد الخوف إلى الأوساطاكمة في العاصمة. وهكذا تبنت الإدارة سياسة جديدة إزاء الحركة الإصلاحية، معامنها إلى تقليص تدابير الرفق أو التسامح تقليصا جما. ومنذ بداية 1937، بدأت ترتسم ل

عن ردة فعل إدار مية تلك اللحظة مرية (12). تفاقم غضي بتعزيز التش 191. «هكذا كان

حر في الجزائر الذي الذيد حيود العديد عيفرا في تقليم جميد حرية حديدة حديدة سلفا.

وهكذا يبدو

مية (الأمن الداخ

عسات، كانت

أحبت هذه الضربة

السامح غير معا السد، إن مثال قس الجوز لنا أن نا الإدارية إر العده الفعلي. فحا السا يعالجون المسأل العليم الإصلاحي العالم الأشياء.

الحر الإسلامي برزت مدارس تحديد للتعليم ماء كان مثالا معاعها الفكري أو للتكيف مع

خاصة (خاصة غة العربية، تعليم ل هذه المدارس، اسع الذي حازته

الصعوبات المادية ي نفسه غير قادر عربية. وهذا رغم منطينة وكذا عدد

مع انتشار صيتها صفوف خصومها الاندماج الفرنسي لخوف إلى الأوساط له الإوساط المارية، سعبارا، بدأت ترتسم في

الأفق ردة فعل إدارية ضد نشاطات الإصلاحيين الثقافية (11). فالمدارس التي كانت إلى غاية تلك اللحظة تشتغل دون مشكلة هددت بالإغلاق لانها تفتقر إلى رخص رسمية قانونية (12). تفاقم هذا الوضع حينما تحصلت الإدارة الجزائرية من الحكومة على أمر يقضي بتعزيز التشريع الساري المفعول، في مجال تعليم الأهالي، عرسوم 8 مارس 1938(13).

وهكذا كان تطبيق هذا المرسوم بمثابة ضربة قاسية لعمل الإصلاحيين المدرسي. وتحلت هذه الضربة في توقيف الانتشار الثقافي للحركة الإصلاحية وانحسار التعليم العربي الحر في الجزائر الذي تعاظم إلى غابة الحرب (1939). كما تبطت المتاعب الإدارية أكثر فأكثر جهود العديد من المعلمين الإصلاحيين، الذين لما كانوا على جهل بخبايا الإجراء، لم يوفقوا في تقديم جميع الوثائق المطلوبة للحصول على الرخصة التي تمكنهم من فتح مدرسة عربية حرة جديدة أو الترخيص الذي يمكنهم من مواصلة التدريس في المدارس العربية لم جودة سلفا.

وهكذا يبدو وكأن موقف الإدارة إزاء التعليم الإصلاحي يخضع لمتطلبات سياسة عالية (الأمن الداخلي، الهيمنة الثقافية للمدرسة الفرنسية إلخ) لكن، ودون تجاهل هذه لمتطلبات، كانت هناك سلطات ولائية أو بلدية متبصرة للغاية ودون شك مشبعة التسامح غير معارضة تماما للتعليم العربي الحر المنشط من لدن الإصلاحيين. (في هذا لصدد، إن مثال قسنطينة، حيث لم ينفك تعليم ابن باديس يزدهر، دال على ذلك).

يجوز لنا أن نفترض أنه فضلا عن هذه الاعتبارات السياسية كان هناك في صلب لواقف الإدارية إزاء التعليم الإصلاحي سوء فهم عميق. أي سوء فهم طبيعته الحقيقية وبعده الفعلي. فحل الملاحظين الفرنسيين المشهورين بدرايتهم بالشؤون الإسلامية كانوا قلما يعالجون المسألة الإصلاحية بكل الرزانة المطلوبة. فالصورة التي كانوا استنبطوها عن تعليم الإصلاحي بخاصة، تبدو لنا مساوقة أكثر لترعة مناهضة للعرب أو للإسلام، منه وقع الأشياء.

إن استعراض جميع الآراء المأذونة التي تعرض التعليم الإصلاحي كمدرسة للتعصب والشغب السياسي والحث على الكراهية العنصرية والحهاد ومن ثم فهي تنكر عليه أي قيمة تربوية. ، قد يبعث على الملل. إن مثل هذه التصورات تندرج تماما في الرؤية الكلاسيكية للأهلى dogmatisme التي قامت بتصليبها العقيدة الاستعمارية dogmatisme.

بطبيعة الحال، لم يكن هؤلاء يعدمون المظاهر قصد تدعيم مثل هذه الفرضيات فالشعارات التي كان يسخرها المعلمون الإصلاحيون لم تكن تحيل على القيم الفرسية ("الجزائر وطني والإسلام ديني والعربية لغتي"). كما أن الأناشيد المدرسية المختلفة للمدارس الحرة كانت ذات رئين وطني (14). لكن يمعزل عن هذه التظاهرات الخارجية المجعولة لإرضاء الترعات العاطفية الناشئة عن النيار الوطني، ماذا بقي في المجال البيداغوجي والثقافي الصرف؟

### ب. التصور العام للتعليم الإصلاحي

إن المسعى الإصلاحي في المجال المدرسي كان يرمي إلى تصحيح ما أمكن الوص الثقافي الذي كان المسلمون الجزائريون يصفونه بالجائر حدا، وبأنه مناقض للرسالة التحضيرية التمدينية لفرنسا. ودون الاحتفال بالعقبات التي أقامها النظام الاستعماري احتهد الإصلاحيون في القيام بعمل مدرسي من شأنه تحسين الوضع الفكري للأسة والمساهمة في ترقيتها الأخلاقية والاجتماعية، دون أية مساعدة رسمية ورغم العقبات المتنوعة ذات الطابع الإداري.

لكن، لما كانت الوسائل المادية للفريق الباديسي، في بداية الأمر، متواضعة، ولما كذا الوعي السياسي للمسلمين الجزائريين في بداياته، اصطدم الإصلاحيون بأنواع مختلفة من الصعوبات ذات الطابع النفسي وهذا دون حسبان الصعوبات الإدارية التي تحتف

.حنلاف الظروف بل ــــلطة.

ورغم أن جميع ه حراة لم يفقدوا الشج حى "مثال تونس الح حشم من قبل الجمعيات

1. الاعتبارات العاماً حر في الجزائر عرض prive ومبادئ تنظيمه محركة الإصلاحية البا الأرقام الحاض

حت على الارتياح. الأ العالي لا يربو على عندا عسمين طبعا هي من أ "والصلاح في رأينا حددق والوطنية الصح مرادة وجوب تأسيس ا

الكن هذه الوسائل ديا ثمن يجمع هذه الخا

درسة للتعصب عليه أي قيمة إية الكلاسيكية

لذه الفرضيات. القيم الفرنسية الدرسية المختلفة مرات الخارجية، لخال البيداغوجي

ما أمكن الوضع مناقض للرسالة للم الاستعماري، م الفكري للأمة ورغم العقبات

واضعة، ولما كان بأنواع مختلفة من دارية التي تختلف

باختلاف الظروف بل اللعبة السياسية الخاصة بكل إقليم وبل التدابير الشخصية لكل ممثل للسلطة.

ورغم أن جميع هذه العناصر كانت غير مواتية للنشاط الثقافي للإصلاحيين، فإن هؤلاء لم يفقدوا الشجاعة، وحاولوا تحريك حماس تلاميذهم والمتعاطفين معهم بالإحالة على "مثال تونس الجميل"في بحال النعليم العربي الحر (15) وبالتحجج بالتعليم الديني المنظم من قبل الجمعيات التبشيرية والكنيسة الكاثوليكية في الجزائر (16).

1. الاعتبارات العامة: في مقال مؤرخ بفيفري 1930 يمكن اعتباره ميثاق التعليم العربي الحر في الجزائر عرض فريق الشهاب المبررات التي تنافح من أجل التعليم الإسلامي الخاص privé ومبادئ تنظيمه. إن تحليل هذا المقال (17) سيوضح بشكل أحسن المقاصد الثقافية للحركة الإصلاحية الباديسية :

إن الأرقام الحاضرة تدل على أن البلاد لم تحظ في هذا المدى المديد خطوة حديدة تبعث على الارتياح. لأن معدل عدد المعلمين سواء التعليم الفرنسي الابتدائي أو الثانوي أو العالي لا يربو على إثنين في المائة وذلك لفقر البلاد من المدارس الكافية، وجمهرة التعلمين طبعا هي من أبناء القرى والواحات والاطراف البادية.

"والصلاح في رأينا وسيلتان لا ثالثة لهما: إحداهما قيام المستنيرين المتسلحين بالإيمان عمادق والوطنية الصحيحة بتأسيس جمعية عامة أو على الأقل تأسيس جمعية في كل عمالة من العمالات الثلاث فيدعمون تلك الجمعية أو الجمعيات ببرنامج محكم يتناول في طالعة مواده وجوب تأسيس المدارس الابتدائية في البلدان والقرى لتعميم التعليم الابتدائي الحر غرنسي والعربي...

"أما المالية التي تكفي لمد هذه المدارس فينبغي أن يكونها سراتنا الأثرياء ونبهاؤنا...(19)

"لكن هذه الوسائل تحتاج إلى همم شماء وإلى عزائم فولاذية وإلى شجاعة. حقا إن المينا بمن يجمع هذه الخلال فئة إن لم تكن كثيرة العدد فهي كافية ونحن واثقون أنهم عند

اطلاعهم عما كتيناه يشعرون بمذا الواجب المقلس ويتحمسون له. لكن الذي يعز وجوده هو البادئ بالعمل وأين هو؟

"ومهما كان الأمرسواء وجدنا من ننشدهم أو أخفقنا وسواء وفقنا أو خدلنا فإننا قد قلنا كلمتنا الأخيرة وهي أننا مشرفون على الهوة وإذا لم نتدارك الأمر فإنا سنعود بعد خمسين سنة أثرا بعد عين..." (20).

من هذا النوع من البيان نستخرج نقطتين أساسيتين: أ) التعليم الذي تصوّرة الإصلاحيون كان تعليما ابتدائيا، ب) هذا التعليم الإسلامي للغة العربية لم يقص تعليم اللغة الفرنسية.

السمة الأولى للتعليم العربي الحر الذي تولاه الإصلاحيون في الجزائر تكمن في أصعيرة أساسا كتعليم ابتدائي. كانت المدارس الحرة تتحدد بوصفها مدارس ابتدائية صعيرة من قسم واحد أو قسمين ليس إلا. ولم يكن التعليم المقدم فيها يتحاوز الطور الابتدائي بعض هذه المدارس كانت تقدم لبعض التلاميذ النجباء تكوينا أكبر بحيث تعدهم لتحقيم شهادة الدراسات الابتدائية العربية (21). هذه الشهادة كانت تفضي إلى التعليم الثانوي باللغة العربية، الذي كان يتولى أمره التعليم الإصلاحي بقسنطينة الذي كان بدوره بعد للدراسة بجامع الزيتونة بتونس.

أما مستوى التعليم بالمدارس الحرة فكان يختلف من مكان إلى آخر، وفق الكفاء الخاصة بكل معلم إصلاحي. فهذه المدرسة الحرة مديرها معلم شاب فرغ لتوه من الحرالأول من الدراسات الزيتونية وذاك بإمكانه أن يفتخر برعايته من قبل شيخ ذي نحرة وثقافة واسعة (مثل البشير الإبراهيمي بتلمسان ومبارك الميلي بالأغواط).

وحتى البرامج نفسها لم تكن موحدة (22). فكل معلم إصلاحي كان ينظم تعب وفق كفاءاته الخاصة. وما كان يهم هو أن تقوى "المدارس الحرة" على تدريس الدري الضرورية للدين (القرآن، الحديث، الأخلاق الإسلامية، العقيدة) وتقديم تدريس قاعد للعربية (النحو، اللغة، تاريخ الإسلام). بعض المدرسين الإصلاحيين الموهوبين كانوا كو

يادرون في دروسهم بتق كذا المواد اللغوية والأد. من هشام وألفية ابن مالك عارة عن استثناءات، إد عربية ومبادئ الدين.

الطلاقا من 1931.

الملاحية ومن ثم الإشراء اللاث سنوات من والمحافظة وتنصيب هياكم حرب العالمية الثانية، صدادرات الفردية أكثر منه بعد مرحلة من التردد الاعلى الشهادات المحافية جمية حارين على الشهادات والمحافظة الإصلاحيين بقسة

لإصلاحيون إلى الزيتونة فا 1935 للحركة الباديسية بال في المحالات الأخرى.

لما أدركت الحركة الإ حت إلى تثمين تعليمها ره قد حل هؤلاء كانوا تقريبا لك للعلماء حق النظر في س

كن الذي يعز وجوده

فقنا أو خدلنا فإننا قد الأمر فإنا سنعود بعد

التعليم الذي تصوره لعربية لم يقص تعليم

بالجزائر تكمن في أنه مدارس ابتدائية صغيرة حاوز الطور الابتدائي. بحيث تعدهم لتحضير مي إلى التعليم الثانوي الذي كان بدوره يعد

، آخر، وفق الكفاءات ب فرغ لتوه من الطور ن قبل شيخ ذي تجربة دار

حي كان ينظم تعليمه "على تدريس المبادئ وتقلعم تدريس قاعدي الموهوبين كانوا كانوا

يبادرون في دروسهم بتقديم تعليم تانوي يتناول المواد الشرعية (تفسير القرآن، الفقه) وكذا المواد اللغوية والأدبية (تعميق النحو وفق شروح المصنفات الكلاسيكية مثل قطر ابن هشام وألفية ابن مالك، الأسلوبية العربية إلخ). غير أن المحاولات من هذا القبيل ظلت عبارة عن استثناءات، إذ كان حل المدرسين الإصلاحيين يقتصرون على مبادئ اللغة العربية ومبادئ الدين.

انطلاقا من 1931، حاولت جمعية العلماء أن تأخذ بزمام بحموع المؤسسات الإصلاحية ومن ثم الإشراف وتسيير المدارس الحرة مباشرة. لكن، خلال السنتين الأوليين أو الثلاث سنوات من وجودها ، اجتهدت جعم جقبل كل شيء في ترسيخ صيتها ومكانتها وتنصيب هياكل جهازها. وهكذا ظل التعليم الإصلاحي إلى غاية نشوب الحرب العالمية الثانية، صنيع جمعيات ثقافية إسلامية صغيرة (23) كما كلن من قبيل المناور.

بعد مرحلة من التردد (1925–1931) وبداية تنظيم على الصعيد الوطني (1931–1935)، تحت رعاية جمعية العلماء، أخذ التعليم الإصلاحي يؤتي أكله. وهكذا أخذ عده الحائزين على الشهادات باللغة العربية يزداد أهمية. كما أن عدد الطلبة المختلفين على دروس الإصلاحيين بقسنطينة بدأ يتعاظم. أما عدد الطلبة الجزائريين الذين وجههم الإصلاحيون إلى الزيتونة فقد ارتفع هو الآخر. لقد سمح المؤتمر الإصلاحي الأول لسبتمبر وكذا للحركة الباديسية بالقيام بأول حصيلة مشجعة للغاية (24) في المجال المدرسي وكذا في المجالات الأخرى.

لما أدركت الحركة الإصلاحية الجزائرية الأهمية العددية وسعة تأثيرها الديني والثقافي، سعت إلى تثمين تعليمها وهذا بالسهر أكثر على نوعية المعلمين الواجب توظيفهم. والحال أن جل هؤلاء كانوا تقريبا من خريجي الزيتونة. وهذا جعل ابن باديس يصرح بوضوح بأن للعلماء حق النظر في سير الدراسات الزيتونية. غمة مواقف عديدة ومختلفة وقفها ابن باديس من مسجد تونس الأكبر، تبين أن زعيد المدرسة الإصلاحية الجزائرية لم يكن راضيا قط على تنظيم ومحتوى وروح التعليم الزيتوي بخاصة (25). ودون الذهاب إلى تسفيه شيوخ المؤسسة العتيقة الذين كان بعضهم لا يزايو يستثيرون إعجابه، كان ابن باديس يلوم أغلبية السلك التعليمي الزيتوني عن خموله وروحه الميالة للرتابة والتوجه المعادي للإصلاح الثانوي في مذاهبه (26). كل هذا يدعو الاعتقاد بأن ابن باديس كان يشعر بخيبة مرة وهو يرى طلبته القدامي الذين تكونوا بات الاعتقاد بأن ابن باديس كان يشعر بخيبة مرة وهو يرى طلبته القدامي الذين تكونوا بات في المنظور الإصلاحي (مع الأمل في جعلهم الإطارات الفكرية والدينية للأمة الإسلامية الجزائرية)، يتبنون الروح الزيتونية وعدم إظهارهم، وقد فرغوا من دراساقهم، أي نوع مي الحماس للقضية الإصلاحية في بلدهم.

لم يكن تمفصل التعليم الإصلاحي الجزائري مع التعليم الزيتوني إذن يرضي الفريق الباديسي الذي كان المثل الذي يسعى إلى بلوغه هو الحصول على تنظيم مدرسي وصي يشمل أطوار التعليم الثلاثة والحصول أيضا على كلية إسلامية جزائرية تشرف عيم الحلقات الدراسية الإصلاحية بقسنطينة. هذه الفكرة التي طالما كررها ابن باديس قد صيغت بصريح العبارة في تصريح أدلى به ابن باديس للجريدة الإصلاحية ذات الله الفرنسي : La Défense الذي يقتصه الفرنسي : La Défense الذي يقتصه الواقع الحالي بإنشاء حامعة إسلامية تحاكي من حيث جميع الوجوه الجامعات الموجودة عند الواقع الحالي بإنشاء جامعة إسلامية تحاكي من حيث جميع الوجوه الجامعات الموجودة عند الواقع الحالي بإنشاء بالشرق والغرب، وهذا إما في العاصمة أو في إحدى المدن الجزائرية الكبرى" (27).

غير أن تنظيم التعليم العالي الإسلامي لم يكن تابعا فقط للجماعة الإسلامية، هذا إن سلمنا بأن هذه الجماعة قادرة على أن تتكفل بمفردها بمصاريفه المالية. كان من الصعب على الإدارة الفرنسية أن تسمح بإنشاء مثل هذا التعليم بينما كانت المدارس الرسية الثلاث بالعاصمة وتلمسان وقسنطينة تحديدا "مدارس عليا إسلامية" (28). لهذا لم يكتب

تحقيق لأمل ابن با لابتدائي أساسا ما

لم يكن التنظي

صرورية لإقامة تعليه الله الله الكانت تفتقر إلى الله المعقولة المسلمة وتما المينة صحية بكيفية صحية الكان غياب نظاهينة أو في

لن نغفل بالفعا صحيح أن العديد والإصلاحية لم يتوانو تختر من الأحيان يتم تساء البرجوازية الإساء كانت تمنح شهادات

لمنتمية للطبقات البه الإصلاحة لم تكن تو لتخصصات الجدثة والفيزياء والعلوم الطوى بعد تافه. وند

في مقابل ذلك،

الأكبر، تبين أن زعيم وروح التعليم الزيتوني كان بعضهم لا يزالون نوني عن خموله وروحه . كل هذا يدعو إلى الدينية للأمة الإسلامية دراساتهم، أي نوع من دراساتهم، أي نوع من

نوني إذن يرضي الفريق ي تنظيم مدرسي وطني تنظيم مدرسي وطني خرائرية تشرف على كررها ابن باديس قد الإصلاحية ذات اللسال كل الإلحاح الذي يقتضيه الجامعات الموجودة عند أو في إحدى المدل

ساعة الإسلامية، هذا إلى المالية. كان من الصعب الكانت المدارس الرسمية "(28). لهذا لم يكتب

التحقيق لأمل ابن باديس. وقد احتفظ النظام المدرسي للإصلاحيين الجزائريين دائما بطابعه الابتدائي أساسا ما عدا، بطبيعة الحال، الحلقات الدراسية لقسنطينة(29).

لم يكن التنظيم المدرسي الإصلاحي قويا بالقدر الكافي بحبث يؤمن قاعدة عددية ضرورية لإقامة تعليم عال حدير بهذا الإسم. ورغم أن عدد المدارس الإصلاحية كان هاما نسبيا، فإلها لم تكن تعدّ بالضرورة للدراسات الثانوية. فحل المدارس الإصلاحية ، لما كانت تفتقر إلى سلك تعليمي ذي قيمة، اكتفت بأداء دور متواضع جدا: محو أمية الطفولة المسلمة وتمكين الفلاحين المستقبليين والعمال وصغار التجار من قراءة النصوص الدينية بكيفية صحيحة وربما الاستعلام عن طريق الصحافة ذات اللغة العربية. وفضلا عن هذا، كان غياب نظام المنح يمنع نجباء المدارس الحرة من مواصلة دراساتهم الثانوية باللغة العربية بقسنطينة أو في غيرها من الأماكن.

لن نغفل بالفعل بأن تلاميذ المدارس الحرة ينحدر جلهم من الأوساط الشعبية. صحيح أن العديد من البرجوازيين الراغبين في إظهار التعاطف مع المزعة الوطنية والإصلاحية لم يتوانوا في إرسال أبنائهم إلى المدارس الإصلاحية. ولكن ذلك كان في كثير من الأحيان يتم من باب التباهي أكثر منه من باب التعلق بالثقافة العربية. ذلك أن أبناء البرجوازية الإسلامية كانوا منذورين قبل كل شيء للمدرسة الفرنسية، الوحيدة التي كانت تمنح شهادات ضرورية للنجاح المادي سواء في المسارات الإدارية أو في الأعمال.

في مقابل ذلك، كانت المدارس الحرة تشكل بالنسبة لجزء كبير من الشبيبة الإسلامية لتمية للطبقات البسيطة المتواضعة حدا الأفق الفكري الوحيد. والحال أن هذه المدارس وصلاحة لم تكن تؤمن أي منفذ شغل فحسب، بل إن تعليمها لم يكن له أي انفتاح على شخصصات الحديثة الضرورية لترقية الفرد الاجتماعية. فمبادئ الجغرافية والحساب فيزياء والعلوم الطبيعية التي كانت بعض المدارس الإصلاحية تفتخر بتقديمها لم يكن لها سوى بعد تافه. ونظرا لغياب معلمين مؤهلين من أجل تدريس التخصصات الحديثة،

ونظرا لانعدام الكتب العلمية باللغة العربية ، اضطرت المدارس الإصلاحية الحرة إلى تَــ تنكفئ على دورها الأصلي: أن تظل مدارس ابتدائية لتعليم الدين ومبادئ اللغة العربية.

والحال أن الإصلاحيين لما كانوا على وعي بعجزهم عن تقديم تعليم دنيوي حديث بالموازاة مع تدريسهم اللغة العربية الفصحى، التجأوا أحيانا إلى معلمين (مسلمير يدرسون اللغة الفرنسية قصد تزويد تلاميذهم بتكوين مكمل بالفرنسية. وكان تطعيد المدارس الحرة بمعلمي اللغة الفرنسية ينطوي، فيما يبدو، على مزية مزدوجة تتثمل في قين التعليم الإسلامي الخاص وإظهار روح تسامح الإصلاحيين وتقديرهم للثقافة الفرنسة للإدارة.

2. تسامح الحركة الإصلاحية: يمكننا حقا أن نعتبر ميسما آخر للتعليم الإصلاحي وهو كونه لم يكن يقصي تعليم اللغة الفرنسية. فلم يكن يدور بخلد الزعماء الإصلاحية قط تأليب التعليم الإسلامي الخاص ضد التعليم العام ولا الدعوة إلى تأليب الثقافة العربة ضد الثقافة الفرنسية كما كان يعتقد العديد من الملاحظين السطحيين. فالمسؤوج الإصلاحيون كانوا واعين تماما بالقيمة التربوية للتعليم اللائكي ويعترفون طرب بالخدمات الجليلة التي قدمتها المدرسة الفرنسية لبلادهم.

لم يكن الإصلاحيون الباديسيون يتصورون حقا ثقافة جزائرية قائمة على الأحت اللغوية العربية الصرفة، رغم أن الأغلبية منهم كانت تجهل تماما الثقافة الفرنسية. هل كد ذلك بدافع روح التسامح وبناء على نزعة إنسانية أصيلة أم بدافع دعائي وانتهازي؟

هناك في الظاهر بعض الغموض في المواقف الثقافية للإصلاحيين. ومن المحتمل مد يكون ابن باديس وأصحابه قد اقتنعوا أيما اقتناع بأن أحاديتهم اللغوية العربية لا تجلب الرضى الفكري المأمول ولا تعدهم بالقدر الكافي لدور المربي الذي كانوا يعتزمون الحبد في المجتمع الجزائري لزماهم (30). كما يمكننا أن نتصور بأهم آثروا الواقعية على منسلا العقيدي وأهم ركنوا إلى عدم بحابجة تطلعات الشبيبة الإسلامية (31). فهذه الشبيبة كحف في الغالب تشعر فعلا بأنها منجذبة إلى الثقافة الفرنسية.

هذا ويمكن القول ألداء للمدرسة الفرنس ألداء للمدرسة الفرنس في الغالب على يد معلم معتمين غير مكترئين أقط التعليم اللائكي في الفرنسية من قبل المسلم على اللغة العربية وكذا إسلامي.

إن احتمال هيمنة المون شك الإصلاحيين المن الإصلاحيين قد عانو لا شك فيه أيضا أن أح يرون إخوالهم في الدين المين الموالة الموالية الموالية على الموالية الموالية على الموالية على

التقافي والاجتماعي لبلاد وفي حنة شرقية خيالية. و محز عن مواكبة إيقا خو مفارق سببا من أسر تكونة في المدرسة الفرن

البعض الآخر كان ينظاه

صلاحية الحرة إلى أن بادئ اللغة العربية.

تعليم دنيوي حديث معلمين (مسلمين) فرنسية. وكان تطعيم مزدوجة تتثمل في تمين بيرهم للثقافة الفرنسية

أخر للتعليم الإصلاحين لد الزعماء الإصلاحين إلى تأليب الثقافة العربية السطحيين. فالمسؤولون كي ويعترفون طواعبة

رية قائمة على الأحادية ثقافة الفرنسية. هل كالا دعائي وانتهازي؟ لاحيين. ومن المحتمل أنا

لغوية العربية لا تجلب مون كانوا يعتزمون القيام ما أثروا الواقعية على التشم

(31). فهذه الشبيبة كات

هذا ويمكن القول بأن الإصلاحيين لم يظهروا في أي وقت من الأوقات بألهم الخصوم الألداء للمدرسة الفرنسية. صحيح ألهم لم ينسوا أو يتناسوا بأن التعليم الفرنسي كان يتم في الغالب على يد معلمين مسيحيين (أو يهود) ، وهذا كان أخطر في نظرهم، على يد معلمين غير مكترثين أو معادين صراحة لأي عقيدة دينية. لم يكن الإصلاحين يخشون قط التعليم اللائكي في حد ذاته، فما كانوا يخشونه أكثر هو الاختيار الحصري للغة الفرنسية من قبل المسلمين، وهو اختيار قد يفضي إلى مسخ الشخصية وقيئة المجال للقضاء على اللغة العربية وكذا القضاء على الإسلام لدى الأجيال الجزائرية الشابة ذات الأصل الإسلامي.

إن احتمال هيمنة المدرسة الفرنسية التامة على الشبيبة الإسلامية للجزائر كان يرعب دون شك الإصلاحيين الذين كانت وسيلة تأثيرهم الوحيدة هي اللغة العربية. ولا ريب في أن الإصلاحيين قد عانوا العزلة الثقافية التي صاروا إليها بسبب جهلهم اللغة الفرنسية، ومما لا شك فيه أيضا أن أحاديتهم اللغوية كانت تنوء عليهم وكانوا يستشعرون المرارة وهم يرون إخواهم في الدين المفرنسين يندرجون اندراجا منسجما في النظام الفرنسي.

يجب القول بأن العديد من العلماء الإصلاحيين لم يكونوا يبذلون أي جهد للتكيف مع الوقائع الجزائرية. بعضهم كان وسم ، سواء عن طريق اللغة أو اللباس، طرائق عيشهم تميسم العروبية arabisme المشتطة التي كانت أحيانا تميل نحو الغرائبية (32). بعض الآخر كان يتظاهر بتجاهل الظاهرة الفرنسية في الجزائر، وعدم الاكتراث بالتطور لثقافي والاجتماعي لبلادهم ويحيون بفضل الكتاب والصحافة العربيين في عالم من الأوهام وفي حنة شرقية خيالية. لقد أصبح جهل الفرنسية لديهم وعدم فهم الأفكار الجديدة والعجز عن مواكبة إيقاع الجياة الجزائرية قلت أصبح لديهم لا مصدر قلق بل أصبح على والعجز عن مواكبة إيقاع الجياة الجزائرية قلت أصبح لديهم لا مصدر قلق بل أصبح على شارق سببا من أسباب الافتخار. وهذا لم يكن ليجلب لهم تعاطف الشبيبة المسلمة لينكونة في المدرسة الفرنسية ولا حتى صداقة إخوائم المتفتحين على ثقافتين (33).

كان فريق الشهاب يأسف أسفا جما لسوء التفاهم السائد بين المعربين والمفرنسين المسلمين(34). فلما أدرك الزعماء الإصلاحيون بأن أمتهم لن تجني شيئا من تأرجحها على أحاديتين لغويتين غيورتين، وأن الوحدة الوطنية التي يطمحون إليها لا يمكن أن تتحفق في صلب الفرقة الثقافية، راحوا يأملون علانية انفتاح المسلمين على الثقافة المزدوجة. وحب النظر هذه عبر عنها ابن باديس نفسه منذ 1926: [توجد في هذه البلاد لغتان شقيفتا على شاكلة الأخوة والوحدة الضرورية لأولئك الذين ينطقون بما (...) إلهما العرب والفرنسية. ونأمل في أن تتعاون اللطات المسؤولة والشخصيات التي تتمتع بالوسائل المات حتى تحقق تعليما مزدوجا فرنسيا وعربيا يستفيد الجميع من ثمراته] (35).

استعاد مدير الشهاب هذه الفكرة بعد ذلك بنفس القناعة قائلا: [ يعلم قراؤنا بالله الكف عن الإعلان في كل مناسبة بأن التعليم العربي والفرنسي ضرورة حيوية بالنسة الجرائريين. ولهذا سندعم دوما كل جهد ومبادرة لصالح هذا التعليم لمصلحة الحاجة [36].

أما الشيخ الطيب العقبي فقد عبر عن الرأي نفسه قائلا: [وما يعزز أكثر الصلات من المسلمين والآخرين هو نشر التعليم والتربية وكذا توحيد برامج التعليم] (37) [ وسالعربية والفرنسية. وفضلا عن هذا، يجب توسيع هذا التعليم المزدوج عند الجاليتين] (38).

هكذا نرى بأن المذهب الثقافي الإصلاحي لم يكن من الوجهة القبلية منغلقا على تربي ما هو أجنبي على العروبية. فالعديد من الشخصيات الإصلاحية (وهي ذات صيت وشالواعية بعدم فعالية الأحادية اللغوية العربية الصرف في المجتمع الجزائري الحديث، بذلو تربي ما في وسعهم لتزويد أبنائهم الشخصيين بتكوين فرنسي متين أملا في أن ييسروا ها الارتقاء الاجتماعي والنجاح المادي (39). فالشيخ العقبي الذي اشتهر بكونه من المتحمسين للوهابية الأكثر صلابة وأحد دعاة العروبية صرح لروبير راندو (في 1933) أنا من الأنصار المتحمسين للتعليم الفرنسي في جميع الأوساط وجميع الصفال

الاجتماعية](40). [تتعاطى بحماس ا دون إغفال لغتهم ومن ثم فنحر

کن، لئن کان ہ

ويظلون أوفياء للإ

الاندماج الاجتماع

الفرنسية. ومن أج معى الإصلاحيون

فعلا، لقد كا مكمل ووطني في خددا ما من الشباعامة (42). لكن لأمة الإسلامية ويتطلب تربية إسلامية نف

كان التعليم روح الجزائرية الر وهكذا كان الإص عن تعليم حدث هماعتهم الثقافية، لإسلامي ولا مفع

يعتمدها التعلم الع

ن المعربين والمفرنسين المعربين والمفرنسين المينا من تأرجحها بين لا يمكن أن تتحقق في القافة المزدوجة. وجهة المبلاد لغتان شقيقتان المبلاد لغتان شقيقتان العربية المناوسائل المادية المناوسائل ال

إ يعلم قراؤنا بأننا لم
 رورة حيوية بالنسبة إلى
 لتعليم لمصلحة الجاليتين

يعزز أكثر الصلات بين التعليم] (37) [ وهذا التعليم المزدوج لفتيان

ية القبلية منغلقا على كل وهي ذات صيت وشأن اثري الحديث، بذلوا كر لا في أن ييسروا لهم سبل اشتهر بكونه من الممثلين وبير راندو (في 1933) أوساط وجميع الطبقات

الاجتماعية](40). وكانت الشهاب لا تفوت أي فرصة للإشادة بالشبيبة الإسلامية التي [تتعاطى بحماس العلوم الدنيوية والدراسات الأدبية العليا بفضل اللغة الفرنسية السامية دون إغفال لغتهم العربية الشريفة لغة دينهم وأمتهم وتاريخهم الجميد](41).

ومن ثم فنحن بعيدون عن التعصب الذي كان يرمى به الإصلاحيون الجزائريون. لكن، لئن كان هؤلاء يبدون الرضى إزاء إخواهم الذين كانوا بمتلكون ثقافة مزدوجة ويظلون أوفياء للإسلام، فإلهم كانوا بالمقابل قساة إزاء "المفرنسين" الذين كانوا يرفضون الاندماج الاجتماعي والثقافي في جماعتهم الأصلية ويبحثون بشغف عن الاندماج في الأمة الفرنسية. ومن أجل محاربة الجهل وكذا مكافحة الاستلاب الثقافي، عند جزء من شعبهم، سعى الإصلاحيون بحماس منقطع النظير إلى نشر الثقافة العربية في الجزائر.

فعلا، لقد كان التعليم العربي الحر الذي كان ينشطه الإصلاحيون عبارة عن تعليم مكمل ووطني في الوقت عينه. فبوصفه تعليما مكملا، كان منذورا لأن يخرج من الجهل عددا ما من الشبان المسلمين الذين كانوا محرومين من إمكانية إيجاد مكان في المدارس العامة (42). لكن فضلا عن هذا، كان هذا التعلم ذا بعد وطني بما أنه كان ينشد توحيد الأمة الإسلامية وإذكاء الإحساس بالخصوصية الجزائرية فيها. هذا العمل الوطني كان يتطلب تربية إسلامية قاعدية وتكونا عربيا حتى ولو كان أوليا وإلا وحدت الأحيال الفتية الإسلامية نفسها في نظر الإصلاحيين عزلاء إزاء الفرنسة الثقافية والمعنوية التي كان يعتمدها التعلم العام في الجزائر.

كان التعليم العربي الحر إذن بالنسبة للإصلاحيين الأداة الأضمن للمحافظة على الروح الجزائرية التي كانوا يعتقدون بأنها مهددة بالابتلاع من قبل الثقافة والفكر الفرنسي. وهكذا كان الإصلاحيون، بمطالبتهم بالحق في تكوين إسلامي خاص باللغة العربية فضلا عن تعليم حدث في المدارس العامة، لصالح شبيبتهم، على وعي بأنهم يعكسون طموحات جماعتهم الثقافية، التي كانت حريصة أساسا على ألا تكون مقطوعة عن ماضيها العربي المعاصر.

فبناء على مثل هذه الاعتبارات ذات الطابع الثقافي والعاطفي نصّب الإصلاحين أنفسهم مدافعين عن العروبة في الجزائر.

ولهذا السبب، في نظر خصومهم، ظهروا لا بمظهر صانعي النهضة الثقافية العربية الإسلامية في بلادهم والمعجبين المتحمسين بالشعوب العربية "الشقيقة" فحسب، بل خاصة كجنود نوع من الحرب المقدسة السياسية والدينية الرامية إلى تخليص الجزائر المسلمة من التأثر الفرنسي وبسط السيادة الحصرية للعروبة فيها.

### III. الدفاع عن العروبة

منذ بدايات دعايتها الرسمية (1925)، عن طريق المنتقد ثم الشهاب، أكدت الحركة الإصلاحية البادبسية بوضوح نزعتها العروبية (43). غير أن هذه البرعة التي كانت في نشأتها ثقافية وعاطفية إن جاز لنا القول، اتخذت شيئا فشيئا منحى سياسيا كلما طرحت على الجزائريين المسلمين مسألة الاختيار بين مذهب الاندماجيين ومذهب الوطنية الناشئة بعد أن تخطت البرعة العروبية للعلماء الإصلاحيين بشكل سريع مرحلة الطموحات الثقافة الصرفة والتي كان مؤدّاها الوحيد الوقائع الجزائرية، اكتست في الأخير مظهر إيديولوجية سياسية أخافت كثيرا الناطق باسم الرأي الفرنسي في الجزائر وقد أوّلتها السلطات المسؤولة كمذهب انفصالي مستوحى من الخارج إن قليلا أو كثيرا.

من الأهمية بمكان إذن مواكبة تطور الأفكار الإصلاحية في مجال الترعة العروبية.

## أ) العروبة الثقافية:

تحلّت التظاهرات الأولى للترعة العروبية لدى العلماء الجزائريين تقريبا وحصريا على الصعيد المدرسي. فالإصلاحيون، بمطالبتهم لأنفسهم ولإحوالهم بالحق في تنظيم تعليم العق العربية، كانوا يهدفون إلى محاربة الأمية (44) والأخطاء والترّهات المرابطية ليس إلا.

كان نشاط الإه تسعاهم القائم على الظلامية والجهل دور العلوم الإسلامية وبع وجعلها في متناول للإصلاحيين يجب ال

لكن ما كان خصومهم. فالمرابطير بألهم هم الوحيدون باحتمال حصول المالعواقب السياسية لت شكل عميق على و أر عاجلا.

لقد عرقل موة الثقافي. ورغم أن الإ ألهم كانوا متفانين م تبرير نشاطهم الثقا الإسلامية المترددة أو

 لتحسيس الرآي يذكرون بأن الع إتقان اللغة العرب الصانعين الإصلا

نصب الإصلاحين

بضة الثقافية العربية فحسب، بل حاصة الجزائر المسلمة من

اب، أكدت الحركة المترعة التي كانت في سياسيا كلما طرحت هب الوطنية الناشئة. ألطموحات الثقافية بير مظهر إيديولوجية

قد أولتها السلطات

الترعة العروبية.

, تقريبا وحصويا على ن في تنظيم تعليم اللغة رابطية ليس إلا.

كان نشاط الإصلاحيين لصالح تجديد اللغة العربية ف الجزائر إذن مرتبطا أيما ارتباط بعسعاهم القائم على الإصلاح الديني والأحلاقي. حقا، كيف كان يمكنهم تصور محاربة الظلامية والجهل دون تصور ضرورة النشر المكتف للغة العربية؟ كيف السبيل إلى "إحياء" العلوم الإسلامية وبعث الإحتهاد دون تيسير استعمال الأداة اللغوية العربية التيسير الأكبر وجعلها في متناول أكبر عدد من المسلمين؟ وهذا الأمر أي فهم أن النشاط الديني للإصلاحيين يجب أن يصاحبه بالضرورة نشاط بيداغوجي ذو نطاق واسع مركز على لخضة الدراسات العربية في الجزائر، لا يتطلب من صاحبه التخرج من أكبر المدارس.

لكن ما كان من قبيل الحقيقة الأولية البديهية بالنسبة للإصلاحيين قد صدم خصومهم. فالمرابطيون الذين كانوا يتبححون بامتلاك المرجعيات الثقافية العالية ويعتقدون بأغم هم الوحيدون الذين بحوزهم التقليد المدرسي في بلادهم، لم يكونوا غير مكترئين باحتمال حصول المنافسة الإصلاحية في بحال التعليم. كما كانت الإدارة الفرنسية تخشى العواقب السياسية لتعليم لا يفلت من مراقبتها بشكل تام تقريبا فحسب، بل يمكنه التأثير بشكل عميق على وعي الأهالي وقد يؤثر في سلوكاتهم الاجتماعية والسياسية إن آجالا أو عاجلا.

لقد عرقل موقف المرابطيين كما موقف الإدارة النشاطات الإصلاحية ف المحال النقافي. ورغم أن الإصلاحيين كانوا يحظون بالتقدير المواتي الإيجابي للحماهير المسلمة، بما أنهم كانوا متفانين من أحل اللغة العربية، لغة القرآن، فقد أحسوا بألهم بحبرون دوما على تبرير نشاطهم الثقافي والمرافعة من أجل اللغة العربية سواء من أجل إقناع الأوساط الإسلامية المترددة أو من أجل طمأنة الدوائر الحاكمة حول نواياهم الثقافية الشخصية.

• لتحسيس الرأي العام الإسلامي بمشكل الثقافة واللغة العربيتين، كان الإصلاحيون يذكرون بأن المعرفة الضرورية بالنصوص المقدسة وأدب السنة لا يمكن اكتسابها دون إتقان اللغة العربية. كان هذا بالطبع الحجة الأساسية. وقد صاغها مبارك المبلي أحد الصانعين الإصلاحيين الأكثر تحمسا لنشر الدراسات العربية في الجزائر، بشكل جيد في

هذا النداء الموجه إلى شعبه: [ أيها الشعب الجزائري عد إلى دينك ولغتك. إن عادتك في دينك وهذه العادة لن تتم إلا بإحكام لغتك ](45). والحال أن التشديد الوارد في القرآن نفسه على اللغة العربية، كان كافيا لوسم تعلّم هذه اللغة بطابع الإلزام الدي الذي يقع على عاتق المسلمين.

- إن اللغة العربية من حيث هي أداة المعرفة المباشرة للمذاهب الأساسية ومن ثم التكوير الديني الشخصي، كان في مقدورها أن تتقدم بحسبانها أداة التحرر المعنوي. فبفضله حقا يمكن للمسلمين الإفلات من الهيمنة للمرابطيين وجميع أولتك الذين يستغلو جهل وسذاجة الجماهير. كان بإمكان نشر العربية أن يقضي على الترهات وتخفيف البؤس المعنوي للأهالي. لهذا طرح أحد الزعماء الإصلاحيين توفيق المدني كشروط أساسية لترقية معنويات المسلمين الجزائريين: "ايتها الأمة الجزائرية ارجعي إلى دينك ولفته فلن تسعدي إلا به ولن تسعدي به إلا بإحكام لغته" (46) هذه الترقية المعنوبة والفكرية للأمة الإسلامية عن طريق الثقافة العربية كانت أمرا مستعجلا للغاية لاسب وأن تأثير المدرسة الفرنسية على المسلمين الجزائريين لم يكن قد بلغ بعد الفعاية وأن تأثير المدرسة الفرنسية على المسلمين الجزائريين لم يكن قد بلغ بعد الفعاية القصوي.
- النشر المكثف للدراسات العربية المأمول من قبل الإصلاحيين كان عليه أن يسهم م وجد إلى ذلك سبيلا في سد الفراغ الثقافي الذي كانت الأمة تعاني منه. فعلاء إلى العقبات الكثيرة ذات الطابع الاجتماعي والقانوني والسياسي والتي كانت تلخصه لفظة "نظام الأهالي "indigénat كانت تمنع المسلمين من بلوغ التعليم، سريعا وبشكر مكثف، بفضل التعليم الفرنسي. والحال أنه يعبر الجزائر كلها، كانت ثمة دلائر وأمارات تكشف عن تصاعد توق إسلامي قوي للأنوار الثقافية وكذا الحرية الفكرية(47).
- أخيرا، كان الإصلاحيون يمجدون الثقافة العربية كرباط أساسي بين الأمة الإسلامية للجزائر وجسد الأمة العربية الإسلامية الواسع. إن اللغة العربية، لغة الإسلام والتعيير

- عن الثقافة العربية وشعوب المشرق. يتعين عليهم الدفا من الرأي العام الأ
- لقد أدى موضوح الجزائر بالإصلاحي الغالب موسومة ب الوقوف فيها على

# ب) النزعة العروبية ا

يستير انضمام الرأى ا

تصول بربرية وحيث -

لم يكن من شأن

أي وشائح تربطه بالأ ضروريا وكشرط لنشر ضرورية للغاية لاسيما أهلية المفرنسة والبربربر حركة الإصلاحية الباد كان بإمكان خص أسوسيولوجي للبلدان من النخبة الجزائرية ذار حب اختيارهم النهائي حق أنه من حقهم محارب

تك. إن عادتك شديد الوارد في ع الإلزام الديني

رمن ثم التكوين منوي. فبفضلها الذين يستغلون رهات وتخفيف للدني كشروط معي إلى دينك الترقية المعنوية المع

ليه أن يسهم ما منه. فعلا، إن كانت تلخصها سريعا وبشكل نت ثمة دلائل وكذا الحرية

غ بعد الفعالية

لأمة الإسلامية لإسلام والتعبير

عن الثقافة العربية في الماضي والحاضر، الناقلة للتبادلات الفكرية والوجدانية بين المغاربة وشعوب المشرق، كانت في نظر الإصلاحيين تنطوي على صفات لا تقبل التقادم يتعين عليهم الدفاع عنها ليس فقط إزاء الإدارة بل إزاء اللامبالاة بل إزاء حيطة جزء من الرأي العام الأهلى نفسه.

■ لقد أدى موضوع شرعية المطالب الإسلامية المتعلقة بنشر التعليم والثقافة العربيين في المجزائر بالإصلاحيين إلى المرافعة بشغف عن العروبة. غير أن هذه المرافعات كانت في الغالب موسومة بالعاطفة وكان من الصعب على الأقل في بداية الدعاية الإصلاحية الوقوف فيها على المحرك السياسي.

### ب) الترعة العروبية العاطفية

لم يكن من شأن النشاط النقافي الإصلاحي الباديسي، المركز على التوجه العروبي، أن يستثير انضمام الرأي العام الأهلي دون تحفظ، في بلاد يزعم جزء هام من السكان بأنه من أصول بربرية وحيث جزء من الشبيبة المثقفة، منتصر أيما انتصار للأفكار الفرنسية، لا يحس بأي وشائح تربطه بالأشباء العربية. لذا أصبحت الدعاية الإصلاحية من أجل العروبة أمرا ضروريا وكشرط لنشر الأفكار الإصلاحية عبر التراب الوطني كله. هذه الدعاية كانت ضرورية للغاية لاسيما وأن الصحافة الفرنسية الاستعمارية المدعومة بصحافة العناصر الأهلية المفرنسة والبربرية كانت تقوم بكفاح قوي ضد ما كان يدعى ب "القومية العربية" للحركة الإصلاحية الباديسية.

كان بإمكان خصوم الدعاية الإصلاحية استلهام حججهم لا من التاريخ والواقع السوسيولوجي للبلدان المغاربية فحسب، بل خاصة من المواقف الاجتماعية والثقافية لجزء من النخبة الجزائرية ذات الأصل الإسلامي التي نظرا لأسباب دينية أو فلسفية أو ببساطة سبب اختيارهم النهائي للفرنسة التامة، كانوا يشعرون بأهم غرباء على العروبة وأحيانا حتى أنه من حقهم محاربتها.

### 1. الظاهرة البربرية:

من غير المحدي التذكير ههنا بالمعطيات التاريخية واللغوية والإحصائية التي من شأمًا الإبانة عن واقع الإثنية البربرية ethnie berbère في الجزائر. ولنقل ببساطة إن الإصلاحيين لم يكونوا ينكرون الظاهرة البربرية قط وكانوا من الأوائل الذين سلموا بحا بكل هدوء وسكينة بل كانوا يفتخرون بالإصداع بفضائل الإثنية البريرية والاعتراف لها عزايا النبل والحال أن عددا كبيرا من أعوان الدعاية الإصلاحية كانوا من أصول بربرية، وكان بعض أعضاء فريق الشهاب يصرون على إنباع اسمهم باسم إثنيتهم الزواوي (القبائلي). وكان ابن باديس نفسه وهو بطل العروبة في الجزائر، صدر طواعية عن الأصل الصنهاجي بتوقيعه: ابن باديس الصنهاجي (48).

لم يكن الإصلاحيون الجزائريون إذن يشعرون بعقدة أمام الظاهرة البربرية. غير أنسلم يكونوا يخفون قط تخوفهم أمام العقبات التي كان يشكلها المجال البربري (خاصة في القبائل الكبرى) في بحال نشر اللغة والثقافة العربيتين (49) .

وكان لمخاوف العلماء الإصلاحيين الجزائريين إزاء الوضع الديني والثقافي للقبائل انعكاسات في العالم العربي. والمفيد ههنا الإشارة إلى صرحات الاستغاثة التي أطلقها الأمير شكيب أرسلان (في 1930) إزاء ما كان يدعوه بحملة تنصير البربر من قبل الجمعيات التبشيرية البروتستانتية والكاثوليكية. بالنسبة إليه، إن القضاء على الإسلام (على الأقل حزئيا) في القبائل كان أمرا ثابتا. لذا أحس أنه من واجبه دعوة المسؤولين المسلمين إلى بحدة السكان البربريين بإفريقيا الشمالية، لتخليصهم من تأثير المبشرين المسيحيين وإنقاذهم من الجهل:

[البربر على شفا حقرة من ترك الإسلام. وسبب ذلك هو الجهل، ومن واحبنا أن نرسل لهم علماء الدين والدعاة ليلقنوا لهم الدين. كما يجب أن نبني لهم المساحد والمدارس

والكناتيب القرآنية والم الإسلامية] (50).

إن نص شكيب أرسلال التي كان يطرحها عليهم ينظرون بمرارة إلى تقدم لاسيما حين يرون عناط غرنسة التامة لمواطنيهم عذه الحملات من أحل من صنع "مدرسين من أحد مغدسة هي الكفاح من عدرت كانوا يرون أن بعدونه عاملا من عوامل لغة أجنسة.

والحال أن نشاط المدرس تعبيرا عن "نزعة بربرية "

### 2. "الترعة البربوية"

إن الحركة البربرية مزدوج تاريخي وسوسيو غرنسي (خاصة المدرس رحدى محطاتها الكبرى ( ذلك أنه منذ بدا

والسوسيولوجية واللغوي

ية التي من شأنها

ا إن الإصلاحيين

ا بها بكل هدوء

ل لها بمزايا النبل.

رية. وكان بعض

البربرية. غير أنمم بربري (خاصة في

(القبائلي). وكان

لأصل الصنهاجي

ن والثقافي للقبائل التي أطلقها الأمير من قبل الجمعيات اسلام (على الأقل رولين المسلمين إلى

ل، ومن واجبنا أن م المساجد والمدارس

لمسيحيين وإنقاذهم

والكتاتيب القرآنية والمآوي وكل ما من شأنه أن يمنعهم من ترك الإسلام والأمة الإسلامية] (50).

إن نص شكيب أرسلان يعكس نماما انشغالات الإصلاحيين إزاء المشاكل الثقافية والدينية التي كان يطرحها غليهم المحال البربري في الجزائر. فبوصفهم حماة الإسلام والعروبة، كانوا ينظرون بمرارة إلى تقدم العمل المسيحي في بلاد القبائل (51). وكانت مرارهم هذه أكبر لاسيما حين يرون عناصر قبائلية من ذوي الثقافة الفرنسية يقومون بحملة دعائية لصالح الفرنسة التامة لمواطنيهم والتحريض ضد الإسلام والتقاليد الثقافية بتعصب عارم (52). هذه الحملات من أحل الفرنسة في صلب اللائكية (أو في صلب المسيحية) كانت أساسا من صنع "مدرسين من أصل أهلي" (جلهم من القبائل) كانوا يعتقدون بألهم مكلفون بمهمة مقدسة هي الكفاح من "أجل تطور الأهالي بواسطة الثقافة الفرنسية" (53). ولهذا الغرض، كانوا يرون أنه من الضروري الدفاع عن مواطنيهم ضد الإسلام الذي كانوا يعدونه عاملا من عوامل التقهقر الاحتماعي والثقافي وضد اللغة العربية التي كانوا يحسبونها يعدونه عاملا من عوامل التقهقر الاحتماعي والثقافي وضد اللغة العربية التي كانوا يحسبونها

والحال أن نشاط المدرسين المفرنسين، الذي يبدو في الظاهر ثقافيا محضا، كان في الواقع تعبيرا عن "نزعة بربرية "مناضلة.

### 2. "الترعة البربرية"

إن الحركة البربرية berbérisme التي ظهرت خلال العشرينيات تحت تأثير تيار مزدوج تاريخي وسوسيولوجي وأدبي مارس إغواء ما على النحب القبائلية ذات التكوين الفرنسي (خاصة المدرسين)، كانت تحدوها "السياسة البربرية" التي كانت سنة 1930 إحدى محطاها الكبرى (54).

ذلك أنه منذ بداية القرن، بيّنت العديد من الدراسات والأبحاث الإنثروغرافية والسوسيولوجية واللغوية الظاهرة البربرية (55). فأعمال ستيفان جسل (56) وهنري

باسي (57) كانت من شأنها إعطاء المثقفين ذوي الأصل البربري فضولا جما لماضيهم التاريخي والثقافي.

لكن بالموازاة مع الاستكشاف العلمي للمجال البربري من قبل الأساتذة، هنا أبحاث ترويجية سجالية إن قليلا أو كثيرا وحتى إشارات أدبية محضة حاولت نحيين الموضوعات الخاصة ب"العرق" البربري. فكتّاب أمثال لويس برتران (58) سعوا إلى إشاعة نظرية رومنة بلاد البربر romanisation de la Berbérie وتكفلت ب"بعث إفريت اللاتينية" (59). في هذا الإتجاه نفسه، احتهد فريق مجلة Revue Africaine في تعزيز الوحية الغربية أو اللاتينية المسيحية للعالم البربري (60).

ورغم أن أطروحات لويس برتران وأصحابه لم تكن تنطوي دائما على أساس علمي لا يقبل الدحض(61)، فإنها مع دلك قد عزرت لدى العديد من المثقفين القبائل التعريب بخصوصيتهم البربرية وبعثت فيهم الافتخار بالانتماء إلى رقع إثنية ثقافية يعتقد أنها أفرب إلى الغرب اللاتيني منه إلى المشرق العربي الإسلامي.

وفضلا عن المناخ الفكري والأدبي الذي كان مواتيا لها، فإن الحركة البربرية وحدت نفسها مدعمة خلال الثلاثنيات بالنشاط النقافي والمطلبي للعديد من الجمعيات التي كت فيها العناصر القبائلية المفرنسة مهيمنة. من ذلك مثلا جمعية المدرسين من أصل سي بالجزائر Association des Instituteurs d'origine indigène d'Algérie و حست المواطنين الفرنسيين ذوي الأصل الإسلامي des Citoyens français d'origine والاتحاد الكاثوليكي الأهلي الأهلي Union Catholique indigène الني كت تتوفر على منابر باللغة الفرنسية مثل Lu Voix des Humbles (رابح زناق) و المحاسية الفرنسية حوزيف زنتار إلخ (62).

لن نقف ههنا على نشأة البرعة البربرية التي قام بتصويره! سيدا متقفون قبائل (قق سنذكّر فقط بأن هذه البرعة التي لم تقتصر على المجال الأدبي قد اكتست شيئا فشيئا صن الإيديولوجية السياسية الثقافية. وكانت هذه الإيديولوجية تستلهم حجة بعض المؤرجية

قدامي والمحدثين بالاستث الزقتة كحجج لهائية (65). القضائي للجزائر، وهو الربر"(66).

إن العناصر البربرية .

و غلكلور والفنون الشعبة و غلكلور والفنون الأوربي(7 الحنوبي الأوربي(7 الحدهم(68). ومن ثم نزء وقرنسا وكذا أملهم العارم أنمة الفرنسية.

لنضف في الأخير أنه إ وغير إصلاحيين التحديد وروية في التأكيد على حيمن(69).

وكانت الصحافة الا وكي في الظاهر دعاة الحر أدبية الفرنسية للمستعم كاثوليكيون (الآباء البيض عربية بما أن هؤلاء كانو عربري (70).

من جهة أخوى، كار شكري العربي في القبائل. فأة الزوايا التي كانت طر

مما لماضيهم

اتذة، هناك ولت تحيين إإلى إشاعة هث إفريقيا

ساس علمي

مزيز الوجهة

د أها أقرب

برية وجدت

بائل الشعور

التي كانت أصل أهلي A و جامعة Ligue des

التي كانت

ناتی) و Le

قبائل (63). يا فشيئا طابع ض المؤرخين

القدامى والمحدثين بالاستشهاد أحيانا بنصوصهم (64) وباتخاذ فرضيات عمل أو خلاصات مؤقتة كحجج نهائية (65). من جهة أخرى، كانت تعوّل على التنظيم السياسي الإداري والقضائي للجزائر، وهو التنظيم الذي تكرّس فيه التمييز بين "البلاد العربية"و"بلاد البربر" (66).

إن العناصر البربرية باحتجاجها بهذه التشابهات (التي هي من قبيل الأنتروبولوجيا والفلكلور والفنون الشعبية إلخ) وهذه العلاقات ذات الطابع اللساني بين المحال البربري والمحال الجنوبي الأوربي(67)، كانوا يعتقدون بأهم مؤهلون لإعلان الوجهة الغربية للادهم (68). ومن ثم نزعتهم إلى المطالبة بمبادلات اجتماعية وثقافية قوية بين بلادهم وفرنسا وكذا أملهم العارم في أن يروا مصير الشعب البربري مرتبطا ارتباطا وثبقا عصير الأمة الفرنسية.

لنضف في الأخير أنه إزاء نحضة الإسلام في الجزائر والنشاط الجم لأنصار إصلاحيين أو غير إصلاحيين التجديد الثقافي العربي الإسلامي في هذه البلاد، لم يتردد دعاة الحركة البريرية في التأكيد على تضامنهم التام مع العنصر الأوربي ومع الحزب الفرنسي المهيمن(69).

وكانت الصحافة الاستعمارية التي كانت تشدد طواعية على الخصوصيات البربرية، تزكي في الظاهر دعاة الحركة البربرية. وكان هؤلاء يصادفون هوى في الأوساط السياسية الأدبية الفرنسية للمستعمرة وفي البلاد الأم. أحيرا، لم يكن المبشرون المسيحيون الكاثوليكيون (الآباء البيض) والبروتستانتيون في القبائل غير آلهين بنشاطات دعاة الحركة البربرية . بما أن هؤلاء كانوا يسعون إلى عرقلة تقدم الدين والثقافة الإسلاميين في المحال البربري (70).

من جهة أخرى، كان تأثير المدرسة الفرنسية يعوض بشكل واسع ضعف الإشعاع الفكري العربي في المجائل. ذلك أن التغلغل الثقافي العربي في المجال القبائلي كان يتم عبر قناة الزوايا التي كانت طرائقها البالية خالية من كل فعالية. والحال أن القرب النسبي من

العاصمة كان يسمح للقبائل من بلوغ الحضارة والأفكار الفرنسية بيسر. وفضلا عن هذا فإن ذهاب وإياب الشبان العاملين القبائل بين قراهم وفرنسا قوّى نشر اللغة والعادث الفرنسية في القبائل. هذه المجموعة من العوامل وغيرها كثير (71) كان من شألها التعجير بتطور الوسط القبائلي في الاتجاه الفرنسي وتعزيز الجهل باللغة والثقافة العربيتين في الآن نفسه.

لتن كان هذا التطور قد أعطى القبائل (خاصة الطبقة الميسورة) الإحساس بكولهم مي الوجهة الثقافية والاجتماعية أقرب من الفرنسيين، هل يمكننا الخلوص إلى أن هؤلاء القبائي قد استشعروا بألهم أجانب على مواطنيهم العرب أو حتى بكولهم قد تمنوا التنصل منهه أمائيا؟ إن هذا الأمر مدعاة للشك. فقي الفترة نفسها كانت الحركة الوطنية الناشئة مسية للمناضلين العرب والقبائل المتعلقين المتشبثين جميعا بالشخصية العربية الإسلامية لوطنهم المشترك.إن الأطروحات البربرية لم تكن تبدو صادرة عن الوعي الجماعي للسكان القبائي فبسبب طابعها الفكري المحض، كانت هذه الأطروحات كلها تقريبا تصدر عن النحاط المتشبعة كثيرا بالثقافة الفرنسية والراغبة في الاندماج التام في الغرب. لهذا، لم تشكل في تحي للشكل مصدرا للصراع عن الأفراد الذين يدّعون ألهم ينتمون إلى "العرق"البربري أو "العرق"العربي في الجزائر (72)-

غير أن البرعة البربرية قد استثارت سخط الإصلاحيين وجميع الجزائريين الحريصيد على الوحدة الوطنية، تحت راية الإسلام والثقافة العربية.

### 3. رد الفعل الإصلاحي

رأى الإصلاحيون في النشاطات البربرية قبل كل شيء مناورة مستوحاة إن قبلا م كثيرا من الأوساط الاستعمارية الفرنسية، ومجعولة لتفرقة الشعب الجزائري المسم في الوقت الذي كان يبحث فيه عن سبل وحدته الثقافية والسياسية (73).

ونجد الترجمان الصنهاحي" بتاريخ الصنهاحي" بتاريخ الشيطان"(74) وفيه هذه القرون، ظلوا منذ العصور الغابرة لقد دوّن أبناء لقد دوّن أبناء أراقوه في ميدان الشهار الأخرين هيتقد الإصلاموي وحدقم وروا يعتقد الإصلاماة العربية. كما الغراية. كما الغراية. كما الغراية. كما الغراية العربية. كما الغراية الغراية العربية. كما الغراية ا

تمنعه من الإحساس استغلّت الدعاء تلريخ البرير لابن علي الإثنية للسكان ذو: التعقون العرب والق

وتأسيس أمة حقيقية

بشكل إجماعي بأن

وفضلا عن هذا، اللغة والعادات ن شأتها التعجيل بافة العربيتين في

ساس بكولهم من أن هؤلاء القبائل نوا التنصل منهم ننية الناشئة مدينة إسلامية لوطنهم للسكان القبائل. مدر عن النخب لم تشكل في أي الجزائر (72).

وحاة إن قليلا أو إثري المسلم، في

الريين الحريصين

ونجد الترجمان الأعنف لرد فعل العلماء حيال الدعاية البربرية في تصريح لابن باديس "الصنهاجي" بتاريخ فيفري 1936 تحت عنوان: "ما وحدته يد الرحمن لا تفرقه يد الشيطان"(74) وفيما يلى فقراته الأكثر دلالة:

[ إن أبناء يعرب وأبناء مازيغ قد وحدهم الإسلام منذ أكثر من عشرة قرون. وطوال هذه القرون، ظلوا مرتبطين بعضهم ببعض أيما ارتباط في السراء والضراء... فهم يكونون منذ العصور الغابرة عنصرا مسلما حزائريا أمه الجزائر وأبوه الإسلام.

لقد دوّن أبناء يعرب وأبناء مازيغ آيات وحدهم في صفحات التاريخ بالدم الذي أراقوه في ميدان الشرف لإعلاء كلمة الله وبالحبر الذي أسالوه في خدمة العلم.

حينئذ أي قوة يمكن أن تفرقهم؟ لم يتفرق شملهم لما كانوا الأقوياء فكيف يتفرقون في حين أن الآخرين هم الذين يمتلكون السلطة؟ كلا والله. وكل محاولة لتفريقهم لن تعزز سوى وحدقم وروابطهم].

يعتقد الإصلاحيون أيما اعتقاد أن سكان الجزائر يكوّنون شعبا متجانسا هو غرة انصهار العنصر العربي والعنصر البربري عبر العصور. هذا الشعب له تاريخه ودينه ولغة ثقافته العربية. كما أن تعدد اللهجات لا يسيء البتة إلى الوحدة الثقافية تحت راية لغة القرآن كما أن ثنائية الانتماءات الإثنية لا تحول دون تماسك الشعب الجزائري المسلم ولا تمنعه من الإحساس بالشعور الإيجابي نحو العروبة (75).

استغلّت الدعاية الإصلاحية موضوعات العروبة العاطفية أيما استغلال. وقد وفر تاريخ البربر لابن خلدون العديد من الحجج التي من شأها تشييد التضامن أو الأخوة الإثنية للسكان ذوي الأصل البربري والسكان ذوي الأصل العربي (76). لقد كان المثقفون العرب والقبائل من ذوي الثقافة العربية يسلّمون، رغم وعيهم بفوارقهم البعيدة، بشكل إجماعي بأن قرونا من التاريخ المشترك قد سمحت لشعوهم بشحد أحوة دائمة وتأسيس أمة حقيقية معا.

وبناء على ما تقدم، ارتفعت العديد من الاحتجاجات الإسلامية ضد السياسة الفرنسية القائمة على التمييز بين العرب والقبائل. ولعل أبرز تجلّ للتضامن العربي البربري في الجزائر ذلكم الذي جمع شمل ممثلي الحركة الإصلاحية (مثل الشيخ صالحي) والمنتخبين المحليين (من بينهم المندوب المالي القبائلي محمد خيار) في 30 جويلية 1939 بتيزي وزو. على إثر هذه التظاهرة السياسية وجّه الزعماء لائحة إلى السلطات المسؤولة طالبوا فيها بتوحيد قانون الأحوال الشخصية للمسلمين الجزائريين سواء أكانوا من أصل عربي أو قبائلي (77).

هذه الحادثة تشهد حيدا على أن النخب القبائلية لم تكن منتصرة تماما للحركة البريرية وأن الأطروحات الإصلاحية قد ألفت في القبائل نفسها مدافعين كبارا. ذلك أنه إلى حانب الدعائيين الإصلاحيين ذوي الأصل العربي الذين بحدوا موضوع العروبة بنحاح قليل أو كثير، كان هناك العديد من الكتّاب والصحافيين القبائل يرافعون بحماس على قضية العروبة الثقافية إلى حدّ جعلهم بكتبون مقالات في الصحافة الإصلاحية خلال الثلاثينيات تمتدح العروبة بكيفية صوفية. وعلى سبيل تصوير هذه الأدبيات الإصلاحية المركزة على العروبة، نرى أنه من المفيد إيراد بعض الفقرات من شهادة عروبية عارمة نشرت في الشهاب تحت توقيع: "الفتى الزواوي (78):

[ العروبة كلمة تحرك اليوم قلوب الملايين من الناس الذين يتكلمون بلغة الضاد (... فاليوم كما الأمس، نشعر بدم العروبة يسري في عروقنا، إنه دم صاف لا تشوبه شائة إننا نسمع صوتما العذب يرن في آذاننا وها نحن نفتح لها سبيل قلوبنا وأعماق أعماق (...)

هذه الترعة العروبية الغنائية lyrique لا تبدو لنا قط مباينة لشعور التضامن الإسلامي إن هذا الشعور البعيد عن كل إيديولوجية عنصرية أو سياسية يكتفي بالإعلان عي التناغمات التي تربط العنصرين الأساسيين للشعب الجزائري المسلم، وهي التناغمات حي يدين بما هذا الشعب للإسلام أكثر منه لانصهار الأعراق والتلاقح الطويل للأفكر

والسلوكات في الحزائرية (دائما نشخصية، لم تك عير أن المو حزائري والإفرية تتسم بتوجه سيا.

ج. العو وعلى عكس وعلى عكس كانت أنظار الإه غكري والذي عربية (لاسيما العالم وعبر موشو إلاارة الفرنسية الغربية، كان عليه عربية، كان عليه إلى التوعة العروبية في إصلاحيين ولم

قوَّت عزيمتهم. ش

ير التضييق إن قل

ضد السياسة العربي البربري عي) والمنتخبين 1 بتيزي وزو. ولذ طالبوا فيها

أصل عربي أو

ة تماما للحركة كبارا. ذلك أنه إلعروبة بنجاح إن بحماس على إصلاحية خلال بيات الإصلاحية

بلغة الضاد (...) لا تشوبه شائبة. وأعماق أعماقنا

ة عروبية عارمة

ضامن الإسلامي. نمي بالإعلان عن مي التناغمات التي الطويل للأفكار

والسلوكات في الأرض المغاربية. إن هذه العروبة المجعولة بخاصة للتشديد على الخصوصية الجزائرية (دائما تحت راية الإسلام والثقافة العربية) ولمكافحة حملات الإساءة إلى الشخصية، لم تكن تتحاوز إطار المذهب الثقافي للحركة الإصلاحية الباديسية.

غير أن المواقف الإصلاحية في بحال العروبة أو النزعة العروبية، مع تطور الوضع الجزائري والإفريقي الشمالي، وتحت التأثير المزدوج لأحداث العالم العربي، أخذت تدريجيا تتسم بتوجه سياسي وأخذت تقترب من أطروحات القومية العربية panarabisme .

### ج. العروبة السياسية

وعلى عكس المنقفين المفرنسين الذين كانوا ينظرون أساسا صوب فرنسا والغرب، كانت أنظار الإصلاحيين دوما مصوبة نحو المشرق العربي الذي كانوا يتلقون منه الغذاء الفكري والذي كانوا يحسونه كوطنهم الثاني. وفضلا عن هذا، فعن طريق الصحافة العربية (لاسيما المنشورات المصرية والسورية واللبنانية) أمكن للإصلاحيين مواكبة تطور العالم وعبر موشور prisme هذه الصحافة كذلك كانوا يؤولون الحدث (79).

إن نزعة الحركة الإصلاحية الباديسية الموالية للمشرق الأدنى جعل الرأي العام والإدارة الفرنسيين للجزائر يشكان في كونحا تغذي دعاية ضد فرنسا مستوحاة من لخارج. ولما كانت هذه الحركة تنعت رسميا بالوهابية وبالقومية الإسلامية والقومية العربية، كان عليها أن تتحمل مرات عديدة وزر التدابير التي تحد من حريتها الصحفية والدعوية وحتى التعليمية . غير أن التدابير الإدارية المتنوعة الموجهة للقضاء على تغلغل لجعة العروبية في الجزائر عن طريق الصحافة والمدارس الإصلاحية لم تحد من حماس لإصلاحيين ولم تخف أنصار التعليم الحر للغة العربية للمسلمين ومن قبل المسلمين، بل فرت عزيمتهم. شهدت الجزائر غليانا عروبيا خفيا ولكنه قوي كلما سعت الإدارة (80) لي التضييق إن قليلا أو كثيراعلى النشاطات الثقافية للحركة الإصلاحية. وبسبب إصرار

الإصلاحيين الشجاع ولعبة التخبئة المتواصلة مع الإدارة، ظهروا للرأي العام الإسلام ك"جنود الإسلام وكمحامي العروبة في الجزائر في الوقت عينه.

لم تأخذ عروبة الإصلاحيين الجزائريين منعطفا سياسيا بينا إلا غداة الاحتفال بالمائوية. فانطلاقا من 1930، بالفعل، أخذ مشكل الجزائر يطرح طرحا سياسيا سواء من الجانب الجزائري أو في الأوساط السياسية الفرنسية اليسارية. لكن في الوقت عينه، كان مذهب الاندماج يحقق تقدما في هذه الأوساط نفسها ويفضي إلى احتذاب حل المنتفين المسلمين ذوي التكوين الفرنسي. حينئذ، شعر الإصلاحيون بألهم مدعوون إلى الدفاع عن وجهة النظر العربية الإسلامية إزاء جميع أولئك الذين لم يكونوا يتصورون مصورا آخر للجزائر غير مصير الاندماج القوي في الأمة الفرنسية.

إن الإعلان عن العروبة التي كانت الصحافة الإصلاحية صدى لها والتي كان البعض يرى فيها أمارات التعصب الثقافي والديني أو على الأقل الرغبة "في مقاومة الغرب" (81) يعني فقط لدى ممثلي الأمة الإسلامية الجزائرية رفض أي شكل من أشكال الاستلاب. وف الوقت الذي كان فيه العديد من المثقفين من أصل إسلامي يطالبون بشغف بالاندماج ويستجدون فرنسا كي تذيقهم "العنف اللطيف" المتمثل في منحهم مباشرة المواخق الفرنسية وتحريرهم من قانون الأحوال الشخصية الإسلامي (82)، انتفض الإصلاحيون لتمثيل "الجنسية" الجزائرية، التي كانوا ينظرون إليها من حيث هي التعبير عن الشخصية الاسلامية. (83).

ومع اشتداد الأطروحات الاندماجية، أصبحت عروبة العلماء أكثر وضوحا وأكثر نضالا. وهكذا انخرطوا عن طريق الصحافة والمدرسة في كفاح كان رهانه في نظرهم أساسيا أي المحافظة على عروبة الأرض الجزائرية. وهكذا بعد وضعوا التعليم الابتدائي "الوطني" اعتقدوا أنه من الضروري بمكان - كما رأيناه- تزويد بلادهم بتاريخ وطني باللغة العربية (84). وتحت رعايتهم، أو بفضل مبادرهم، نشأ شعر وطني بالعربية ولقي بعض الاستحسان وكذا العينات الأولى للأدب الجزائري ذي اللسان العربي (85). ودون

الذهاب إلى غاية الم اكتفى العلماء بالتآ ثقافتهم الوطنية.

تحولت الشهار

الاعتزاز فيها بالماضي العربية ولغتها (87). اشاعر المتنبي (ت في حتفت بذاكرة الش يعتبران من أعظم الأ

الشهاب. من الجاند العربية، من خلال د الذي لم يكن يعنى أم خماسية التي من ش كلمات "عروبة وعر عن الحماس الذي كا

شع من م

فإذ

للرأي العام الإسلام

إلا غداة الاحتفال حا سياسيا سواء من في الوقت عينه، كان حتذاب حل المثقفين عوون إلى الدفاع عن صورون مصيرا آخر

لها والتي كان البعض مقاومة الغرب"(81)، أشكال الاستلاب. ون بشغف بالاندماج عهم مباشرة المواطنة التعفي الإصلاحيون التعبير عن الشخصية

أكثر وضوحا وأكثر وضوحا وأكثر والنائق نظرهم المعلم الابتدائي المدهم بتاريخ وطني وطني وطني وطني العربية ولقي العربي (85). ودون

الذهاب إلى غاية المطالبة المدوية بترسيم اللغة العربية على الأقل إلى غاية 1936 (86)، اكتفى العلماء بالتأكيد القوي على حق الجزائريين الشرعي في تعلم اللغة العربية ونشر تقافتهم الوطنية.

تحولت الشهاب شيئا فشيئا إلى منبر دائم للعروبة. وبغرض إدهاش الشبيبة وبعث الاعتزاز فيها بالماضي والثقافة والفيم العربية، شرعت في نشر كل ما من شأنه تمجيد الأمة العربية ولغتها (87)، وتستعرض شخصيات التاريخ العربي الإسلامي الكبرى دون نسيان الشاعر المتنبي (ت في 965) الذي يعد شاعر العروبة (88). وعند معالجتها الفترة المعاصرة، الشاعر المتنبي (ت في 965) الذي يعد شاعر العروبة (88) وأحمد شوقي (ت 1932) اللذين احتفت بذاكرة الشاعرين حافظ إبراهيم (ت 1932) وأحمد شوقي (ت 1932) اللذين يعتبران من أعظم الأبحاد الأدبية للعالم العربي المعاصر (89).

إن الاستشهادات الشعرية والمقاطع النثرية احتفاء بالروح الوطنية العربية تترى في الشهاب. من الجانب الجزائري، وفي أكثر الأحيان، تتصاعد الأناشيد المهداة للقضية العربية، من خلال صوت محمد العيد "أمير شعراء الجزائر". لكن حتى ابن باديس نفسه، الذي لم يكن يعنى أساسا بالقوافي، لم يتردد، في بعض المناسبات، من إصدار بعض الأبيات الحماسية التي من شألها إلهاب خيال الشبيبة وتحريك قلوب إخوانه الأكثر تأثرا بسحر كلمات "عروبة وعرب". ثمة بعض من هذه الأبيات جديرة بأن تذكر هاهنا لإعطاء فكرة عن الحماس الذي كان الإصلاحيون يعالجون به موضوع العروبة (90):

شعب الجزائر مسلم وإلى العروبة ينتسب من قال حاد عن أصله أو قال مات فقد كذب من رام إدماجا له رام المحال من الطلب هذا لكم عهدي به حتى أوسد في الترب فاذا هلكت فصيحتي تحى الجزائر والعرب "

كما كانت الشهاب تستلهم في كثير من الأحيان الكتّاب المشارقة ذوي الشهرة الواسعة في الدفاع المعنوي والسياسي عن الأمة العربية. غير أن الإصلاحيين الجزائريين فيما يبدو كانوا ميالين لكتابات شكيب أرسلان، الذي كانوا يعدونه الحبر pontife الأعظم للعروبة (91).

لقد مارس شكيب أرسلان حقا حاذبية فكرية وتأثيرا معنويا على فريق الشهاب هما من القوة بحيث لا يمكن تحليل المذهب الثقافي للإصلاحيين الجزائريين دون الاحتفال بفكر الأمير. فمنذ أن أقام في سويسرا (جونيف لوزان) غداة الحرب العالمية الأولى، وخاصة بعد أن شرع في إصدار "الأمة العربية"(92)، لم يصبح شكيب أرسلان بالنسبة للنخبة الجزائرية ذات الثقافة العربية قائدا فكريا فحسب بل وسيط وحي حقيقيا oracle.

كان شكيب أرسلان على التوالي مرشدا للبعض ومعلم ذمة للبعض الآخر ومستشار تتلقى آراؤه بالامتنان المتواضع وخطيبا تبعث كلماته النشوة في النفوس الرقيقة وكات ينساب نثره الصافي مستثيرا متعة عشاق اللغة العربية الكلاسيكية الجميلة. لهذا خلال فترة ما بين الحربين كلها تقريبا كان الحجة بامتياز بالنسبة للحركة الإصلاحية الباديسية في مجال السياسة الاستعمارية الأوربية (93).

وعلى غرار الزعماء الإصلاحيين الآخرين (العقبي، توفيق المدني إلخ) كان ابن باديس حريصا على مكاتبة الأمير (94). كان يحب أيضا أن يرفع من صيت بحلته الشهاب بتزيينها "بالدرة الغالية"على حد تعبيره أي درة من كان آنذاك محط الإعجاب الجم من "أمير الخطابة" (95) وكان يعيد نشر المقالات ذات الطابع الأدبي والاحتماعي أو السياسي التي سبق أن نشرها الأمير في الصحافة المصرية أو السورية اللبنانية (96).

ولا شك أنه بفضل أفكار واقتراحات وتوجيهات الأمير ألفى الإصلاحيون أنفسهم يعنون بقوة بقضايا المشرق الأدنى وأن يشعروا حقا ألهم معنيون بالنقاش الواسع الذي كال يشغل الصحافة المشرقية حول القومية العربية والوحدة العربية.

صحيح أن صحافة الوحيدة التي لم تتعرض الأحداث وكذا التطور الا كانت تحتوي على ركن دقيقا. في هذه التعاليق الم بوصفه مؤرجا وسياسيا مح

بيد أن هذه النظرات

المشوب بالتعاطف. و لم يه

غداة المؤتمر الإصلاحي المؤتمر الإسلامي الجزائري المعروبة في علاقة مع التصر في صدارة الأحداث (97) مثل القضية الفلسطينية، قد هذا مع العلم أن الصحافة استهوت الرأي العربي المتالزم يتعلق بمشاكل مرتبط الإصلاحيين الجزائريين من

#### 1. القومية العربية:

كان ابن باديس وأص يشعرون بأنهم يشاطرون " يسعون أيضا إلى تعزيز و والمراسلات مع الشخصيات

نوي الشهرة لعزائريين فيما pon الأعظم

الشهاب هما احتفال بفكر ولى، وخاصة النعبة للنحبة

خر ومستشارا الرقيقة وكاتبا

لذا خلال فترة

ة الباديسية في

ان ابن بادیس مجلته الشهاب عاب الجم مثل

ي أو السياسي

إحيون أنفسهم اسع الذي كان

صحيح أن صحافة الإصلاحيين (بخاصة الشهاب، المطبوعة الإصلاحية الجزائرية الوحيدة التي لم تتعرض طوال مسارها الطويل من 1925 إلى 1939 لحوادث). لم تعفل الأحداث وكذا التطور الاجتماعي والفكري للبلدان العربية. فالشهاب، على سبيل المثال، كانت تحتوي على ركن للأحبار السياسية الأجنبية وفيه يحلل راهن العالم العربي تحليلا دقيقا. في هذه التعاليق الشهرية كان أحمد توفيق المدني (دون ذكر الاسم) يبرز مواهبه بوصفه مؤرخا وسياسيا محنكا وكاتبا رفيعا.

بيد أن هذه النظرات المصوبة نحو المشرق العربي لم تكن تتجاوز تخوم الفضول المشوب بالتعاطف. ولم يعلن عن الانخراط في الكفاح الإيديولوجي من أجل العروبة إلا غداة المؤتمر الإصلاحي الوطني الأول (سبتمبر 1935) ولم يصبح حقيقة قائمة إلا بعد المؤتمر الإسلامي الجزائري (جوان 1936). والحال أن تطور المذهب الإصلاحي في بحال العروبة في علاقة مع التطور السياسي للعالم العربي حبث كانت قضايا الاستقلال والتحرر في صدارة الأحداث (97). وكان التحرر التدريجي للبلدان العربية من الوصاية الأجنبية، مثل القضية الفلسطينية، قد أدى إلى طرح مسائل القومية العربية والوحدة العربية.

هذا مع العلم أن الصحافة الإصلاحية لم تكتف بترديد صدى جميع هذه المشاكل التي استهوت الرأي العربي المشرقي، بل اجتهدت في حمل الجزائريين على العناية بما وكأن الأمر يتعلق بمشاكل مرتبطة أيما ارتباط بمصيرهم الشخصي. لذا يتعين الآن تحديد موقف الإصلاحيين الجزائريين من مسألتي القومية والوحدة العربيتين الهامتين.

#### 1. القومية العربية:

كان ابن باديس وأصحابه يعلنون بالصوت العالي انتساهم للأمة العربية. ولم يكونوا يشعرون بأنهم يشاطرون "إخواهم"العرب نفس الأحاسيس والأفكار فحسب، بل كانوا يسعون أيضا إلى تعزيز وحدة الشعور هذه وتحيينها إن صح القول بعلاقات شخصية والمراسلات مع الشخصيات السياسية والأدبية المشهورين بتفانيهم للقضية العربية. وهكذا

كانت لابن باديس مراسلات مع شكيب أرسلان ومفتي القدس الكبير الأمين الحمسي وغيرهم.

وفضلا عن هذا ، كان الإصلاحيون يستعلمون، عن طريق الصحافة المشرقية العربية. عن تيارات الفكر السياسي التي كانت تشغل العالم العربي. وكانت هيئات الصحد العروبية تجد لديهم القبول الحسن. فالاستشهادات والملاحظات المدحية التي كان يصدروها على منشورات من قبيل "الفتح" (القاهرة) و"الرابطة العربية "(نفسه و"الجزيرة" (دمشق) تنم عن العناية الكبرى التي كانوا يولونحا للقومية العربية.

غير أن هذه الصحافة المشرقية لم تكن تنقل فقط أفكار الحرية والاستقلال ولم تكر تنشد دعم حركات التحرر العربية فقط، فهناك صحف كانت تناضل في الوقت علم لصالح الوحدة العربية وهي الموضوع الذي كان يوشك أن يصبح تصوفا. ولئن كالانضمام المتحمس للإصلاحيين الجزائريين لأطروحات القومية أمرا ثابتا لا يدعي للشك، فإنه بإمكاننا التساؤل عن موقفهم الحقيقي إزاء مشكل الوحدة العربية العويص حدا.

## 2. الوحدة العربية

من الوجهة القبلية، لا تنفصل القومية العربية عن مفهوم الوحدة العربية لأنها تحيل بالضرورة على فكرة الأمة العربية التي تتصور آنيا في شكل وحدة. بإمكان التحليل الواعي أن يستشرف بالفعل تعقد هذا المفهوم الذي ينطوي كذلك على فكرة نوع من الوحدة العضوية. ولكن ما دام جل العرب واعين بأخوتهم الأصلية ووحدتهم الثقافية ولكن في الوقت عينه بتآخيهم في الإسلام فإن مفهوم الأمة العربية يمكنه جدا أن يتماهى في مخيلتهم مع مفهوم الأمة ومفهوم الوحدة العربية مع مفهوم التضامن الإسلامي.

فالتصور الأولى للوحدة العربية يمكنه إذن أن يقتصر على هذا الإحساس بالأخرة الإثنية والثقافية. غير أن مثل هذا التصور الذي يتعدى هالة الطموحات العاطفية الجماعية،

لا يطابق تماما تمثلات وتحليل موقف الإص طروحات المذهب الة

شيوع بفضل العديد

إن هذا المذه

كانت تصدر في حوا الأمير شكيب أرسلان إن نحن رجعنا إلى منا وحدة الشعوب العرب (2 أفريل 1936) الده وتنظيم عناصرها تحا العربية، يلتجأ إلى سلا

المراجع الجغرافية
 المتوسط، في الشرة
 إثيوبيا وحبال السو
 البحر المتوسط.
 نرى بأن إفريقيا الشما

المراجع اللغوية
 العربي يعد عربيا شاعات عاجزا عن تبني الجناد
 هذا التحديد قد ينطب

الكبير الأمين الحسيني

محافة المشرقية العربية، كانت هيئات الصحف ت المدحية التي كانوا ابطة العربية "(نفسه) العربية.

بة والاستقلال ولم تكن تناضل في الوقت نفسه بح تصوفا. ولئن كان بية أمرا ثابتا لا يدعو الوحدة العربية العويص

رحدة العربية لأها تحيل بإمكان التحليل الواعي فكرة نوع من الوحدة حدقم الثقافية ولكن في دا أن يتماهى في مخيلتهم مى.

هذا الإحساس بالأخوة حات العاطفية الجماعية،

لا يطابق عماما تمثلات الأطراف حول ما يمكن تسميته ب"القومية العربية "panarabisme. ولتحليل موقف الإصلاحيين الجزائريين من هذه المسألة تحليلا جيدا، من الجدير تلخيص أطروحات المذهب القومي العربي (98).

إن هذا المذهب، الذي ظهر غداة الحرب العالمية الأولى، كان آنذاك واسع الشيوع بفضل العديد من المنشورات المشرقية ذات اللسان العربي دون نسيان المجلة التي كانت تصدر في جونيف ذات اللسان الفرنسي La Nation Arabe التي صنعت شهرة الأمير شكيب أرسلان في البلدان المغاربية.

إن نحن رجعنا إلى منظري القومية العربية (99)، فإننا نجد بأن هذه الترعة لا تنشد ترقية وحدة الشعوب العربية فحسب، بل إلى تحقيق الوحدة السياسية. تقول بحلة "الجزيرة" (2 أفريل 1936) الدمشقية: "إن غاية القومية العربية هي إيقاظ القوى الحية للأمة العربية وتنظيم عناصرها تحت حكومة مستقلة موحدة ومتحضرة" (100). ولتحديد هذه الأمة العربية، يلتجاً إلى سلسلة مزدوجة من المراجع:

• المراجع الجمرافية: يحدد "الوطن العربي الكبير "كالتالي: في الشمال حبل طور والبحر المتوسط، في الشرق حبال إيران والخليج الفارسي، وفي الجنوب المحيط الهادي وحبال إثيوبيا وحبال السودان والصحراء، وفي الغرب المحيط الأطلسي وعلى ضفاف سوريا البحر المتوسط.

نرى بأن إفريقيا الشمالية محتواة في حدود الوطن العربي.

• المراجع اللغوية والنفسية: كل شخص لغته الأصلية هي العربية أو يسكن القطر العربي يعد عربيا شريطة في هذه الحالة أو تلك أن لا يكون تحت تأثير اتجاه ما يجعله عاجزا عن تبني الجنسية العربية (101).

هذا التحديد قد ينطبق بطبيعة الحال على جل السكان المسلمين للجزائر.

يتضح من هذه المعطيات القليلة بأن القومية العربية تدرج في صلب انشغالاتها مجموع شمال إفريقيا. بقي أن نعرف ما إذا كانت أطروحات القومية العربية تحظى بالتزكية التامة للزعماء الإصلاحيين الجزائريين.

العادية العروبية، العربية: هناك دون شك وجه جذاب في الدعاية العروبية، العرف نظرنا إلى الأمر من وجهة النظر الإصلاحية، أي وجهة نظر العلماء الجزائريين الذين ظير على الدوام ميممين شطر مشرق مخيّب جدا على الصعيد الإنساني لاسيما وأنه كان في مقدوره أن يستثير الإلهام الجم على الصعيد الثقافي. إن تجدد اهتمام الصحافة المشرق بالحقائق المغاربية انطلاقا من 1936 كان بالفعل من دواعي الارتباح بالنسبة للإصلاحين الذين كانوا يعانون سرا إلى غاية تلكم اللحظة من لامبالاة "إخوالهم" المشارقة (102).

ذلك أن إعادة الاكتشاف التدريجية للوحه الحقيقي لشمال إفريقيا من قبل الصحافيين المصريين والسوريين والتعاطف المشوب بالإعجاب الذي أظهروه للشخصيات البارزة في الحياة الدينية والفكرية والسياسية للبلدان المغاربية، جميع هذه التظاهرات الدالة على أحوة فاعلة، أثلجت صدر العلماء الإصلاحيين. حينئذ استطاع هؤلاء أن يستشرفوا أفق تكتيف المبادلات العاطفية والثقافية بين شعوب إفريقيا الشمالية والمشرق وهو أفق باعث على رضى قوي لاسيما وألهم كانوا يشعرون بألهم في وضع من الدونية إزاء مواطنيهم دوي الثقافة الفرنسية و لم يكونوا يعولون على تعاطف وتفهم هؤلاء الأخيرين.

ورغم أن الإصلاحيين قد شعروا برضا مسكر مبعثه كولهم في الجزائر زعماء العروبة فإنهم كانوا على وعي جم بخصوصية مصيرهم كي ينضموا جماعيا لدعاة القومية العربية

حدود الانضمام الإصلاحي للقومية العربية: لم يكن في مقدور الإصلاحيين المولين للقومية العربية الانضمام إليها دون شروط والقيام ب"هجمات مناهضة لفرنسا". فقد كان الحذر أو الحكمة السياسية تمنع الإصلاحيين الباديسيين من الانضمام اللامشوري (على الأقل علانية) للمذهب العروبي والظهور بالسعي ضد السياسة الفرنسية في الحرب

والحال أن القانون الخلاقات العميقة بين منة بلغوثوقية dogmatisme التذكير بالحصام العنيف الطرابلسي(103). وقد قالمغاربية الثلاث لشمال المغاربية الثلاث لشمال الحضور القالباروني كتنازل غير معالمعتباره ذلك عارا وخياة المنطق والمصالح العليا للعور بالسعى إلى تفرقة العرب وبالسعى إلى تفرقة العرب

إن ما يعنينا في هذه عنايتنا بقيمة الأطروحات فناعته بصدد القومية العراسلان أي بأنه من الساية وبحمرع شمال إفريقيا.

والحال أن مشكل استعجالي لا بالنسبة للمعا استعجالي لا بالنسبة للمعا استياسية للملاأهم حيث كال الميستين، كان الموضلا عن هذا، كان الموسطين(108)، بحيث أن الم

نشغالاتها بحموع شمال تحظى بالتزكية التامة

الدعاية العروبية، إن الجزائريين الذين ظلوا الجزائريين الذين ظلوا السيما وأنه كان في مام الصحافة المشرقية مالنسبة للإصلاحيين مالمشارقة (102). أنيا من قبل الصحافيين لشخصيات البارزة في الدالة على أحوة

لجزائر زعماء العروبة، عاة القومية العربية. را الإصلاحيين الموالين المضفة لفرنسا". فلقد الانضمام اللامشروط ق الجزائر.

يستشرفوا أفق تكثيف

وهو أفق باعث على

: إزاء مواطنيهم ذوي

والحال أن القانون السياسي للجزائر وكذا قانون تونس والمغرب كان يستثير الحلافات العميقة بين منظري القومية العربية المشارقة وهذا بناء على كون هؤلاء متشبعن بالوثوقية dogmatisme أو بناء على ميلهم للمواقف الإنتهازية. وفي هذا الصدد، حسبنا التذكير بالخصام العنيف الذي حصل بين الأمير شكيب أرسلان والزعيم سليمان البارويي الطرابلسي(103). وقد قدم ابن باديس تحليلا لافتا عنه في الشهاب(104). بالجتصار، لم يكن شكيب أرسلان يؤمن أن البلدان العربية بإمكاها تصور وحدة فعلية مع البلدان المغاربية الثلاث لشمال إفريقيا على الأقل في الظروف الحالية بسبب العقبة الكأداء التي كان يشكلها الحضور الفرنسي في هذه المنطقة (105). أوّلت وجهة النظر هذه من قبل الباروني كتنازل غير معلن للاستعمار الفرنسي الأمر الذي جعله بعرب عن سخطه الباروني كتنازل غير معلن للاستعمار الفرنسي الأمر الذي جعله بعرب عن سخطه لاعتباره ذلك عارا وحيانة. وهكذا بسبب تجرؤه على دعم أفكار كان يعتقد أنها مطابقة للمنطق والمصالح العليا للعروبة، الهم أرسلان علانية بأنه عميل من عملاء القوى الأوربية وبالسعى إلى تفرقة العرب(106).

إن ما يعنينا في هذه القضية، هو حكم ابن باديس الشخصي على المسألة أكثر من عنايتنا بقيمة الأطروحات المتواحدة. بالفعل، ورغم أن مدير الشهاب لم يكشف تماما عن قناعته بصدد القومية العربية(107)، فإن تعليقه يوحي بشكل واضح أنه يشاطر رأي أرسلان أي بأنه من السابق لأوانه التفكير في الوحدة السياسية بين البلدان العربية المشرقية ومجموع شمال إفريقيا.

والحال أن مشكل الوحدة العربية في حد ذاتما لم تكن تنطوي قط على طابع استعجالي لا بالنسبة للمغاربيين ولا للمشارقة. فبينما كان جميع هؤلاء منشغلين بالقضايا السياسية لبلدانهم حيث كان الكفاح قد بدأ بين الحركات الوطنية والمدافعين عن السيادة والهيمنة الفرنسيتين، كان أولئك من جهتهم منشغلين بالكفاح ضد الامبريالية الإنجليزية. وفضلا عن هذا، كان الرأي العربي المشرقي منشغلا أيما انشغال بتطور الصهيونية في فلسطين(108)، بحيث أن مشكل الوحدة العربية كان إن قليلا أو كثيرا مردودا إلى الخلف فلسطين(108)، بحيث أن مشكل الوحدة العربية كان إن قليلا أو كثيرا مردودا إلى الخلف

بدفع من راهن تطغى عليه التوترات السياسية والعنصرية. ولم يكن في حوزة منظري الوحدة العربية لا حركية الرأي الفاعل ولا إسهام الظروف المواتية، بحيث يمكنهم اذكاؤها.

في مثل هذه الظروف، لم يكن في استطاعة الإصلاحيين البتة إيلاء عناية خاصة لمشكل الوحدة العربية. ومن ثم فمن غير المجد البحث في الشهاب عن مذهب قاتي للعلماء في بحال القومية العربية. ولم يقو فيض ابن باديس وأصحابه العاطفي عند ذكره الأمة العربية، على أن ينسى قط وضعهم الخاص. بل أكثر من هذا، فإن الأناشيد حول موضوع الوحدة العربية كانت ترد غالبا فكر العلماء إلى واقع قريب منهم حدا و أغلى بكثير: الواقع الجزائري والمغاربي (109).

كان الإصلاحون يشعرون بأنه من غير المعقول الانخراط الجم في قومية عربية لا يؤمن هما عرب المشرق أنفسهم إيمانا شديدا(110)، وفي ظروف تدعوهم إلى العناية القصوى بالنقاشات السياسية حول قانون الأحوال الشخصية والسياسية للجزائريين المسلمين، وهي النقاشات التي قد يتوقف عليها مصير أمتهم.

في الخلاصة، يمكن القول بأن عروبة الإصلاحيين السياسية تبدو أقل التزاما مي عروبتهم الثقافية وأقل حماسا من عروبتهم العاطفية. نشعر ونحن نقرأ الشهاب بأن العلماء لم يكونوا واعين بالصعوبات الكثيرة التي تجعل الآن مزاعم القومية العربية خيالية فحسب بل بأغم كانوا كذلك واعين أو غيورين على خصوصيتهم المغاربية(111).

ونظرا لذلك، فإن امكانية قيام وحدة سياسية (ناهيك عن الانصهار) مع الشعوب "الشقيقة" لم تستئر حماس الإصلاحيين. وحتى فرضية هذه الوحدة السياسية كانت تبدو هو صوبات أوهام يمكن للمرء بإزاءه أن يركن فيه إلى الاستيهامات بدل السعى الفعال ويوميا من أحل تحرير شعبهم فكريا واحتماعيا.

علما بأنه حتى وإن سعوا إلى تجاوز مشاكلهم الداخلية والتفكير جديا في مسكة الوحدة العربية، فإنم دون شك لن يتفقوا مع منظري القومية العربية. لأن هؤلاء المنظري

كانوا يؤكدون أولو الجماعة على حساب والحال أن كل بوصفها وحها – ج

العربية الذي لم يكن الوحهة المنطقية أن تيار الجامعة الإسلام

لم يكن في مقد المتحمين المتحمسين المعجبين إسلام مجرد من التا والطوائف والزوايا أي صعيد من الأصع

إن مذهب الجاه شعوب الإسلام ومد وحد بالطبع أتباعا و أيما تمجيد القيم الإس

ليس في نيتنا اس فحاية القرن التاسع ع للعلماء العرب المنتب للمشرق الإسلامي،

ني حوزة منظري ة، بحيث يمكنهم

إيلاء عناية خاصة عن مذهب نحائي عاطفي عند ذكره فإن الأناشيد حول منهم حدا و أغلى

ومية عربية لا يؤمن إلى العناية القصوى يبن المسلمين، وهي

دو أقل التزاما من الشهاب بأن العلماء مربية خيالية فحسب (1).

صهار) مع الشعوب اسية كانت تبدو لهم بدل السعى الفعال

كبر حديا في مسألة . لأن هؤلاء المنظرين

كانوا يؤكدون أولوية العوامل الاجتماعية والسياسية على العامل الديني ويمجدون حسَّ الجماعة على حساب التضامن الإسلامي.

والحال أن كل الدلائل توحي بأن الإصلاحيين لم يكونوا يعنون بالوحدة العربية إلا بوصفها وجها - جذابا بالطبع- من وجوه قدسية الوحدة في الإسلام. فمذهب القومية العربية الذي لم يكن يخفى عليهم طابعه اللائكي دون ريب (112) لم يكن في مقدوره من الوجهة المنطقية أن يستثير الانضمام التام للإصلاحيين الجزائريين ولا خاصة إلهاءهم عن تيار الجامعة الإسلامية panislamisme التي كانوا متعلقين بما تعلقا جما.

#### IV. الجامعة الإسلامية

لم يكن في مقدور الإصلاحيين، الورثة الروحيين لجمال الدين الأفغاني ومحمد عبده، المتحمسين المعجبين بعبد الرحمن الكواكبي، لتحقيقه المتخيل أم القرى وهم أنفسهم دعاة إسلام بحرد من التناقضات المذهبية القروسطية والمتحرر لهائيا من خصومات المدارس والطوائف والزوايا أن يكونوا موالين لكل ما من شأنه تقريب الشعوب الإسلامية على أي صعيد من الأصعدة.

إن مذهب الجامعة الإسلامة كان يتطلع إلى إعادة ربط الصلات العاطفة والثقافية بين شعوب الإسلام ومد حسور التضامن المعنوي والمادي الآني بينها(113). هذا المذهب قد وجد بالطبع أتباعا ومدافعين في صفوف الحركة الإصلاحية التي كانت هي نفسها تمجد أيما تمجيد القيم الإسلامية كقيم الوحدة والأخوة دون أ اعتبار للانتماء الإثني أو الجغرائي.

ليس في نيتنا استذكار مسار أفكار الجامعة الإسلامية panislamiques في الجزائر منذ هاية القرن التاسع عشر إلى غاية ما بعد الحرب العالمية الأولى. لنقل باختصار بأنه بالنسبة للعلماء العرب المنتبهين حدا على غرار الإصلاحيين الجزائريين للتطور الديني والثقافي للمشرق الإسلامي، كانت كتابات جمال الدين الأفغاني (خاصة مقالاته التي سبق نشرها في بحلة العروة الوثقى) أو كتابات الكواكبي كانت متداولة ومأنوسة(114). وفضلا عن هذا، كانوا يتابعون بانتظام محلة المنار التي كانت تقدم عروضا عن جميع نشاطات الحاسمة الإسلامية وهذا دون ذكر المنشورات المشرقية الأخرى المتخصصة إن قليلا أو كثيرا في دعاية الجامعة الإسلامية(115).

كان بإمكان الجامعة الإسلامية أن تظل مدة طولة في نظر الإصلاحيين الباديسيان كنظرية بسيطة مغذاة من قبل عقول متوقدة الحماس أو ذات خيال واسع، على شاك الأفغاني أو الكواكبي. غير أن هذه الترعة السياسية والدينية اتخذت منعرجا راهنيا مبائر بعد سقوط الخلافة (1924). حينئذ كشف الفراغ الذي خلفته الخلافة تفكك لعالم الإسلامي المقسم في مساحته الكبرى بين قوى أوربية ذات مصالح متناقضة أحيانا له انقطاع هذا الرباط الرمزي الذي لم يأبه به العديد من المسلمين من قبل ألقى بلعد الإسلامي في قلق عظيم وجعله أكثر وعيا من ذي قبل بتشرذمه السياسي وتباعده المعتوي

#### V. مسألة الخلافة

في مثل هذا السياق التاريخي، وفي المناخ المفعم بالقلق الذي كانت عليه الإسلامية غداة الحرب، كان الإصلاحيون الجزائريون يرغبون كما زملائهم المشارفة البحث عن الوسائل الخليقة بتزويد العالم الإسلامي برمز وحدة جديد. وبوصفيت المعجبين برشيد رضا وأتباع مذهبه الأوفياء لاسيما حول مسألة الخلافة (116) كولون أهمية جمة لهذه المهمة السامية، لا بسبب طابعها الشرعي فحسب، بل أيضا يوصف عاملا من عوامل التماسك المعنوي ومن ثم القوة السياسية بالنسبة للشعوب الإسلام وعلى غرار رشيد رضا، كانوا يعتقدون أن الخلافة المشكلة تشكيلا جيدا والمشتغلة والشرعية القرآنية يمكنها أن تحقق الطموحات الروحية والدنيوية للأمة (117).

ومن ثم فإن أكثر من عشر سا ألحامعة الإسلامية. بعد إخفاق ،

مؤتمر مكة (7 ج ديسمبر 1931) و وتدخلات الديبلو النظمين ذات النوا إسلامية للقدس خحز البلدان الإسلا هذا أوحي تعا

والاتصال الذي حا أنه ابتداء من الموتم أرساط الجامعة الإا وعتهم إلى التيه إ

خببة الأوساط الإه

فبالنسبة لابن يا أتشرك محاكمة لا السلامية الذين كانو السلامية الذين كانو الريخ الشعب التركو هو عبارة عن مديح وضع حدا لخلافة إ

سة(114). وفضلا عن جميع نشاطات الجامعة إن قليلا أو كثيرا في

لإصلاحيين الباديسيين ل واسع، على شاكلة منعرجا راهنيا مباشرة الخلافة تفكك العالم لح متناقضة أحيانا. إن من قبل ألقى بالعالم

ي كانت عليه الأمة لم زملائهم المشارقة في حديد. وبوصفهم من الخلافة (116) كانوا سب، بل أيضا بوصفها بلا حيدا والمشتغلة وفق مة (117).

ومن ثم فإن فريق الشهاب أخذ يواكب بشيء من الاهتمام المشوب بالقلق ، طوال أكثر من عشر سنوات، تطور مسألة الخلافة والجدالات التي أفضت إليها بين منظري الجامعة الإسلامية.

بعد إخفاق مؤتمر القاهرة (1319 ماي 1926) الملتئم تحت راية الخلافة وكذا إخفاق مؤتمر مكة (7 جوان 5 جويلية 1926)، أثار مؤتمر الجامعة الإسلامية بالقلس (8-17 ديسمبر 1931) في نفوس الإصلاحيين بأكبر الآمال(118). غير أن أحداث فلسطين وتدخلات الديبلوماسية الإنجليزية قلصت كثيرا بعد هذا المؤتمر. فباستثناء تصريحات المنظمين ذات النوايا الحسنة والبيانات الحتامية المتبناة من قبل أعضائها، فإن موتمر الجامعة الإسلامية للقدس لم يفض إلى أي نتيجة ذات بال. وأكثر من هذا، كشف بشكل حاسم عجز البلدان الإسلامية ونم عن خلافات زعمائها العميقة.

هذا أوحي تعليق ابن باديس في الشهاب بصدد هذا المؤتمر للحامعة الإسلامية للقلس بخيبة الأوساط الإصلاحية الجزائرية رغم الرضى الذي استشعرته لمجرد التئام هذا المؤتمر والاتصال الذي حصل بين كبار زعماء الرأي العام الإسلامي(119). بل يمكننا الاعتقاد بأنه ابتداء من المؤتمر الإسلامي الأول بالقدس، تبنى ابن باديس شيئا فشئا موقفا نقديا إزاء أوساط الجامعة الإسلامية المشرقية. وقد أخذ عليها عجزها عن إدراك المشكل الحقيقي ونزعتهم إلى التيه في مناقشات خاوية وتحجماتها غير المجدية على نظام مصطفى كمال آتاترك.

فبالنسبة لابن باديس، لا تتمثل الجامعة الإسلامية في إلقاء اللائمة على تركيا ومحاكمة آتاترك محاكمة لا تنتهي. ولكي يبين ابن باديس بأنه لا يشاطر حل منظري الجامعة الإسلامية الذين كانوا يميلون إلى معاملة تركيا ككبش فداء الإسلام، ذهب إلى غاية تمحيد تاريخ الشعب التركي والإشادة بفضل مصطفى كمال. فقد خصص له مقالا، بعد وفاته، هو عبارة عن مديح(120). يتساءل فيه ابن باديس: "ما ذنب مصطفى كمال؟ ". "أنه وضع حدا لخلافة زائفة؟ وترجم القرآن إلى اللغة الوطنية؟ وأنه كسر سلطة العلماء

والأنظمة الدينية؟ وأخير أنه قضى على التشريع العثماني المستوحى من الدين؟ (بحلة الأحكام). و يورد ابن باديس رأيه في كل نقطة.

يسلم بأن مصطفى كمال كان محقا حين وضع حدا للخلافة، هذه الهيئة التي أصبحت في نظر ابن باديس شبحية ومهادنة إزاء التأثيرات الأجنبية (أساسا إزاء التأثيرات الإنجليزية) والتي لم تعد تتمتع بثقة أغلبية الشعوب الإسلامية. كما يعترف بأنه كان محقاً عند قضائه على الرهبانية والتنظيمات المرابطية. أما عن ترجمة القرآن، فيرى ابن باديس في ذلك صنيعا حسنا "للأمة التركية المجيدة النبيلة"(121) التي ستتمكن بفضله من النهل مباشرة من مصدر الإسلام.

غير أن ابن باديس يعترف بأن تخلي الأتراك عن القانون الإسلامي قد حرح كثيرا المسلمين. ولكنه يضيف بأن التشريع العثماني لم يكن يعكس سوى الفقه الحنفي [ إن ما يمكن أن يلبي حاجات البشرية كافة في جميع عصورها هو الإسلام بالموارد الشرعية لكل مدارسه] (122). وهذا قد أدى بابن باديس إلى أن يهب مصطفى كمال الظروف المخففة مدارسه الما وهذا قد أدى بابن باديس إلى أن يهب مصطفى كمال الظروف المخففة يوم من الأيام الشريعة الإسلامية إن أرادوا ذلك. لقد سمح مصطفى كمال لتركيا بأن يعترجع استقلالها الوطني وشرفها و لم يكن في مقدور غيره أن يعيد إلى هذا البلد سيادته ومكانته بين الأمم.

إن رأي ابن باديس حول عمل مصطفى كمال لا يعنينا إلا من حيث كونه يسلط الضوء على مذهبه حول مشكلة الخلافة والجامعة الإسلامية. فالأحكام التي يطلقها على الحلافة العثمانية والتي يبيّن إخفاقها التاريخي وإفلاسها الأخلاقي لا يمكن أن تمر دون أن يلتفت إليها. لقد أدت التأملات التي قام بها ابن باديس حول مآل الخلافة النهائي إلى أن يستخلص خلاصات طريفة تنمّ عن جرأة غير معهودة في الأوساط الإصلاحية السنية. هذه الخلاصات توجد في افتتاحية عدد من أعداد الشهاب نرى أنه من الأهمية بمكن تحليلها (123).

بعد تقدیم المؤسسة، یطلق من حیث معناه کان یغری عبثا یری أن الح

مما في ذلك الشع إغراؤها مرة أخر

بعد هذه ال

بعض القادة وال

لإقناع إخوالهم

في الحياة الإسلا حدى والثاني الج أجمعدين بعضهم جماعي، فيما يت

غير أنه فيم مقدسا، ولا أحد لباباوية. وعلى لذين هم رجال لشورى والحكم من أحل تأسيس

وحسب تص يقوم دوره على

لتدخلات الحكو

من الدين؟ (محلة

فة، هذه الهيئة التي ساسا إزاء التأثيرات ترف بأنه كان محقا فيرى ابن باديس في ي بفضله من النهل

رمي قد جرح كثيرا لفقه الحنفي [ إن ما المرارد الشرعية لكل الطروف المخففة أن يعتمدوا ثانية في كمال لتركيا بأن إلى هذا البلد سيادته

ن حيث كونه يسلط كام التي يطلقها على يمكن أن تمر دون أن لخلافة النهائي إلى أن لا الإصلاحية السنية. أنه من الأهمية عكان

بعد تقديم تحديد للخلافة (مستعار في الظاهر من الماوردي) وتذكير سريع بتطور هذه المؤسسة، يطلق ابن باديس الحكم التالي على إلغاء الأتراك الخلافة: [لم يلغ الأتراك الخلافة من حيث معناها الإسلامي، بل ألغوا نظاما حكوميا خاصا بمم وقضوا على رمز وهمي كان يغري عبثا المسلمين ] (124).

يرى أن الخلافة قد أصبحت أداة بين أيدي قوى أوربية. ويستشعر الاستغراب لكون بعض القادة والعلماء المسلمين قد انقادوا في ركاب هذه القوى وبذلوا ما في وسعهم لإقناع إخوالهم في الدين بضرورة إحياء الخلافة. لكنه يصرح قائلا بأن الشعوب الإسلامية عما في ذلك الشعوب التي لا تزال تابعة لها قد خدعت في الماضي بحيث لم يعد في الإمكان إغراؤها مرة أخرى، حتى من قبل رجال يرتدون "العباءة والعمامة".

بعد هذه الاعتبارات العامة، يعالج الوجه المذهبي من المسألة. بالنسبة إليه يجب التمييز في الحياة الإسلامية بين وجهين: أحدهما سياسي وحكومي يهم كل شعب مسلم على حدى والثاني احتماعي وأخلاقي يهم المسلمين كافة. يذكر ابن باديس بأن الكاثوليكيين البعيدين بعضهم عن بعض من حيث نزعاهم السياسية ومصالحهم المادية يحتكمون بشكل المجمعي، فيما يتعلق بالمسائل الأخلاقية والدينية، إلى سلطة وحيدة هي سلطة البابا.

غير أنه فيما يتعلق بالإسلام، بعد الرسول، لا أحد يمكن النظر إليه بوصفه شخصا مقدسا، ولا أحد يمكن اعتباره معصوما. الأمر الذي يبطل الحلافة منظورا إليها كنوع من الباباوية. وعلى عكس ذلك لدينا جماعة المسلمين الباباوية. وعلى عكس ذلك لدينا جماعة المسلمين الذين هم رحال علم وتجربة والذين يجب عليهم دراسة شؤون المسلمين على أساس الشورى والحكم وفق مصالح وحير الأمة. ومن واحب جميع الشعوب الإسلامية السعي من أحل تأسيس هذه الجماعة التي يجب أن تتحاشى السياسة وأن تكون في مأمن من التدخلات الحكومية سواء الحكومات الإسلامية أو غيرها] (125).

وحسب تصور ابن باديس، تبدو الجماعة كنوع من الجمتمع الديني الدائم concile يقوم دوره على إشاعة الانسجام بين المذهب الاحتماعي والقانوني للإسلام وضرورات

الحياة المعاصرة من جهة، ومن جهة أخرى، السهر على المصالح الأخلاقية والحاجات الروحية للجماعة. ولكي تؤدي هذه المؤسسة دورها كاملا، يجب أن تكون مستقلة عن الدول.

وهكذا تصور ابن باديس حلا طريفا، عوض المؤسسة المأسوف عليها. وفي رده عن السؤال المطروح في صدارة افتتاحيته في الشهاب(126): "الخلافة أم جامعة المسلمين؟". يجيب بوضوح بإعلانه تفضيل الجامعة. وبينما كان رشيد رضا الذي طالب منذ 1922 بإحياء الجامعة ، دون أن يسند لها سوى دور استشاري في حدمة دولة إسلامية توحيدية. ذهب ابن باديس إلى أبعد من ذلك باقتراحه حلا يضرب صفحا عن الخلافة الشرعية وبكل نظام سياسي آخر توحيدي قد يحكم بحموع البلدان الإسلامية. فبالنسبة لزعيم الحركة الإصلاحية الجزائرية، فإن المجلس الجماعي الدائم الذي يتصوره يكون وريت الوظائف الدينية والأخلاقية للخلافة بينما الوظائف السياسية والإدارية لهذه الخلافة تضطنع الوظائف اللمياسية والإدارية لهذه الخلافة تضطنع بالنسبة لكل شعب دولة حاصة.

هذا الحل الباديسي، الجرئ والواقعي في آن واحد، يبين بأن صاحبه لم يعد يؤمن بإمكانية بعث الخلافة. كما أن ابن باديس لم يعد يؤمن بأنه يمكن بالفعل تصور وحدة العالم الإسلامي (الوحدة السياسية للعالم العربي نفسها كانت تبدو له من قبيل الأوهام)، وفي السطور الأخيرة من الافتتاحية المذكورة أعلاه، يعرب ابن باديس عن جوهر رأيه (127):

[ أعربت عن هذا الرأي لفضيلة شيخ الأزهر ولكنني لم أتلق أي جواب](128)

إننا إزاء موقف غاية في الوضوح. وبهذا يمكننا القول أن ابن باديس لم يكن مي الأنصار المتعصبين لجامعة إسلامية حسود. فلم يكن يناضل لصالح بعث الخلافة فحسب بل كان أيضا يرى أن المسلمين لن يجنوا أي شيء من وراء بحثهم عن مركزة سياسية على الأقل من حيث نموذج الدولة التوحييدية. ولئن كان يستخدم طواعية صيغة الجامعة الإسلامية لاسيما عندما يدعو إلى فضائل الحج الذي يرى بأنه رمز الوحدة الإسلامية

بامتياز (129)، فإن الإسلامي. فهو يسـ الإسلام.

لا شيء يمكن هذه الصيغة التي يقة الإسلامية هو وحد الناس](130)

وهكذا تتراءى أبعد ما تكون عن لإمبريالية جديدة.

لا يقتصر المذه يتجاهل كل ما هو للحاجات البيداغوج حزئيا، فإنه مع ذل الإصلاحيون ليست تيارات فكرية مشتر حيث الوضع أو الضحيات في المقام الأساس من التيار المفتى المعلى وشد رضا، فا التفاء آثار المفتى المص

أخلاقية والحاجات ، تكون مستقلة عن

عليها. وفي رده عن حامعة المسلمين؟"، عامعة المسلمين؟"، قالب منذ 1922 أنه إسلامية توحيدية، عن الخلافة الشرعية مية. فبالنسبة لزعيم صوره يكون وريث لهذه الخلافة تضطلع

صاحبه لم يعد يؤمن بالفعل تصور وحدة ه من قبيل الأوهام). باديس عن جوهر

جواب] (128) باديس لم يكن من بث الخلافة فحسب، مركزة سياسية على لواعية صيغة الجامعة مز الوحدة الإسلامية

بامتياز (129)، فإن هذه الصيغة لا تكتسي عنده معنى التجمع أو إعادة بناء العالم الإسلامي. فهو يستخدمها خاصة بمعنى التقريب بين الشعوب الإسلامية وتآلفها في الإسلام.

لا شيء يمكن أن يكمّل معالم هذا التصور الباديسي للحامعة الإسلامية أحسن من هذه الصيغة التي يقترحها علينا مدير الشهاب: [يجب أن نعلم بأن ما نقصده بالجماعة الإسلامية هو وحدة قلوب المسلمين من أجل المحبة والخير لصالحهم ولصالح جميع الناس] (130)

وهكذا تتراءى لنا الجامعة الإسلامة الباديسية كإعداد إسلامي للترعة الإنسانية وهي أبعد ما تكون عن أي نوع من أنواع العقيدة السياسية كما أنما لا تعبر عن أي تطلع لإمبريالية جديدة.

#### lumanisme الرعة الإنسانية VI

لا يقتصر المذهب الثقافي للحركة الباديسية على المسائل الجزائرية المحضة كما أنه لا يتجاهل كل ما هو غريب عن العروبة. ورغم أن هذا المذهب كان يستجيب أساسا للحاجات البيداغوجية للتنظيم الإصلاحي الذي حاول تنوير الشعب الغارق في الجهل جزئيا، فإنه مع ذلك منفتح على أصداء العالم. ذلك أن الثقافة التي كان يسديها الإصلاحيون ليست جزائرية صرفة بل هي عربية إسلامية. وبوصفها كذلك، فهي تستلهم تبارات فكرية مشتركة للعالم الإسلامي الذي هو نفسه منفتح بشكل واسع سواء من حيث الوضع أو الضرورة على حضارات الشرق والغرب.

■ لكن، في المقام الأول، يستمد المذهب الثقافي للحركة الإصلاحية الباديسية مصدره الأساس من التيار الإصلاحي السوري والمصري. ورغم انتصار ابن باديس وأصحابه لتعاليم رشد رضا، فهم كثيرا ما يستحضرون حجة محمد عبده الأخلاقية. ومع رفضهم اقتفاء آثار المفتي المصري الكبر في المجال اللاهوئي، فإلهم يحيون فيه المفكر الإسلامي الوفي

للسلف ولكن المنفتح على العالم الحديث ومثل الإسلام الموسوم بالتسامح والترعة الإنسانية(131).

• إن الإصلاحيين الجزائريين، رغم تأثرهم قبل كل شيء بالإيجاءات الثقافية المشرقية والذين حكم على جلهم بالاغتراف من مصادر العروبة ليس إلا، فلم يكن في مقدور مالصدود تماما عن الأفكار التي كانت تحملها الثقافة الفرنسية والتي كان وسطهم مشه على، من بين هذه الأفكار الفرنسية، نحتفظ بمبادئ "89"الكبرى وكذا الشعار الجمهور؟ التي كان الإصلاحيون يستشفون فيها القيم الإسلامية الأصيلة (132). كان لهم عن الروح الفرنسية تصور مثالي، وكانوا يستشعرون النعاطف الآمن إزاء شعب فرنسا وإعجاد ودودا إزاء بعض أفضل ممثليها (133) وكانوا يصرحون بألهم لن يخيب ظنهم أبدا في أفرنسا الديمقراطية" (134).

- \* غير أن موقف الاستقبال هذا إزاء فرنسا (ومن ورائها إزاء الغرب) لم يكن خالبا من التحفظ. ذلك أن عبقرية أوربا لم تنس الإصلاحيين بعض وجوه الحضارة الغربية كي يشجبون تأثيرها السلبي على شبيبة بلادهم. فبقدر ما كان الإصلاحيون معجبين باشفه العلمي والتقني للغرب، كانوا هيابين من سلوكاته. ينم مذهب الإصلاحيين عن معارضة جمة وعصية للأخلاق العملية للأوربيين، وهي أخلاق مسؤولة في نظرهم عن التسبب الذي أخذ يغشى سلوكات الجزائريين و"التمرد على الإسلام" (135).
- وهذه التحفظات نفسها نجدها عند الإصلاحيين إزاء ممثلي المسيحية في الجزائر الذين و يكونوا يبدون لهم، دائما، أوفياء لتعاليم المسيح. عند حديثهم عن المسيح، كالإصلاحيون يحيلون أساسا على الكنيسة الكاثوليكية الوحيدة التي تمثل في نظرهم وحم المسيحية الحي. ذلك مع كوهم واعين بوجود نشاط تبشيري بروتستانتي في القبائل، في الإصلاحيين لم تكن لديهم سوى فكرة غامضة عما يمكن أن تكون عليه الحبيث البروتستانتية الفرنسية بالجزائر. والحال أن هذه الجاليات لم تكن تجلب كثيرا اهتمال المسلمين وكانت تعد في نظرهم ذات عدد تافه (136).

رغم التشابحات والبروتستانتية (137)

بالقضايا المسيحية بحا. فضولا خاصا بالدين بالكنيسة الكاثوليكية

فهذه الكنيسة ك

جديرة بالاهتمام كم الكاثوليكية كنوع من أن يغفروا لها دعمها باسم المسيح لصالح ا

تتعلق مآخذ الإه

مما تتعلق بانشغالات دالة على مزاج سي مبادرات تعد حارحة عداوة ضد الكاثوليك في المقام الأول هو تأ الجزائريين. وأكثر مر حل رجال الدين والم وحدة تنظيمها وانسه يبدو لنا الموقف

فلما كان الإصلاحي

عدوانية إزاء رجال

م بالتسامح والنزعة

ت النقافية المشرقية، م يكن في مقدورهم كان وسطهم مشبعا أدا الشعار الجمهوري . كان لهم عن الروح عب فرنسا وإعجابا يخيب ظنهم أبدا في

 ب) لم یکن حالیا من لحضارة الغربیة کانوا نیون معجبین بالتقدم سلاحیین عن معارضة نظرهم عن النسیب نظرهم عن النسیب

ية في الجزائر الذين لم عن المسيح، كان تمثل في نظرهم وجه سانتي في القبائل، فإن تكون عليه الجاليات تحلب كثيرا اهتمام

رغم التشابحات اللافتة بين المواقف الأساسية للحركة الإصلاحية السلفية والبروتستانية (137) وهي تشابحات قد ذكر دون شك الإصلاحيون أصدقاءهم العارفين بالقضايا المسيحية بحا، فإن لا ابن باديس ولا أصحابه أبدوا في أي لحظة من اللحظات فضولا خاصا بالدين المصلح (138). في الواقع، كانوا يشعرون بألهم معنيون أكثر بالكنيسة الكروتستانتية.

فهذه الكنيسة كانت تمثل في نظر الإصلاحيين المسيحية الغالبة وكانت تبدو لهم أيضا جديرة بالاهتمام كما السنية في الإسلام. وفضلا عن هذا، كان المسلمون ينظرون إلى الكاثوليكية كنوع من التزكية المعنوية للسياسة الاستعمارية. لذا، كان من الصعب عليهم أن يغفروا لها دعمها لمصالح الأوربيين في الجزائر وتبرئة ذمة السلطة الفرنسية بدل التدخل باسم المسيح لصالح تطلعات السكان الأهليين (139).

تتعلق مآخذ الإصلاحيين على الكنيسة الكاثوليكية للجزائر باعتبارات سياسية أكثر مما تتعلق بانشغالات دينية. نقف في الكتابات الإصلاحية، هنا وهناك، على ردات فعل دالة على مزاج سيء من مبادرات خرقاء إن كثيرا أو قليلا للإكليروس المحلى وهي مبادرات تعد حارحة لشعور المسلمين (140). لكن بوجه عام، لا يظهر الإصلاحيون أي عداوة ضد الكاثوليكية (ولا ضد اليهودية) بوصفها كنيسة أو مذهبا (141). إن ما يعنيهم في المقام الأول هو تأثير الكاثوليكية السياسي ولاسيما نشاطها التبشيري في بلاد الإسلام (142). لفذا لا نعثر على أي نزعة حلية معادية للكاثوليكية أو المسيحية لدى الإصلاحيين الجزائريين. وأكثر من هذا، نشعر لديهم بنوع من الإعجاب بسخاء وروح التضحية لدى حل رجال الدين والمبشرين المسيحيين (143) وحتى تعاطفا كتوما مع الكنيسة التي تلفت وحدة تنظيمها وانسجامها انتباه المرء لا محالة (144).

يبدو لنا الموقف الإصلاحي إزاء المسيحية في المحصلة وكأنه موسوم بميسم الاعتدال. فلما كان الإصلاحيون غير ميالين فيما يبدو للترعة التبريرية الدفاعية، فلم يظهروا أية عدوانية إزاء رجال الكنيسة بوصفهم كذلك. ومن ثم فإن مآخذهم كانت موجهة

بالأحرى للشخصيات الدينية المسبحية التي كانت توهمهم بألها "تخلط السيات بالأحرى للشخصيات الدينية المسبح قلبا مفعما بالأحاسيس الاستعمارية (146). وحارج تأثيرها السياسي الممكن، لم تكن الكنيسة تستثير مخاوف خطيرة لدى الإصلاحيين، الديل لم يكونوا قط يتخوفون من نشاطها الديني أو حتى الثقاني. كانوا على يقين بأن سلطه على الساكنة الإسلامية تافه.

• في مقابل ذلك، كانوا يستشعرون المخاوف الجمة من صنيع المدرسة الفرنسية المسؤولة في نظرهم على تجريد جزء هام من الشبيبة الجزائرية ذات الأصل الإسلامي من النات déculturation. صحيح ألهم لم يرفضوا من وجهة قبلية بحموع الثقافة الفرنسية ولا أي إسهام ثقافي للغرب بوجه عام. بل كانوا يعتزمون، بدل الخضوع لهذا الإسهام النات خضوعا أعمى، امتلاك أفضل عناصره أي الأكثر مطابقة مع ثقافتهم الشخصية والأكثر استجابة للترقية الفكرية والاجتماعة لجماعتهم.

لم يكن الإصلاحيون يقبلون من النقافة الفرنسية (ومن ثم النقافات الغربية) والتعليم العلمي والتقنيات وفكر أفضل "الفلاسفة" (147). بالنسبة للبقية، كانوا يعتقدون لهم منه ما يكفي. ولما كانوا فحورين بتراثهم الثقافي وواعين بالإسهام العربي الإسلامي تقدم الحضارة البشرية وب "وهبة الإسلام بالوصية" (148) شعروا بأهم مؤهلون للاعتقد بأن القم الإسلامية تعني جميع الناس وأن الإسلام ذو وجهة عالمية. وقد عبر ابن باديس عمده الفكرة بنبرة رسولية في تصريح رسمي: [ بسم الله الرحمن الرحيم، 1. الإسلام مو دين البشرية الذي لا تسعد إلا به "(149).

لذا صرح ابن باديس غير مرة بأن السعي من أجل الإسلام إنما هو السعي من حرال البشرية جمعاء والسعي من أجل الوطن الجزائري هو السعي من أجل خير الناس حميد هذا البحث عن العالمية عبر الواقع المدال البحث عن الترعة الإنسانية عبر الواقع المدال واليومي يؤكد عليه ابن باديس بصوت مدو فيما يشبه البيان المؤثر عنوانه [ما الغاية حياليومي يؤكد عليه ابن باديس بصوت مدو فيما يشبه البيان المؤثر عنوانه [ما الغاية حياليومي يؤكد عليه ابن باديس بصوت مدو فيما يشبه البيان المؤثر عنوانه [ما الغاية حياليومي يؤكد عليه ابن باديس بصوت مدو فيما يشبه البيان المؤثر عنوانه [ما الغاية حياليومي يؤكد عليه ابن باديس بصوت مدو فيما يشبه البيان المؤثر عنوانه [ما الغاية حياليومي يؤكد عليه ابن باديس بصوت مدو فيما يشبه البيان المؤثر عنوانه [ما الغاية حياليومي يؤكد عليه ابن باديس بصوت مدو فيما يشبه البيان المؤثر عنوانه [ما الغاية حياليومي يؤكد عليه ابن باديس بصوت مدو فيما يشبه البيان المؤثر عنوانه [ما الغاية حياليومي يؤكد عليه ابن باديس بصوت مدو فيما يشبه البيان المؤثر عنوانه [ما الغاية حياليومي يؤكد عليه ابن باديس بصوت مدو فيما يشبه البيان المؤثر عنوانه [ما الغاية حياليومي يؤكد عليه ابن باديس بصوت مدو فيما يشبه البيان المؤثر عنوانه [ما الغاية حياليومي يؤكد عليه ابن باديس بصوت مدو فيما يشبه البيان المؤثر عنوانه [ما الغاية حياليومي يؤكد عليه ابن باديس بصوت مدو فيما يشبه البيان المؤثر عنوانه المؤثر المؤثر المؤثر الغاية المؤثر الم

وجودي؟ إن خليل هذه الو: (425) يقول ا غر ونزعة أنا: بالدين الوحيد حميع الأوطان، (427) أجيب ربتغي... (28) عميع أعراقها،

يطرح تص هذا التصويح يو حرع من الشه إصلاحية لم حزائرية الضيق بالفعل، و

شخص واحد

ه الاستقلال و

وتمعزل عن السحصمة، كان الحضمة، كان الحضمة خزائر المسلمة الحصص. أمام الج

بأنها "تخلط السياسة مارية (146). وحارج دى الإصلاحيين، الذين على يقين بأن سلطانها

رسة الفرنسية المسؤولة للسلامي من الثقافة الثقافة الثقافة الثقافي علما الثقافي علما الثقافي فتهم الشخصية والأكثر

الثقافات الغربية) سوى لبقية، كانوا يعتقدون أن لبهام العربي الإسلامي في المأهم مؤهلون للاعتقاد وقد عبر ابن باديس عن الرحيم، 1. الإسلام دين

إنما هو السعي من أجل أجل خير الناس جميعا. انسانية عبر الواقع المباشر لؤثر عنوانه [ما الغاية من

وجودي؟ ] إن غاية وجودي هي الإسلام والجزائر(150). يبدو لنا أنه من الأهمية بمكان تحليل هذه الوثيقة :

(425) يقول ابن باديس ما معناه: ربّ معترض يقول إن تصريحي هذا ينطوي على قصر نظر ونزعة أنانية وإرادة بذل أقل جهد ممكن ورغبة في عدم الإفادة. ذلك أن الإسلام ليس بالدين الوحيد في العالم، والجزائر اليست الوطن الوحيد. إن للناس واحبات أتحلاقية إزاء جميع الأوطان، وأخيرا إن الأديان جميعا تستحق الاحترام.

(427) أجيب بأن حدمة البشرية بتنوعها العرقي والجغرافي والثقافي والفكري هي ما نروم ونبتغي... (428) إن إعمال النظر في الإسلام جعلنا نقتنع بأنه الدين الذي يشرف البشرية بجميع أعراقها، كما أنه الدين الذي يقيم المساواة والأخوة بين جميع هذه الأعراق، ويدعو جميع الأمم إلى الطيبة والكرم المتبادلين، ويقيم التضامن بين جنس البشر وأن ما يسيء إلى شخص واحد كمن أساء للبشرية كافة، ويعترف بالديانات الأحرى ويضمن لمن يدينون بما الاستقلال في شؤون دينهم، كما يعترف بتنوع القوانين البشرية... (151).

يطرح تصريح ابن باديس الهام إذن مبدأ نزعة إنسانية تستمد جوهرها من الإسلام. هذا التصريح يستعيد ويوضح أحد توابت المذهب الباديسي. وبما أننا نسلم بصدق هذا النوع من الشهادة (وكل كتابات ابن باديس تؤكد ذلك) فإننا ندرك بأن زعيم الحركة الإصلاحية لم يكن يترك المشاكل الصغيرة تطغى عليه وكان يحسن تجاوز إطار الحياة الجزائرية الضيق لينظر عاليا وبعيدا.

بالفعل، وبمعزل عن الحرب الصغرى التي كان يتعاطاها المرابطيون والإصلاحيون وبمعزل عن السجالات التي لا تنتهي بين جمعية العلماء والتكتلات والأوساط السياسية الحصمة، كان ابن باديس يرى أنه من الضروري بمكان الإصغاء إلى العالم وإسماع صوت الجزائر المسلمة في الحارج. هذا الصوت كان يريده واضحا وخلوا من أي حقد أو تعصب. أمام المجتمع الأوربي بالجزائر، على عتبة الغرب المسيحي، كان ابن باديس يجتهد

أيضا في تمثيل الفكر الإسلامي تمثيلا مشرفا قصد إقناع غير المسلمين بأن الترعة الإنسانية ليست حكرا على الحضارة الأوربية.

"صحيح أن نبرة ابن باديس لم تكن بالضرورة نبرة جميع أعوان الدعاية الإصلاحية فهؤلاء الأعوان المنخرطون في الغالب في وسط سوسبولوجي قاس والمعرضون لعدوانية الإدارة والرأي العام الفرنسيين وكذا إلى المعارضة الدينية القوية للتنظيمات المرابطية كاو غير قادرين على التحلي دائما برباطة الجأش كما يليق دائما بالمبشرين ورجال الله. ففي الحرب الصغيرة التي كانوا يخوضونها ضد خصومهم الكثيرين وجد الإصلاحيون أنفسهم في كثير من الأحيان تحت إغواء الرد على السيئة بمثلها وعلى التعصب بالتعصب. وبما أهم ليسوا بقديسين يتناسون أحيانا مبادئهم الكبرى مبادئ العدالة والأخوة أمكنهم مشاطرة بحصومهم العداوة الجمة.

ومن ثم لا يليق بنا البحث في هذا المستوى عن روح المذهب الإصلاحي. فيست الروح نعثر عن ترجمالها المكتمل في الشهاب ونبرتها الحقيقية في كتابات ابن باديس. فيست الزعيم الإصلاحي كان منشغلا حقا بالأصالة الإسلامية. وكان حريصا على نوعية الخطاب(152). لم يكن يسعى إلى جلب تعاطف الأوساط غير الإصلاحية فحسب في كان يروم أيضا من خلال تقديم الأسوة الحسنة تربية أتباعه أنفسهم وتزويدهم بروح القسط le goùt de la mesure وروح الحقيقة والنسامح.

ورغم أنه كان مشبعا بحقيقة مؤداها أن "أفضل جهاد هو الحط من العدة المنافقين"أي المرابطين المزيفين، فقد كان ينظر إلى محاربة المرابطيين من حيث هي تقية أخوي. يقول في هذا الباب: [ المرابطون إخواننا في الدين ونحب لهم ما نحبه الأنف ولهذا ندعوهم إلى كتاب الله وسنة رسوله وسنة السلف الصالح] (154)

• إن إعلانات ابن باديس عن التسامح عديدة جدا ومن ثم يستحيل ذكرها جميعا في هـ الفصل. تظهر الفكرة القائلة بضرورة اتخاذ موقف سليم ومتسامح إزاء كل جماعة بحية وأي دين في كتابات ابن باديس كلازمة. فلما كان معارضا لأي نوع من التعصب فق

كان كذلك بأنه يحارب بأن تتفهمه يدعو صارخ ودون أن باديس بالطاب يتين(158) يح الأسس الدينية هكذا يتب تصوراته الثقاف بقناعة هي من

أو شكلا من أ

الإصلاحي بسب 1936) وخاصا باديس يقوم بمن

اللحظة ويفقد الرأي الأوربي و

وهكذا ر

بأن الترعة الإنسانية

الدعاية الإصلاحية. والمعرضون لعدوانية مات المرابطية كانوا ن ورجال الله. ففي لإصلاحيون أنفسهم بالتعصب. وبما ألهم ومناطرة

الإصلاحي. فهذه ت ابن باديس. فهذا حريصا على نوعية صلاحية فحسب بل هم وتزويدهم بروح

ر الحط من العلماء من حيث هي تقويم لهم ما نحبه لأنفسنا.

, ذكرها جميعا في هذا إزاء كل جماعة إثنية نوع من التعصب فقد

كان كذلك حيال العنصرية (155). لقد كان وهو يحارب بقوة ضد الاستعمار، مقتنعا بأنه يحارب شكلا مشينا من السياسة الأوربية ليس إلا وكان في الوقت نفسه يمني النفس بأن تتفهمه "فرنسا الديمقراطية" (156). أبى لنا والحالة هذه أن نشك في صدقه حين يدعو صارخا إلى سقوط الفكر الاستعماري وانتصار الفكر الانساني وانتشاره (157).

ودون أن يخفي انتماءه إلى الأسرة الإثنية والثقافية التي تصدر عن العربية، يتباهى ابن باديس بالطابع البريء لمثل هذا التباهي لأنه مفعم بأحاسيس إسلامية، ومن خلال بيتين(158) يحيي الشعب الجزائري الذي يتصوره كعامل سلام بالنسبة للبرية بسبب الأسس الدينية لمثله السياسي.

هكذا يتبدى بأن الانشغالات الإنسانية لابن باديس تتقاطع في كثير من الأحيان مع تصوراته الثقافية والسياسية. هذه الانشغالات الإنسانية تبدو لنا معيشة بقوة ومعبرا عنها بقناعة هي من الشدة بحيث من التعسف بمكان النظر إليها بوصفها تأثرا بذائقة تلكم الفترة أو شكلا من أشكال المحاملة إزاء الجمهور الجزائري المتشبع بالأفكار الفرنسية.

• إن تأكيدات ابن باديس الإنسانية تعبر في الظاهر عن أحاسيس أصيلة للمصلح القسنطيني. لكن هل تعكس فقط وجهة شخصية؟ في الواقع يمكن أن نستشف فيها نية تبريرية وكذا انشغالا سياسيا داخليا. ذلك أن الخلافات قد أربكت صفوف الحركة الإصلاحية بسبب قضية العقبي كحول وضربات الإدارة المتكررة الموجهة للتنظيم الإصلاحي بسبب الالتزام السياسي البين للحركة هذه (انطلاقا من المؤتمر الإسلامي لجوان الإصلاحي بعد إنحفاق حكومة الجبهة الشعبية (159). كل هذه الأحداث جعلت ابن باديس يقوم بمناورة لتقويم وتنشيط الجهاز الإصلاحي.

وهكذا راح يبحث عن نفس ثان لتنظيمه الذي خشي أن يتورط في خصومات اللحظة ويفقد حركيته الثقافية والروحية. حاول أن يرفع من صيت وشأن حركته في نظر الرأي الأوربي وإبطال شكوك التعصب التي كان يرميها به. أخيرا، سعى إلى تقليم الإسلام

في وجه حسن ومرض أملا في أن يستميل القلوب اللامبالية والمرتابين وجميع الشبان المسلمين الذين أغوتهم الحضارة الأوربية.

فذا الغرض، تبنى خطاب الحواريين الحقيقي ممجدا الغايات النبيلة وداعيا إلى مكارم الأخلاق وحاثا إخوانه في الدين إلى التحلي بالتسامح والإنسانية في عملهم وسلوكهم.

إن الإنسانية التي يلقنها ابن باديس ليست في الواقع تنصلا من الإنسانية الغرية والمسيحية. كما لا يتعلق الأمر بصيغ غامضة من شألها طمأنة المنقفين وإغواء السذج. يلقن ابن باديس بأن الإنسانية الحقيقية تبدأ بالتفاني الكلي للوطن الذي هو تمثل موضوعي للبشرية الحية.

إن الإنسانية الباديسية، رغم أن ذلك قد يبدو مفارقا، تفضي لا إلى نوع من العالمية الوحدانية cosmopolitisme sentimental بل إلى التأكيد المتشدد على الواجبات الشخصية إزاء الوطن الأصغر الذي هو جزء البشرية المتاح أكثر للفرد والذي يتضامن معه بشكل مباشر.

يبدو أن ابن باديس لا يعنى بالإنسانية إلا لكي يقيم شرعية تفانيه بشكل جيد لصاخ الوطن الجزائري في جميع المجالات التي يمكن لنشاطه أن يؤتي ثماره فيها. يقول في هذا الباب ما معناه: إننا نحب بلادنا التي نعدها حزءاً من البشرية، ونحب من يحبها ويخدمها، وإننا ضد كل من يعاديها أو يسيء إليها(160) ها نحن إذن إزاء مذهب ينم عن تبصر جم وعن حرص قوي على خدمة الوطن الجزائري أولا.

لا يغفل ابن باديس أبدا البلاد الجزائرية. فحبه الجمّ للجزائر هو الذي يفسر الأوجه المختلفة لمذهبه الثقافي الذي استعرضنا أفكاره الكبرى. كما أن حبه الجم للجزائر هو الذي ألهم النشاط المتعدد الأوجه للحركة الإصلاحية برمتها، هذه الحركة ذات الجوهر الديني المكونة أساسا من رجال الدين والتي لم تحجم عن الاهتمام بالقضايا الاجتماعية والثقافية أو حتى القضايا السياسية لجزائر العشرينيات والثلاثينيات.

## هوامش الفصل اأ

(1) نسحل عرضا كم كا رشيد رضا يعتقدون اعتقا في الممارسة الدينية وحتى انحمدي ميؤدي بالمسلمية (2) أنظر وجهة النظر الف أe, dans AF.

(3) انظر اعلاه، ص 34 (4) انظر اعلاه، ص 44 (5) حول العميل المدر المتالات المتصمة للحر Algérie et la nationalisme à M.A Kssous, des et réalités Monde, 1947; انظر اعلاه، ص 9 (6) انظر المهادة م ع عددها (في 1934) عددها (في 1934)

حركته، وقد تمكن ابن بعد أن حاربوا تعليمنا (9) مثلا: أ) "مرسوم الدولة، والمراقبة اليقظة

(8) نسجل المشاركة

#### هوامش الفصل السادس

(1) نسحل عرضا كم كان المذهب الإصلاحي للسلفية مشبعا بالترعة المثالية. كان ابن باديس وأصحابه وكذا قائدهم الفكري رشيد رضا يعتقدون اعتقادا قويا أن جهل المذهب الإسلامي الحقيقي كان إلى حد كبير مسؤولا عن الرداءة التي كانوا يأسفون لها في الممارسة الدينية وحتى في أخلاقيات إخوائهم في الدين. كانوا يعتقدون صادقين أن الفهم السليم للمحتوى القرآبي والمذهب المحمدي ميردي بالمسلمين ورعا حتى غير المسلمين إلى أن يصبحوا أتباع الرسول الأوفياء.

(2) أنظر وجهة النظر الفرنسية في هذا الصدد :

J.Des^parmet, "Naissance d'une histoire nationale" de l'Algérie, dans AF, janv. 1933, p.11-12

(3) أنظر أعلاه، ص 83-84.

(4) أنظر أعلاه، ص 104.

(5) حول العمل المدرسي للإصلاحيين الجزائريين، لا توجد مع الأسف أي دراسة شاملة. ومن غير المجدي الإشارة هاهنا إلى J.Ladreit المخصصة للحركة الإصلاحية والتي تحتري على بعض التفاصيل والإشارات الجزئية حول المسألة. أنظر: J.Ladreit الإحدادية والتي تحتري على بعض التفاصيل والإشارات الجزئية حول المسألة. أنظر: Lacharrière, "L'eneignement élémentaire des Indigènes en Algérie et la question des écoles coraniques", dans AF, juil. 1938; id. "Le nationalisme à l'école indigène en Tunisie et en Algérie", dans AF, fév. 1935; M.A Kssous, La vérité sur le malaise algérien, p.27,90; G.Mesud, Incertitudes et réalités من حانب الحركة الإصلاحية، أنظر الشهاب، فيفري algériennes, Paris, éd. Du Monde, 1947; الزيل، حويلية، نوفير، سبتمر 1931، والشيخ الإبراهيمي، عيون البصائر، ص 225–254.

(6) انظر أعلاه، ص 169.

(7) أنظر شهادة م.ع. كسوس: "لكن لا يجب الاعتقاد بأن هذه المدارس كانت عديدة وأن التلاميذ يختلفون عليها. ربما كان عددها (في 1934) عشرة وتضم ألف مستمم (المرجع السابق، ص 90).

(8) بسجل المشاركة الآخذة في التعاظم للمرابطين (حاصة في القبائل ووادي سوف وتيارت) في التجديد الثقائي الدي استثارته حركته، وقد تمكن ابن باديس أن يكتب في بداية 1936: إن من بن أجمل تجلات انتشار الإصلاح ونجاحه الواسع أن حصومنا بعد أن حاربوا تعليمنا بوضع عتلف العقبات، لم عد يرغبون في الظهور في أعين الأمة إلا بمظهر المعلمين. الشهاب، أفريل 1935. (9) مثلا: أن "مرسومي ميشال" (فيفري 1933) القاضيين بمنع الدعاة الإصلاحين من تناول الكلمة في المساجد التابعة لأملاك الدلمة، والمراقبة البقطة لمختلف نشاطات الإصلاحيين ...

ابين وجميع الشبان

وداعيا إلى مكارم
 لهم وسلوكهم.
 الإنسانية الغربية
 ين وإغواء السذج.

، هو تمثل موضوعي

إلى نوع من العالمية دد على الواجبات والذي يتضامن معه

بشكل جيد لصالح فيها. يقول في هذا من يحبها ويخدمها، ب ينم عن تبصر جم

الذي يفسر الأوجه به الجم للجزائر هو الحركة ذات الجوهر بالقضايا الاجتماعية

- (10) الشهاب، حريلية 1934 وأوت 1934، ص 433 (قائمة المعلمين الـــ13 اللـين تحصلوا على شهادة تماية الدراسة بمعامع الزيترنة).
- (11) المرحلة الأولى لردة الفعل هذه تميزت عرسوم 13 حانف 1938...الذي عزز المراقبة الإدارية على "الجمعيات والنوادي"للصرح بما قانونيا المخضاعها للترخيص المسبق لتقدم مشروبات غير كحولية لمشتركيها. هذا التدبير الخاص بالجزائر شعر به الإصلاحيون كنهديد مباشر لنواديهم الثقافية. الشهاب، ماي 1939، ص 192.
- (12) وهذا حال مدرسة تلمسان الحرة التي كان يشرف عليها البشير الإبراهيمي. هناك مدارس أعرى حكم عليها بالإغلاق بناء على مرسوم آخر بتاريخ 13 جانفي 1939...يقصى بتعزيز شرطة "المؤسسات الخطيرة وغير الصحية وغير اللاتقة".
- (13) . JORF, 15 mar 1938, p.3071 هذا المرسوم أثار ردات فعل عنيفة بين الإصلاحيين (الشهاب، جوان 1938) وكذا بين المنتخبين المسلمين المشجعين للتعليم الخاص للغة العربية. وقد حرى نقاش في هذا الموضوع في المندوبيات المالية (احتماع 15 حوان )...
  - (14) أنظر مثلا الشهاب، ديسمبر 1937، ص 452-453: نشيد الشباب ذر الطابع العسكري لمحمد العيد.
    - (15) الشهاب، فيقري 1930، ص 38.
- (16) غمر تنظيم تعليم العربية الحر عزة تفس الإصلاحيين الذين رغم المظاهر، كانوا يشعرون بالدونة أمام الكنيسة الكاثوليكية في الجزائر وكانوا يسعون إلى محاكاة نشاطها التربوي والبيداغوجي....
  - (17) الشهاب، نيفري 1930، ص 3839.
- (18) تحيل الشهاب على المادتين 70 و 71 من مشروع ميزانية السنة الماضية (1929) اللتين تنصان على إسناد أملاك لم تتلقيد بعد الكنيسة للحمعيات الإثنيق عشرة ، وإرجاع حق الأبرشيات التبشيرية في امتلاك مؤسسات التعليم في فرنسا. أنظر:
  A.Dansette, Histoire religieuse de la France contemporaine, p.73
- (19) وهذا ما ينافض تمم الرهاب من الثقافة الفرنسية francophobie التي تطلق أُحيانا على الإصلاحيين الجزائريين. أنظر لاحقا موقف هؤلاء من مسألة الثقافة المزدوجة.
- (20) هذه الإشارة لا تطابق المعطيات الرسمية. فعدد التلاميذ المسلمين الذين يرتادون المدارس الأهلية والمدارس الابتدائية الأورية التابعة للتعليم العام كان يقدر ب 63029 بالنسبة لسنة 1929 و67029 لسنة 1930... وكان عدد التلاميذ ( سر التعدرس في الفترة نفسها قرابة 900000 ...
- (21) الامتحانات الأولى لشهادة الدراسة الابتدائية العربية في الجزائر تمت في لهاية السنة الدراسية 1930 في احتفائية رسمية. أنظر عرض الشهاب نوفمبر 1930، ص 628-632. . .
- (22) جمعية العلماء (انطلاقا من 1931) اكتفت برسم الخطوط الكبرى ليرنامج أساسي للمدارس الحرة أمالا في أن يتبع من قس مجموع المعلمين الذين يصدرون عن سلطتها. هذا البرنامج كان يتضمن ثلاث شعب:
- أ) الشعبة الدينية : رسالة أي زيد القيرواني...تفسير مبسط مع مبادئ في الفراءات القرآنية، محموعة من الأحاديث، مختصر سوة الرسول ﷺ.
  - ب) الشعبة اللعوية: كتاب الأجرومية، مبادئ في الصرف، مختارات من الشعر والنثر.
  - ج) الشعبة الحرة: مبادئ الحساب، الجغرافية، الفرنسية. أنظر الشهاب، أوت 1931، ص 494-495.
- (23) كانت المدارس الحرة تابعة رسميا لا للهيئة المركزية للحركة الإصلاحية بل للوحدات الإصلاحية المحلية التي كان لها وحود شرعى تحت تسميات من قبيل: جمعية التربية والنعابم.

organiation de

(24) أنظر أعلاه ص 9 (25) الشهاب، أكتربر

الدراسات وطرائق التعليه

(26) حول النطور الدا:

endications, ce

- (29) الذي أطلق عليه غ (30) كان محمد عبده .
- أنظر : التاريخ، 1، ص 4 (31) تحت عنوان "مع
- 541542) وخلص إل
- ركتاباتها كما يجب على ه
- (32) كهذا العالم الذي ه
- (33) مثل خريجي المدارم
- (34) الشهاب، ماي 30 لتكوين الفرنسي.
- (35) الشهاب، 17 أوت
- (36) الشهاب، أفريل 08 (37) إشارة إلى البرامج ال
- (38) الشهاب، أوت 35
- (39) نفس الموقف الواقعي
- شانوي والتعليم العالي الف تحتلها شهادات التعلم العالم
- ice, I, p.180 (40)
- ر41) الشهاب، جويلية 5
- عامة (العربية) والجزء الأو
- (42) في عمل آخر كنا
- n Algérie, p.627 (43) حول عروبة الإصلا
- رك.) مون مروب برك. والموت" ماي 1931، ص
- ديسمبر 1931، ص 84

(24) أنظر أعلاه ص 159.

(25) الشهاب، أكتوبر، 1931 (الافتتاحية) : إصلاح التعليم في الزيتونة (يقترح ابن باديس بعض الإصلاحات التي تحس تنظيم اللراسات وطرائق التعليم في صلب الزنونة)...

(26) حول النطور الداخلي للزيتونة، أنظر محمد الفاصل بن عاشور: الحركة الأدبية والفكرية...ص 154

(27) La Défense, n°88, 3 jan. 1936, p.1 sous le titre: "Nos revendications, ce que nous dit le Cheikh Abdelhamid Ben Badis"

(28) Délégation Générale du Gouvernement en Algérie, L'organiation de l'enseignement de la langue arabe en Algérie, Alger, 1961, 49 p.

(29) الذي أطلق عليه عُداة الحرب العالمية الثانية اسم "معهد ابن باديس"والذي ظل يعد الطلبة الجزائريين للزيتونة والأزهر.

(30) كان محمد عيده يرى من جهته بأن معرفة اللغة الأجنية (الأوربية) قد أصبحت بالنسبة للمسلمين ضرورة ثقافية حيوية. أنظر : التاريخ، 1، ص 104-105.

(31) تحت عنوان "معرفة اللغات (الأجنبية) الضرورية "علق ابن باديس على حايث لزيد بن ثابت (المشكاة، 2، ص 541542) وخلص إلى ما يلي: [ اليوم حيث تربطنا علاقات ذات مصالح متنوعة مع أمم أخرى، من واجينا أن نتعلم لغالها وكتابالها كما يجب على هذه الأمم أن تتعلم لغتنا وكتابالها كما يجب على هذه الأمم أن تتعلم لغتنا وكتابالها كما يجب على هذه الأمم أن تتعلم لغتنا وكتابالها كما يجب على هذه الأمم أن تتعلم لغتنا وكتابالها كما يجب على هذه الأمم أن تتعلم لغتنا وكتابالها كما يجب على هذه الأمم أن تتعلم لغتنا وكتابالها كما يجب على هذه الأمم أن تتعلم لغتنا وكتابالها كالم

(32) كهذا العالم الذي دفع بالطرافة إلى غاية امتناعه عن استعمال العربية الدارجة حتى في علاقاته مع رجل الشارع.

(33) مثل حريجي المدارس الثلاث الرسمية للعاصمة وتلمسان وقسنطينة.

(34) الشهاب، ماي 1930، ص 215. تأسف لسوء فهم وقلة تعاون العلماء المعربين (الإصلاحيين) والمنقفين المسلمين ذوي التكوين الفرنسي.

(35) الشهاب، 17 أوت 1926 (الافتتاحية)...

(36) الشهاب، أفريل 1930، ص 152-153.

(37) إشارة إلى البرامج التي أعدت خصيصا ل "المدارس الأهلية" في الجزائر.

(38) الشهاب، أوت 1935، ص 288.

(39) نقس الموقف الواقعي في الأوساط المنقفة النونسية التي كما رى الشيخ الفاضل بن عاضور .كانت تكن احتراما جما للتعليم النانوي والتعليم العالي الفرنسيين، اقتناعا بأن التكوين الجامعي الفرنسي يفتح "أبواب الفخر الوطني بسبب المكانة الممتازة التي تحتلها شهادات التعلم العالي الفرنسي في الكفاح الوطني وكفا أبواب الرفاهية والرخاء....الحركة الأدبية والفكرية...ص 150

Les compagnons du jardin, appendice, I, p.180 (40)

(41) الشهاب، حويلية 1935، ص 275 (بصدد تلميذ من الثانوية الإسلامية لقسنطينة الذي كان قد احتاز بنجاح المسابقة العامة والعربية) والجزء الأول من الباكلوريا.

(42) في عمل آخر كنا قد قيمنا الواقع المدرسي للشبيبة الإسلامية خلال الفترة موضوع الدراسة : Regards sur الاواقع المدرسي للشبيبة الإسلامية خلال الفترة موضوع الدراسة : l'enseignement des Musulmans en Algérie, p.627

(43) حول عروبة الإصلاحيين الجزائريين سمحل المراجع التالية: أ) الشهاب، أفريل 1930، ص 153160.: "بين الحياة والموت" ماي 1931، ص 533538: القضية العربية والموت" ماي 1931، ص 533538: القضية العربية ديسمبر 1931، ص 775784: نحو استقلال سوريا ماي 1936، ص 5658: العروبة جران، 1936: محمد أب العروبة

أغاية الدراسة يحامع

ية على "الجمعيات الحاص بالجزائر شعر

م علها بالإغلاق بناء للاتفة".

يى (الشهاب، حوان ع في المندوبيات المالية

ام الكنيسة الكاثوليكية

إمناد أملاك لم تتلقها ليم في فرنسا. أنظر:

وحيين الجزائريين. أنظر

دارس الابتدائية الأوربية ن عدد التلاميذ في سن

في احتفالية رسمية. أنظر

أملا في أن يتبع من قبل

الأحاديث، مختصر سيرة

الهلية التي كان لها وحرد

فيفري 1937: الجنسية القومية والجنسية المياسية ديسمبر 1937: الوحدة العربية من الهيط الهندي إلى المحيط الأطلسي فيغري 1939: العرب في القرآد...

(44) الشهاب، عدد 25، 1926ن ص 2.

45) الشهاب، أوت سبتمبر 1936، ص 262 (تحت عنوان "إحدى عشرة سنة من الدعاية من أجل دراسة اللغة العربية). (46) الشهاب جوان 1939، ص 315.

(47) قد يطول استعراضنا لجميع المطالب الإسلامية حول ضعف الجهد الرسمي لصالح تعليم الأهالي. حسبنا تسجيل شهادة شخصيات لا يمكن رميها بالانحياز أو بكوتما معادية لفرنسا: أ) فرحات عباس (1931): "الإحصائيات الرسمية تنص على إعصاء 6 ملايين من الأهالي 543 مدرسة مع 40000 تلميذ مسجل... يجب ضع 6000 مدرسة" , 543 مدرسة مع 6000 مدرسة مع p.139 ب) عبد الفادر فكري(حاج حمو) أحد الأنصار المتحسسين ل "الاندماج التام"(1933): "تستمر الأقسام الفرنسية في الانفتاح ببطء مزعج: 800000 من أطفالنا دون تعليم. إن المدرسة لا تستقبل سوى 60000 طفل أهلي...

(48) الشهاب، فيفري 1936، ص 605.

M.Charavin, "Les évolutions de la Kabylie", dans Rens. Colon., nº3 (49) . mars 1939, p.34-36. نجد فيه عرضا لفقرات من كتاب الجزائر لأحمد توفيق المدني التي يحذر فيها الزعيم الإصلاحي هذا من "تقهقر الفكر والتقافة العربيين في القبائل"(ص 128).

(50) لماذا تأخر المسلمون وتقدم غيرهم؟ ص 52، 53.

Martial Rémond, Au cœur du pays kabyle, Alger, 1933 (51)

(52) عاصة في La Voix des Humbles التي كانت لاتكيتها الرضعية غير متماشية مع النشاطات الإسلامية في القبائل...وفي La Voix Indigène لرابح زناتي أحد المدافعين الشغوفين عن الاندماج الفرىسي الجزائري...

La Voix des Humbles شعار محلة (53)

464

(54) سنة الظهير البربري (16 ماي) الموقع من قبل الحاكم العام لوسيان سان وهو الظهير "الذي ينظم اشتغال العدالة في الغيش ذات العرف البربري غير المزودة بالمحاكم لتطبيق "الشرع"والذي يسن "قوانين خاصة تسمى "محاكم عرفية"...هذه الحاكم المحت في بمال قانون الأحوال الشخصية والميراث كانت مكلفة بنطبيق العرف المحلي في جميع هذه الأحوال وليس القانون القرآب. إ-"الظهير البربري"بناء على أحكامه القانونية ومقاصده التي تبدو مستوحاة من أصحابه قلد آثار استياء الوطنيين والإصلاحيين المغاربيين. حول مسألة الظهير البربري، أنظر الشهاب، حوان 1935...

(55) في هذه المجالات المتنوعة، كان دور كلية الآداب للحزائر حاسما. نسجل بخاصة دور كرسي تاريخ إفريقيا القلم (910) وكرسي روني باسي وابنه أندري باسي (كرسي اللغة والحضارة البربريتين، 1930). حول هذا التعليم بكلية الآداب أنظر الكت Université d'Alger - Cinquantenaire (1909-1959), Imp. Off: (صاحبه غير معروف) de la D.G.G.A, Alger, 1959. حول الأعمال الحاصة ببلاد البربر، يجد القارئ إشارات بيبليوغرافية غزيرة في Histoire et Historiens de l'Algérie; Ch.A. julien et R. Le Tourneau, Histoire de l'Afrique du Nord, t.I et II (bibliographie); Eln, I, p.1208-1209 (C. Pellat); I, p.1220-1222 (R.Basset -C.Pellat).

(56) حاصة كتابه المام: Histoire ancienne de l'Afrique du Nord, Hachette, Paris, 8 vol.1913-1928

(70) إن رابح زناني الوخيمة "لتعليم العلماء نصرة قطيتهم": 99. (71) الزواج المختلط

(57) القيم على كرسم

RDM, 1° déc.

DM, 15 mars

(59) عنوان محاضرة قد

ger, 1922. (60)

(61) حسب رأي لو

rs 1922, p.115

(62) تشير من باب اا

lenay - : > (63)

e. Paris, 1931

s, p.31-32 (64) السن: .Europa

هذا النص لا يكتسى

(65) أنظر إطلالة على 1924...; Ely

Historiens de

l'Algérie...

(66) نسحل استمرار

(67) تشابمات ووشائد

الخلاصات الحذرة ل [

(68) إحدى الأطرو-

يمحدون الخصوصية البر

(69) أنظر وحهة نظر

ennes, p.136)

posuere...

البيض...

1925

Alger, 1920

(72) برزت النوعة ال

قيائل كان يسعون إل

ي إلى المحيط الأطلسي فيفري

اللغة العربية). بل دراسة

أهالي. حسينا تسجيل شهادة ثيات الرسمية تنص على إعطاء Le Jeune Algérie 1): "تستمر الأقسام الفرنسية

M.Charavin, "Les ق يعذر فيها الزعيم الإصلاحي

طفل أهلى...

ية مع النشاطات الإسلامية ف مىي الجزائري...

ينظم اشتغال العدالة في القبائل م عرفية "...هذه المحاكم المنتصة وال وليس القانون القرآني. إن استياء الوطنيين والإصلاحيين

ي تاريخ إفريقيا القليم (1910) تعليم بكلية الآداب أنظر الكتاب Université d'Alger ارات بيليوغوافية غزيرة في :

Pellat); I, p.1220-12 Histoire ancienne d

de l'Afrique du N

Histoire et Historie

Essai sur la littérature des Berbères, انظر رسالته: النظر وسالته: (57) القيم على كرسي تاريخ الحضارة الإسلامية.

(58) بعض كتابات الله : Discours à la nation africaine, in RDM, 1er déc. 1921; Africa, in RDDM, 1er mars 1922; Notr Afrique, in RDDM, 15 mars

(59) عنوان محاضرة قدمت في الجزائر من قبل لويس برتران في 18 مارس 1922.

L'Afrique latine, Alger, 1922. (60)

(61) حسب رأي لويس يرتران نعسه، تعلق الأمر بالنسبة إليه ب"عرض خطاب وليس علميا بالمعني الصارم، لنظرية": RDDM, 1<sup>cr</sup> mars 1922, p.115

(62) نشير من باب التذكير للنشرة المسماة : Union catholique indigène الني كان ينشطها

.Boulifa, Le Djurdjura à travers l'histoire, Alger, 1925...; M.Henay- :> (63) Lahmek, Lettres algériennes, préf. De M. Violette, Paris, 1931

(64) Hsnay-Lahmek, Lettres algériennes, p.31-32 حيث بذكر حزايا نصا (لا يثبت أي شيء) المالت: pauci tantummodo Asiam et Europpam, sed African in Europa. هذا النص لا يكتسي كل دلالته إلا من خلال الجملة السابقة: In divisione orbis terrae African posuere...

(65) أنظر إطلالة على مختلف معطيات المشكل البربري في : S.Gsell, Hist. Anc. De l'Afr. Du Nor, t.I; résumé dans: R.Pyronnet, Le problème nord-africain, I, 1924...; Ely Leblanc, "Le problème des Berbères", dans Histoire et Historiens de

(66) نسجل استمرار العادات البربرية في محال الأحوال الشخصية (بدل الشريعة الإسلامية)...

(67) تشابحات ووشائج براها المختصون غير كافية للسماح بإقامة قرابة ثابتة بين شعوب بلاد البربر وشعوب أوربا الجنوبية. أنظر الخلاصات الحذرة ل S.Gsell المرجع السابق، 1، ص 306...

(68) إحدى الأطروحات البربرية كانت تتمثل في التصرح باللاتوافق بن الذهنية البربرية والروح العربية. كان دعاة البربريية يمحدون الخصوصية البربرية بألفاظ لا تخلو من العنصرية...

M.Hesnay-Lahmem: "L'avenir de la France en Algérie, ce sont انظر وجهة نظر (69) les Berbères qui le représentent", (Lettres algériennes, p.136)

(70) إن رابح زناتي، الذي تم يكن متطرقا، لم يكن يحجم عن إشعار الرأي العام والإدارة الفرنسية للحزائر ب"الآثار الرخيمة "لتعليم العلماء الإصلاحيين الذين كما يرى بقومون بدعاية جموحة لصالح الإسلام الذي بمحدونه تمحيدا مشتطا من أجل نصرة تعبيهم": Rens. Colon.,n°5, mai 1938, p.99

(71) الزواج المختلط بيين القبائليين والفرنسيات أعمال الجمعيات التبشيرية المسهجية إلخ.

(72) برزت النوعة البربرية ثانية غداة الحرب العالمية الثانية. هذه النوعة، وبتشجيع من الحزب الشيوعي الجزائري (...) ومثقفين قبائل كان يسعون إلى اكتساب شهرة ما في الآداب الفرنسية، كانت موضوع جدالات عنيفة خلال السنرات الأولى من الخمسينيات في الأوساط الأدبة والصحافية الإسلامية في العاصمة الجزائرية. نجد أصداء لهذه السحالات في المطبوعة الإصلاح ذات النسان الفرنسي: ...Le Jeune Musulman (Alger) de 1952 à 1953

(73) حول ردات نعل الإصلاحيين من النوعة البربرية أنظر الشياب، فيفر 1936 Défense, n°222, 10 المناف فيل الإصلاحيين من النوعة البربرية أنظر الشياب، فيفر 1939; J.Desparmet, "Le panarabisme et la Berbérie", dans Rens. ColoN., n°8-9, août –septembre 1938, p.194-199 (74) الشهاب، فيفري 1936، ص 605.

(75) لقد تحاشى الإصلاحيون دائما إعطاء مفهوم العروبة عنوى آخر سوى المحتوى الثقافي. أنظر تفسير ابن باديس فدا احديث (الذي كان مبعثه أقوال عنصرية تنسب لقرشيين ضاء اليوناني صهيب والحبشي بلال والفارسي سلمان: الرب واحد والأب رجد (آدم) والدين واحد واللغة العربية ليست ملكا لأحدكم . من يتكلم العربية فهو عربي الشهاب، فيفري 1938، ص 1952 (67) . توفيق المدين كتاب الجزائر، ص 102.

(77) عرض حماسي في : "!Bravo, Frères Kabyles" ، عرض حماسي في : "!La Défense, n°222, 10 août 1930, "Bravo, Frères Kabyles" ، ومن قبل الغني الزواري)...

(79) ثمة دراسة برمنها يجب القيام بما حول تأثيرات الصحافة العربية المشرقية على تطور الرأي الإسلامي في الجزائر، والحد تأثيرات المحدثا فكرة عن هذه الصحافة التي كان الإصلاحيون بحيلون عليها دوما : formation de la presse ﷺ formation de la presse ﷺ musulmane en Algérie, p. 24

(80) لأسيما بعد "منشوري ميشال"بتاريخ 16 و18 فيفري 1933 ومرسوم رينيي (30 مارس 1935).

Desparmet, "La résistance à l'Occident" dans AF, mai, 1933, p.265- (81)

(82) فيما بلي شهادة مثقف مسلم مفرنس: "من الوجهة السياسية، أنتمي إلى هذه الزمرة الصغيرة المتطورة التي كانت تستطري و (82) فيما الإشارة المحررة: المواطنة الكاملة المسداة للنحبة عن طريق القرار العام بحيث تدفع تحمة الردة الطوعية التي توجهها الحسس و problème des réformes algériennes... "dans Rens. على: ... "وعبوب على: ... Colon., n°1 avril 1935...

(83) تقول الشهاب ذلك صُراحة (ما معناه): عندما نتحدث عن "الجنسية الجزائرية"نقصد بذلك أولا الإلام، لأ- الحسالاً الأساسي خُصوصية هذا الشعب(ماي 1930، ص 247)...

(84) أنظر أعلاد.

(85) كانت الصحافة الإصلاحية وفي مقدمتها الشهاب الميدان الأساسي الذي شجع بلورة أدب حزائري ذي اللسال عمل يــــــ النصف الأول من القرن العشرين.

(86) أنظر أعلاه

(87) العرب في القرآن، الشهاب، فيفري 1939 مارس أفريل "محمد أب العروبة، الشهاب حوان 1936...

(88) الشهاب، سبتمبر 1935، ص 366373.

(89) حول حافظ، أنظر: الشهاب، سبتمبر 1932 أكتوبر حول شوقي، الشهاب، ديسمبر 1932 جانفي 1933 سيت الشاعرين، الشهاب، مارس 1938...

(90) الشهاب، حوان، 1937 ماي 1938.

F, Fév. 1938; (92) محلة شهرية سيا (93) إن الإعجاب الر حرهم أحيانا إلى الإدلا

(19) أنظر نبذة ع

94) الشهاب، ستم، 95) اللقب الذي يعد

الزمير ...

96) الشهاب حوال ا 97) أنظر الوقائع ال

sulman, 1955 (98) ترجد أدبيات

1958، محمود كامل re Paris, 1948

36, p.313 (99) 6, p.313 (100)

101) ذكره ديسيارم 102) أنظر مًا يقوك 103) أنظر الشهاب.

(104) ديسمبر 937 (105) کلام فيل ئي م

106) س, ماروني ذه صورة الأمير الأسطورية

(107) بعد شهر (الشو غر أرسلان.

grès de (108) 1938, p.42-61

(109) من ذلك هذه دلمشرق، نسينا أنفسنا "

(91) أنظر لبلة عن سيرة عن, أرسلان الليني يروفسال: 193 دروفسال: 218 دروفسال: 1938.... trim.1947; AF, Fév. 1938;

(92) مجلة شهرية سياسية وأدبية واقتصادية واجتماعية تخدم مصالح البلدان العربية ومصالح المشرق، حونيف، 1930-1939. (93) إن الإعجاب الجم المغالي الذي كان يكنه الإصلاحيون للأمير شكيب أرسلان والفكرة الجيدة التي كانت لهم عن كفاءته حرهم أحيانا إلى الإدلاء بأحكام خاطئة (لاسيما بصدد "السياسة الإسلامية" لهتلر ومرسوليني، وهذا بناء على التأويلات الشخصية للأمير . . . .

(94) الشهاب، سبسير 1930 (رسالتان من ش. أرسلان إلى ابن باديس)

(95) اللقب الذي يعترف له به حتى أقرانه من المحمع العربي بدمشق.

(96) الشهاب جوان 1930 (موقف ش.أرسلان من القضية النسوية) مارس 1931 (من مسجد باريس) (...)

(97) أنظر الوتائع المتعلقة بحصول البلدان العربية على الاستقلال (وكذا القضية الفلسطينية) في: Annuaire du Monde musulman, 1955

(98) توجد أدبيات غزيرة حول القومية العربية. نذكر بعض المراجع منها: محمد عزت دروازه: الوحدة العربية...القاهرة M.Laissy, Du panarabisme à la ligue arabe, 1964، محمود كامل: عروبتنا، القاهرة، 1964 Maisonneuve Paris, 1948

AF, juin 1936, p.313 (99)

AF, juin 1936, p.313 (100)

(101) ذكره ديسيارمي في 1936, p.313) ذكره ديسيارمي

(102) أنظر ما يقوله ابن باديس في هذا الشأن في الشهاب، جويلية 1937 ، ص 1.

(103) أنظر الشهاب، حويلية 1937.

(104) ديسمبر 1937، ص 438-446.

(105) كلام قبل في موتمر الوحدة العربية الأول (سوريا) في 12 سبتمبر 1937.

(106) س, باروبي ذهب إلى حد اتحام ش. أرسلان بالإثراء في أوربا عن طويق أساليب مشينة. الأمر الذي أساء بعض الشيء إلى صورة الأمير الأسطورية. أنظر الشهاب، مارس 1938، ص 2526.

(107) بعد شهر (الشهاب، حانفي 1938) عاد ابن باديس إلى مسألة الوحدة العربية وإلى أقوال ش. أرسلان لينبئ أخيرا وجهة نظر أرسلان.

R.Montague, Réactions arabes contre le sionisme". Le Congrès de (108) . Bloudane (sept.1937), dans Entretiens, III, 1938, p.42-61 Jacob-Reznik, La Palstine et les Etats Arabes . Sionisme, عروبة، أنظر: panarabisme, panislamisme, antisémitisme, éd. Mazarine, Paris, 1939...

(109) من ذلك هذه الصرخة الدالة الصادرة عن محرر من الشهاب (أوت 1935) ، رما معناد) : لكترة انشغالنا بالمشرق، نمينا أنفسنا ".

(1:10) ش. أرسلان نفسه ، الذي ينظر إليه في القالب كزعيم القومية العربية، لم يكن يؤمن بالوحدة السياسية للعالم العربي مع كل هذه الصوقية التي تنسب له يوجه عام. ... طبوعة الإصلاحية

La Défense août 1939

باديس لهذا الحديث واحد والأب واحد ، ص 510512.

La Défens

الجزائر. والحال أننام La formatio

J.Desparmet

التي كانت تنظر من التي توجهها الجماهير Le problème

الإلام، لأنه العنصر

، ذي اللسان العربي في

...19

جانفي 1933 حرث

(111) نجد في الشهاب أمارات عاطفية وفكرية تشيد بالمقاصد العميقة للعلماء الحزائريين إزاء المشرق: تأكيد على الخصوصية والإصداع بالاعتلاف. ثمة أمثلة تشهد على ذلك من بسها ملاحظات ابن باديس على هامش مقال مستعار من الجريدة المصرية "المرابطة العربية"عنوانه "منطقة عربية (المغرب) حيث تحتضر العروبة"(الشهاب، ماي 1937، ص 134 137). وعلى العنوات نفسه يحتج ابن باديس كالتالي: كلا العروبة اليرم ، على العكس، مزدهرة". غير ان ردة الفعل الأكر لفتا للانتباه هي تلك التي عبر عنها في الهامش 2 ص 135 حيث يقول بعد أن استعرض أهم صناع الفتح العربي لشمال إفريقيا (عقبة بن نافع، حسن بن النعمان، موسى بن نصير ضمن أبطال المغرب، أحس بضرورة القيام قملة التوضيح "الحقيقة أن عقبة بن نافع و ابن النعمان وموسى بن نصير ضمن أبطال المغرب، أحس بضرورة القيام قملة التوضيح "الحقيقة أن عقبة بن نافع و ابن النعمان وموسى بن نصير ضمن أبطال المغرب، أحس بضرورة القيام ولكن للمغرب رجالا عباقرة عددهم كبير...

(112) المبدأ الرابع عشر للقومية العربية كالتالي: الدين مستقل عن السياسة والحكومة. إن واجبنا هو العمل على الفصل ينهما بشكل تام ومطلق. AF, juin 1936, p.313 a

Eln,II, p.427-430, art. Djamal el-Din el- انطر: انطر: (113) Afghani; H.A.R Gibb, Les tendances modernes de l'Islam, dernier chap. (L'Islam dans le monde); A.M.Goichon, Le panislamime d'hier et d'aujourd'hui, dans l'Afrique et l'Asie, 1er trim. 1950; F.R Allemann, L panislamisme mythe et réalité, dans Preuves, Paris, Octobre 1952; Boutros Ghali, Aberrahman el-Kawakibi wa-l-Djami'a el-Islamiyya, Revue Egyptienne de Droit International (partie arabe), vol. 13, 1957 الشهاب، نغري 1932، ص 88.

(117) مثل الجامعة الإسلامية المنشأة في 1929 في حلب: أنظر الشهاب، أوت 1930، ص 458.

(116) أنظر الدراسات التي أفردها رشيد رضا للحلافة في مناره (19221923) والتي جمعت تحت عنوان: الخلافة والإسامة العظمي، القاهرة، 1923...

(117) يحدد رضا المحاسن التي تترتب عن خلافة جديرة بهذا الاسم للأمة الإسلامية: الدواء الذي يأتي لضع حدا للألم يتمثل في إحياء عزة الإمامة وإعادة بناء سيادة أهل الحل والعقد الذين يدعون بالجماعة وإحياء الدولة الإسلامية الحقيقية التي هي أفضل الدول لا بالنسبة للمسلمين فحسب بل بالسبة للبشرية كافة...

(118) أنظر العرض المفصل في الشهاب فيفري 1932، ص (80-95) تحت عنوان "المؤتمر الإسلامي العام في القلمر الشريف".

(119) أحمية الأعمال تكمن في إنجازها لا في المبادرة إليها (الشهاب ، ص 95)

(120) الشهاب، توفمبر 1938، ص 134...

(121) حذا الموتف المتسامح الذي يشرف ابن باديس مباين لصلابة مذهب رشيد رضا في هذا المحال. أنظر: commentaire coranique du Manar, p338-347

(122) الشهاب، نوفمبر 1938، ص 133.

(123) الشهاب، ماي 1938، ص 6163. ..

(124) نفسه، ص 61.

(125) تقسم ص 63.

(126) النهاب، ماي 1938، ص 61–63.

(134) الشعار الأول ا 1934، عبر الطيب العق المرنسية ...(روبو، 48 (135) الشهاب، فيفري (136) ولا أدل على ذ 1930 (بمناسبة المائوية) يظهر في النقاشات أي اله (137) من بيتها: أولو: الأو ثان ... (138) على خلاف م التوافقات بين الانشغالات (139) نحد عينات من الفرنسية من المشكل الا 59, p.402-403 (140) الشهاب، ماي (141) هذا نمرذج ناد العرب المقيمين في أمريك ديسمبر 1935، ص 6 (142) كانت جمعية ال (143) رغم أن أحد أ التبشر. ويشهد على ذ التبشيري المسيحي ليس (144) الشهاب، ماي

(127) نفسه، ص 63.

(128) عكن تفسير ص

سبيلا، لصالح ملكهم فارو

(130) الشهاب، أوت (

(131) أنظر: Islim

.1957, p.52-72

(132) أنظر في هذا الص

(133) مثل الحاكم العام

1931ء ص 577 - 9

(127) نفسه، ص 63.

(128) يمكن تفسير صمت الأزهر الرسمي بهذين الاعتبارين: أ) هذه الأوساط كانت تنشد بعث الخلافة ما وجدوا إلى ذلك سبيلا، لصالح ملكهم فاروق ، ب) لا يعتد تصور ابن باديس بالمذهب القائم منذ الماوردي والذي يلزم "أهل الاعتبار" من بينهم العلماء القيام بكل ما يستطيعون من أجل بعث الخلافة في حال شغور هذه المهمة العظمى. أنظر الماوردي الأحكام السلطانية.

(129) الشهاب، أفريل 1930، ص 180.)

(130) الشهاب، أوت 1930، ص 458.

P.J. Vatikiotid, "Mohammed Abdouh and the quest for a muslim انظر: 131) humanism", dans arabica, jan.1957, p.52-72

(132) أنظر في هذا الصدد التصريحات التي أدلي بما الطيب العقبي في: L.Roubau, Mograb, p. 148ss

(133) مثل الحاكم العام السابق للجزائر موريس فيوليت. أنظر تقريظه في الشهاب، ماي 1931، ص 331- 332 وسبتمبر 1931، ص 577- 579.

(134) الشعار الأول للشهاب (استمرار للمنتقد) كان : من أحل سعادة الشعب الجزائري بمساعدة فرنسا الديمقراطية. في 1934، عبر الطبب العقبي عن ثقة العلماء يقوله: أقسم لكم سيدي بأنه لا يوجد عالم واحد يرغب اليوم أو غدا في نماية الإدارة الفرنسية ...(روبو، Mograb,p.148).

(135) الشهاب، فيقري 1932، ص 99.

(136) ولا أدل على ذلك من أنه خلال الجمعية المنعقدة في الجزائر من قبل جمعية تاريخ البروتستانتية الفرنسية في 27 أفريل 1930 (بحاسبة المانوية) حرت الأمور وكأن الجمعية لم تلتنم في بلاد إسلامية. وخارج الاهتمامات ذات الطابع التبشيري، لم يظهر في النقاشات أي اهتمام بمشاكل الإسلام ولا أي مظهر من النعاطف أو الرفق المسيحي إزاء مطالب الأمة الإسلامية...

(137) من بينها: أولوية المصادر على المذاهب، رفض التقليد، تمحيد عظمة الخالق، إدانة بعض الممارسات التي تحاكي عبادة الأرثان...

(138) على خلاف مرشدهم رشيد رضا الذي يحيل في تفسيره على البروتستانتية في كثير من الأحيان ويشدد على بعض التوافقات بين الانشغالات اللاهوتية والأخلاقية للبروتستانت والإصلاحيين السنيين المسلمين. أنظر التفسير، 3، ص 327...

(139) نجد عينات من الأدبيات الكاثوليك للفترة هذه بصده الإسلام في مجلة ... ETUDES .. حول موقف الكاثوليكية Bibliographie analysé dans L'Année sociologique, الفرنسية من المشكل الاستعماري أنظر : Paris, 1959, p.402-403

(140) الشهاب، ماي 1936، ص 55...

agnostique منا نموذج نادر عن المجاملة من قبل الإصلاحيين الباديسيين الذين أعادوا نشر رأي أحد اللأدريين الجاملة من قبل الإصلاحيين الباديين في الكاثوليكية سوى التدخيل والأباطيل (الشهاب، ديسمبر 1935، ص 515516).

(142) كانت جمعية العلماء قد عزمت على : محاربة الحركة التبشيرية المسبحية ما وحدت إلى ذلك سبلا (السجل، ص 66).

(143) رغم أن أحد أهداف الحركة الإصلاحية هو محاربة الحركة التبشيرية المسيحية فإن الإصلاحيين لم ينكروا قط عظمة هذا النبشر. ويشهد على ذلك حكم شكيب أرسلان (...) الذي أعادت نشره الشهاب (حانفي 1931) تحت عنوان: العمل النبشيري المسيحي ليس دعاية ذات غاية دنيوية واستعمارية...

(144) الشهاب، ماي 1939، ص 192– 194...

ن: تأكيد على الخصوصية ستعار من الجريدة المصرية 1 137]. وعلى العنوان اللانتياه هي تلك التي عبر (عقبة بن نافع، حسن بن نافع و ابن النعمال ومرسي

والعمل على الفصل بينهما

Eln,II, p.427-43 Afghani; H.A.R (L'Islam dans d'aujourd'hui, da panislamisme my Ghali, Aberrah Eg

تحت عنوان: الخلافة والإمامة

يأتي لضع حلما للأثم يتمثل في للامية الحقيقية التي هي أفضل

تمر الإسلامي العام في القدس

ل انظر: J.Jomier, Le

(145) أحيانا تورد الشهاب شهادات لشخصيات أدبية وسياسية أو علمية أوربية تتضمن أحكاما إبجابية حيال الدين أو الثقافة الإسلاميين (الشهاب، فيفري 1930، ص 2161)...

(146) الشهاب ماي 1939، ص 193.

(147) في كثير من الأحيان يعمر الإصلاحيون عن إعجاهم لهذا المفكر (أو الكاتب) الأوربي بوصفه ب "الفيلسوف".

Thomas W.Arnold et A.Guillaume, The Legacy of Islam, Oxford, نظر: (148)

(149) الشهاب، حوان 1937، ص 177.

(150) الشهاب، حانفي 1937، ص425- 428 (لمن أعيش؟)

(151) نقس الفكرة التي عبر عمها ابن باديس في الشهاب، جوان 1838 ص 108 .

(152) نسجل أن أحد الشعارين الذي اختاره ابن باديس لتأطير عنوان المحلة (الشهاب) هو الآية القرآنية (16، 126) : "أدع إلى سيل ربك بالحكمة والموعظة الحستة وجادلهم بالتي هي أحسن"

(153) الشهاب، عدد 94، 27 أفريل، ص 1113.

(154) الشهاب، عدد 99، 2 حوان 1927، ص 2. (نتوى إلى التلمسانيين).

(155) أنظر افتتاحية الشهاب الهامة (سبتمبر 1937) حيث بلور ابن باديس تصوراته للروح الرطنية الحقيقية والوطنية الإسلامية القائمة على "احترام البشرية جمعاء بمختلف أحتاسها وأديالها". أنظر أيضا الشهاب، فيفري 1939.

(156) أنظر الملحق في آخر البحث.

(157) الشهاب، جانفي 1938، ص 493.

(158) الشهاب، سيتمبر 1937، ص 307 .

(159) استقالة حكومة ليون بلوم، في 21 جوان 1937.

(160) المتقد ، العدد 1، 2 حريلية 1925، ص 1.

الفصل الساب

لقد مكننا تحل الحركة لم تقصر نشا في الجزائر. والحال كان يرومه فريق الما عنها. وكان من الصرفة والعقيدة أن الصرفة والعقيدة أن ابن باديس وأصحاب إن العمل الثقا الاجتماعية والسياس

أحيانا الحيطة الخطا

السياسية ، فإن م

والاجتماعي لم تكر

كان لا بدّ من توه

التدخل علانية ف ١-

حيال الدين أو الثقافة

بنـرت". Thomas W.A

: (16، 16) : "أدع

غيقية والوطنية الإسلامية

# الفصل السابع

## الأفكار السياسية

لقد مكننا تحليل المذهب الثقافي للحركة الإصلاحية الباديسية بالإبانة عن أن هذه الحركة لم تقصر نشاطها قط على المحال الديني أو إن شئنا على المسائل الدينية الإسلامية في الجزائر. والحال أنه منذ البداية، كان واضحا جدا أن الإصلاح الديني والأخلاقي الذي كان يرومه فريق المنتقد الشاب ثم الشهاب ستكون له آثار اجتماعية وسياسية لا مندوحة عنها. وكان من شأن المبادرات المتنوعة للإصلاحيين ، خارج محال الممارسة الدينية الصرفة والعقيدة أن تستثير تأويلات سياسية حتى وإن لم تكن الغايات المنشودة من قبل ابن باديس وأصحابه ذات طابع سياسي من الوجهة الموضوعية.

إن العمل الثقافي الذي قام به الإصلاحيون خاصة بعد تأسيس جمعية العلماء (ماي 1931) قد بين بشكل حلي بأن الفريق الباديسي كان يعتزم القيام بدور محرك في الحياة الاجتماعية والسياسية للأمة الإسلامية الجزائرية. لكن إن كان الإصلاحيون قد اعتمدوا أحيانا الحيطة الخطابية واللطائف بل الحيل للدفاع عن كولهم يأبون التدخل في الأمور السياسية ، فإن مواقف زعمائهم من مشاكل الساعة والتوجه العام لنشاطهم الثقافي والاجتماعي لم تكن تترك بحالا للشك حول اختيارات الحركة السياسية. هذه الاختيارات كان لا بد من توضيحها بعد ذلك، حينما ارتأى ابن باديس وفريقه أنه من واجبهما التدخل علانية في الحياة السياسية والاجتماعية لبلادهم.

#### اعتبارات عامة

خلال السنوات الأولى لدعايتهم اكتفى الإصلاحيون بالتأكيد على عدد من المبادئ ذات الطابع السياسي التي تعكس حال الرأي العام الإسلامي لتلكم اللحظة. هذه المبادئ العامة، التي لا تشكل قط برنابحا سياسيا دوّنت في نوع من الميثاق الإصلاحي ثمثله افتتاحية العدد الأول للحريدة الباديسية "المنتقد" (1). يمكننا التذكير بها سريعا:

أ) السكان الأهليون يشكلون "كيانا مسلما جزائريا"هو جزء من الجحال الاستعماري الفرنسي.

ب) إن الإصلاحيين بوصفهم مسلمين سيحتهدون في الحفاظ على الطابع الديني والأخلاقي لأمتهم.

ت) وبوصفهم جزائريين، سيسعون إلى تزويد الشعب الجزائري بالإحساس بوحدته وتحسيسه بعزته الوطنية وتلقينه أخيرا حب الدراسات العلمية والعمل وهو شرط تقدمه الفكري والمادي.

ث) وبوصفهم رعايا فرنسيين، يعتزمون العمل من أحل "إنشاء روابط الصداقة يين
 الشعب المسلم الجزائري والأمة الفرنسية"اللذين تربطهما مصالح مشتركة عديدة.

ج) يذكر الإصلاحيون المسؤولين الفرنسيين بضرورة إنجاز الإصلاحات المنتظرة من قبل الأمة الإسلامية وهي الإصلاحات التي أصبحت شرعية أكثر من أي وقت مضى بالنظر إلى التضحيات التي تحشمها المسلمون الجزائريون أثناء الحرب السابقة.

ح) ويلحون على الطابع الاستعجالي للترقية الفكرية للشعب الأهلي ويطلبون من فرنساً "أن تسعى من أجل العباد والبلاد".

خ) يأملون في أن يشرك المسلمون أكثر فأكثر في تسيير شؤون بلادهم.

الإصلاحية بالنسب المبادئ وهذه اله بوضوح عن الأو غير أن هذه التص لم تكن تفترض ض آنذاك يسلمون المحترفين.

ها.ه التأكيا

كان حل ا
كرههم) من الت
من باب الحيطة و
بأن الانشغالات
إصلاح أخلاق وه
سبق لنا أن
بعد أن تلقى ضما
و لم يتخل الطيب

فبإمكاننا مع ذلك جمعية العلماء عن الاحتلال، شعروا الحركة المطلبية الإر

الحركة الإصلاحية

هذه التأكيدات كانت غايتها الأساسية تكمن دون شك في تحديد موقع الحركة الإصلاحية بالنسبة للترعات الأحرى من الرأي العام الإسلامي. فبصياغة الإصلاحيين هذه المبادئ وهذه الطموحات، كانوا يصرون على الاندراج ضمن العناصر المطالبة والتميز بوضوح عن الأوساط الإسلامية التي كانت تقرن بين المحافظية الدينية والمحافظية السياسية. غير أن هذه التصريحات الأولية للدعاية الإصلاحية التي كانوا مقبلين عليها عبر البلادة كلها لم تكن تفترض ضرورة الانخراط الإصلاحي في الحلبة السياسية. كان ابن باديس وأصحابه آنذاك يسلمون بأن الكفاح السياسي الصرف يقع على عاتق "المنتخبين" والسياسيين المحترفين.

## العزوف عن السياسة في بداية الأمر

كان جل الإصلاحيين يحددون ذواقهم كرجال دين لا يخفون حشيتهم (وحتى كرههم) من الشأن السياسي (2)، وسواء كان ذلك إما من باب القناعة الشخصية أو من باب الحيطة والحذر والمهارة التكتيكية، فإن الزعماء الإصلاحيين الكبار كانوا يوحون بأن الانشغالات السياسية غرية عن حركتهم وبألهم هم أنفسهم لا ينشدون سوى إصلاح أخلاق ودين المسلمين الجزائريين (3).

سبق لنا أن رأينا بأن الطبب العقبي على سبيل المثال لم يلتحق بالفريق الباديسي إلا بعد أن تلقى ضمانة بأن الحركة تريد أن "تكون حزبا دينيا ليس إلا" وحزب إصلاح (4). ولم يتخل الطيب العقبي أبدا عن عزوفه عن السياسة اللامشروط وظل إلى النهاية يمثل في صلب الحركة الإصلاحية الجزائرية الترعة الشرسة المعارضة لكل مبادرة سياسية. ورغم أن الحركة الإصلاحية لم تحترم احتراما صارما الوجهة التي كان يريد العقبي إسباغها عليها فيإمكاننا مع ذلك أن نعتقد بأن ابن باديس وأصحابه قد امتنعوا إلى غاية تاريخ إنشاء جمعية العلماء عن كل تدخل عنيف في الشؤون السياسية. بيد أنه بعد الاحتفال بماثوية الاحتلال، شعروا وكألهم تحرروا من وازعهم وراحوا شيئا فشيئا يضمون أصوالهم لصوت الحركة المطلبية الإسلامية.

عدد من المبادئ عظة. هذه المبادئ الإصلاحي تمثله

بخال الاستعماري

لى الطابع الديني

الإحساس بوحدته وهو شرط تقدمه

وابط الصداقة بين نة عديدة.

ت المنتظرة من قبل وقت مضى بالنظر

ويطلبون من فرنسا

93

## II. غداة الاحتفال بالمائوية

لقد ساهم الاحتفال بالمائوية التي أثرت في حياة الجزائريين أيما تأثير خلال 1930 في إخراج الفريق الإصلاحي من تحفظه وحثه على العناية أكثر بالمسائل السياسية. وقد عاشر الإصلاحيون ذلكم التذكير بأحداث الغزو وكأنه إساءة لكرامة الشعب الجزائري المسلم (5).

هذه الإهانة تفاقمت بسبب الخيبة المريرة. ذلك أن الإصلاحات الاجتماعية والسياسية المأمولة من قبل المسلمين والإصلاحيين أنفسهم لم تنجز (6). مما جعل ممثلي الرأي العام الإسلامي يشعرون بأهم خدعوا. لهذا انطلاقا من سنة المائوية هذه صار للحركة المطلبية الإسلامية دوي أكبر وأوسع واستفادت من دعم العناصر الإصلاحية الآخذ في القوة.

من جهتهم، كان هؤلاء الإصلاحيون واعين بتطور الرأي الإسلامي غداة الماتوية. وهكذا حلّت ثقة المسلمين محل القلق والمرارة (7). وقد لاحظت الشهاب آنذاك وعن حق : [ إن الاحتفال بالمائوية هو تدشين لعهد من الأزمة السياسية في الجزائر](8). واكب الإصلاحيون، بوصفهم شهودا يقظين، بلطف نشاطات المنتخبين المسلمين ودعمو مطالبهم وأسدوا لهم النصح والتشجيع (9).

بعد تكوين جمعية اله الماء، حاولت العناصر الأنثر حركية والأكثر تشبعا بالروح الوطنية، إشراك جمعيتهم في حياة البلاد السياسية، وهو الأمر الذي لم يرق للعلماء أنصار العزوف عن السياسة اللامشروط. لن نعود ثانية إلى التطور الداخلي ل ج ع م ج (10). لنذكر فقط بأنه بعد انشقاق العناصر المحافظة والموالية للمرابطيين، استطاعت هذه الجمعية أن تتمتع بحرية نشاط تامة وعزمت على المحافظة على استقلاليتها إزاء السلطة محافظة غلى استقلاليتها إزاء السلطة محافظة غيورة.

اكتست الحرك خصومها بالمنظ كانت ما بوصفه بؤرة لل فحسب، بل لو

أداة لدعايات أ

ما هي بال

لكن منا

قبل أن الوطنية الإسلام وأيا كانت أحا مديري الشؤون الفرنسية فيهم.

ونظرا لهذه مطالبهم رغم . بصوت عال عر والاستكانة. بل والعدالة طريقة -ومنذ بداية

الجميع، والوطن الإصلاحية (11) لكن، منذ أن تمكن المنشقون من تكوين تجمع منافس سموه "جمعية العلماء السنيين"، اكتست الحركة الباديسية صورة الحزب المعارض، في نظر الرأي الأوربي وسرعان ما نعتها خصومها بالمنظمة المعادية لفرنسا.

كانت مآخذ الأوساط الفرنسية على "حزب العلماء"عديدة. فقد كانت تنظر إليه بوصفه بؤرة للحركة الوطنية الإسلامية كما كان يشتبه فيه بأنه خصم لا للثقافة الفرنسية فحسب، بل لوجود فرنسا نفسه على الأرض الجزائرية، وفضلا عن هذا، كان يتهم بأنه أداة لدعايات أجنبية (القومية العربية، الجامعة الإسلامية، الشيوعية، بل الهتلرية).

ما هي بالضبط المواقف السياسية للحركة الإصلاحية الجزائرية آنذاك؟

### III. ممارسة الولاء

قبل أن يظهر الإصلاحيون على المسرح السياسي الجزائري كمدافعين عن الحركة الوطنية الإسلامية المتشددة، ظلوا مدة طويلة الأنصار المقتنعين بسياسة الولاء إزاء السلطة. وأيا كانت أحاسيسهم حيال ممثلي السلطة (مسيري البلديات المختلطة، نواب الولاة، مديري الشؤون الأهلية إلخ) فإن هذا لم ينل قط من الثقة التي وضعها الشعب والحكومة الفرنسية فيهم.

ونظرا لهذه الثقة ولما كانوا مقتنعين بأن فرنسا ستخلص في النهاية إلى الإصغاء إلى مطالبهم رغم عقبة النظام الاستعماري، فإن الإصلاحيين أخذوا على عاتقهم التعبير بصوت عال عن طموحات الشعب المسلم. ولم يلزمهم ولاؤهم بالركون إلى الصمت والاستكانة. بل على العكس، كانوا يعتقدون جازمين أن رفع الصوت باسم الحقيقة والعدالة طريقة لخدمة الشعب المسلم والأمة الفرنسية في آن واحد.

ومنذ بداية نشاطهم العمومي تعاطى ابن باديس وأصحابه شعار: "الحقيقة فوق الجميع، والوطن قبل شيء". هذه الصيغة المزدوجة كانت من المرجعيات المستمرة للدعاية الإصلاحية (11). وكلمة "وطن"هي دون شك إحدى الكلمات السحرية للدعوة

خلال 1930 في اسية. وقد عاش شعب الجزائري

يات الاجتماعية . مما جعل ممثلي التوية هذه صار نناصر الإصلاحية

مي غداة المائوية. نهاب آنذاك وعن نزائر](8). واكب المسلمين ودعموا

كثر تشبعا بالروح برق للعلماء أنصار ج ع م ج (10). لاعت هذه الجمعية زاء السلطة محافظة الإصلاحية، التي لم تترك أحدا غير مبال في الجزائر. فرنينها العاطفي وإيحاءاتها الثقافية والسياسية والفكرة الوطنية التي توجي بها كل هذا كان يبعث على الحماس في نفس العنصر المسلم وعلى الخوف المتفاوت الدرجة في نفس العنصر الأوربي وكذا في نفوس الأهالي الذين انتصروا نحائيا لانصهارهم في الأمة الفرسية. لذا فإن الكلمات المفاتيح من هذا القبيل في صلب الخطاب الإصلاحي كان بإمكانها أن تؤول تأويلا وطنيا أو معاديا لفرنسا معاداة مبرمة.

إن الإصلاحيين بتشديدهم على المفاهيم التي تنطوي على الإيحاءات مثل "وطن حزائري"و"حنسية"، لم يكونوا ينوون الطعن في الإطار الفرنسي. فقد كانوا يؤكدون على إحلاصهم الجم إزاء فرنسا بألفاظ يصعب الطعن في صدقها.

بالفعل، أنّى لنا الارتياب في هذا النداء لابن باديس: [أيها المسلم الجزائري، اعتن بصحتك واعتن بفكرك، واعتن بحياتك، احفظ مبادئك السياسية ولا سياسة لك إلا التشبث بفرنسا] (12)

لكن للإحاطة بالدلالة الحقيقية للولاء الإصلاحي، من المفيد الإحالة على ما سميناه الميثاق الإصلاحي الذي يحتل الصفحة الأولى من العدد الأول للمنتقد، حيث نجد المبادئ العامة ل "سياسة" الحركة الإصلاحية الجزائرية:

"[الشعب الجزائري شعب ضعيف ومتأخر وهو بحاجة إلى أن يعيش في كنف أمة قوية تمكنه من الرقي في سبيل الحضارة والعمران. إن مثل هذه الخصال يلفيها في فرنسا التي تربطه بها أواصر الصداقة والمصلحة. إن نشاطنا يتمثل في تشجيع التفاهم بين الشعبين الجزائري والفرنسي وعرض طموحات الشعب الجزائري على الحكومة والدفاع عن حقوقه بكل صراحة وصدق. ولن نعرض مطالبنا إلا على فرنسا ولن نؤلب عليها أحدا [(13).

هذه المبادئ ظلت قاعدة السلوك السياسي للإصلاحيين خلال عشر سنوات (أي إلى غاية المؤتمر الإسلامي الأول لجوان 1936). ومن سنة إلى سنة، حرى التأكيد الرسمي على

هذه المبادئ التي استمرار السياسة عبر افتتاحيات أع "1930. [

الرسالة القرآنية والسعي إلى الخير 1933. [تع

الشهاب ترافع م والتقارب والتعار

الجوار والقوانين( 1935. [إن

منظمة أيما تنظيم ولغتهم و

لقوانينها](16).

في السنة نف رينيي Régnier الجمعية الإصلاح

تزويد المسلمين واحترام السلطات

وبمذه الرو بالذكرى الثلاثير

والتونسيين في 3

وإيحاءاتما الثقافية الحماس في نفس ي نفس ي وكذا في نفوس للماتيح من لا وطنيا أو معاديا

ماءات مثل "وطن کانوا یؤکدون علی

لم الجزائري، اعتن إلا سياسة لك إلا

حالة على ما سميناه ، حيث نجد المبادئ

يعيش في كنف أمة مال يلفيها في فرنسا التفاهم بين الشعبين كومة والدفاع عن الولن نؤلب عليها

ىشر سنوات (أي إنى ، التأكيد الرسمى على

هذه المبادئ التي تم التعليق عليها لصالح الجمهور الإصلاحي ولكن أيضا للإدارة. ولتصوير استمرار السياسة الإصلاحية، من 1925 إلى 1936، من الجدير الوقوف على بعض المعالم عبر افتتاحيات أعداد الشهاب التي تدشن كل سنة جديدة. من ذلك مثلا:

"1930. [نحن عاقدون العزم على مواصلة السير على هذا السبيل المتمثل في نشر الرسالة القرآنية والأخوة والدعوة إلى العلم والعمل والتقدم في كنف النظام والسلم والسعي إلى الخير من أجل الجميع(14)

1933. [تعالج الشهاب القضايا الجزائرية بروح الحق والصدق والحلم والتفهم. إن الشهاب ترافع من أجل المساواة بين جميع من يعيش في الجزائر، فهي تدعو إلى التفاهم والتقارب والتعارف بين سكان هذا البلد. إلها تحض على احترام النظام وعلاقات حسن الجوار والقوانين(15)

1935. [إن الجزائريين مرتبطون بأمة عظيمة لها تاريخ بحيد وحضارة كبرى ودولة منظمة أيما تنظيم. ومن ثم فمن واجبهم عدم إغفال هذه الاعتبارات وتشريف قوميتهم ولغتهم ودينهم وتاريخهم مع احترام الأمة التي هم مرتبطون بها وكذا الدولة التي يخضعون لقوانينها] (16).

في السنة نفسها، بمناسبة الزيارة الدراسية للجزائر التي قام بها وزير الداخلية مارسيل رينبي Marcel Régnier، حظي ابن باديس بلقاء هذا الأخير في 9 مارس، وقدم له خلاله الجمعية الإصلاحية بقوله: [جمعية العلماء المسلمين الجزائريين جمعية تربوية غايتها الوحيدة تزويد المسلمين بتربية إسلامية تتماشى مع الحضارة الفرنسية في إطار القوانين الفرنسية واحترام السلطات التي تمثل الدولة الفرنسية ](17).

وبهذه الروح نفسها المفعمة بالولاء والعازفة عن السياسة احتفى الإصلاحيون بالذكرى الثلاثين لوفاة الشيخ محمد عبده بإعادة نشر التوصيات التي قدمها للجزائريين والتونسيين في 1903 (18). كانت هذه التوصيات ترمي أساسا إلى إقناع هؤلاء وأولتك

بالفائدة التي سيحنونها بإقامتهم العلاقات المسالمة والآمنة مع النظام الفرنسي والامتناع عن الاحتجاج على سياسته (19).

ينبغي علينا أن نسجل أنه رغم التدابير القمعية التي عانت منها الحركة الإصلاحية خلال 1935 (بسبب مرسوم رينيي)، لم تفتر مشاعر السلام التي كانت تحدو قادةا. بعد انفراج أزمة 1935، وأمام تطور الظرف السياسي في فرنسا (عند دنو الانتخابات التشريعية في ربيع 1936)، استعاد الإصلاحيون الثقة. كانوا آنذاك على يقين بأن الوقت قد حان كي تعتمد فرنسا سياسة ليبرالية في الجزائر. وهذه الذهنية، دشن ابن باديس السئة الثانية عشرة للشهاب:

[سنواصل بعون الله تعالى نشاطنا من أخل ترقية المسلم الجزائري بالدعوة إلى العدالة والخير والألفة بين جميع سكان هذه البلاد ومن أجل سعادة الجميع](20).

وهكذا إلى غاية انخراطهم الحازم الأول في المعمعة السياسية، إثر انتهاء المؤتر الإسلامي الأول (جوان 1936)، أظهر الإصلاحيون مشاعر الوفاء لفرنسا والإحلاص إزاء الإدارة الجزائرية. وعلى الرغم من أن الإصلاحيين لم يحرموا أنفسهم، إلى غاية صيف 1936، من توجيه النقد القاسي أحيانا لنشاط الإدارة المحلية والاحتجاج على نظاء الأهالي ونقد بعض أوجه السياسة الفرنسية في الجزائر، فإنه يجب الاعتراف بأن انتقاداقم كان لها طابع بنّاء. فطموح الإصلاحيين الوحيد، عندما يجيزون لأنفسهم ارتياد المحال السياسي، هو حدمة مصالح الأمة المسلمة والمصالح العليا لفرنسا.

وما دامت نقطة القطيعة لم تدرك بعد، فإن "سياسة" الإصلاحيين كانت تتمثل في توجيه التحذيرات للإدارة الممزوجة بعبارة الإخلاص. ولا شك أن ربيع 1936 قد سحل المرحلة الأخيرة لهذه "السياسة" المعقولة المعتدلة والمتفائلة للغاية. يمكن الإشارة إلى العديد من نصوص الشهاب لتصوير هذه السياسة ولكن حسبنا إيراد هذه الفقرة الدالة (21):

"فنحن الجزائريين المسلمين العائشين في وطننا الجزائري والمستظلين بالعلم الفرنسي المثلث الألوان والمتحدين مع الفرنسيين اتحادا متينا لا تؤثر عليه الحوادث الطفيقة أو

الأزمات السطحية وقوانينهم ونطيع أو ويأخذوا بأيدينا في أصدقاء مخلصين وإ الجزائري وحدونا المخاس توضع هذه العبارات هذه العبارات الإصلاحي. كما ت

لكن الإصلاالمنعطف الحاسم
وهكذا أصبحت ا
حينئذ ظهر ابن با
وقد أدت مرافعاته
الحركة الوطنية الإ

هذه الإحالا للمسؤولين الإصا اتسمت البا الإصلاحي. وكا بالنسبة للآخرين والتعلق الوثيق "ب هذا العزوف عن بعد أن طر الناطقين الرسميين

فرنسي والامتناع عن

ها الحركة الإصلاحية انت تحدو قادقا. بعد رعند دنو الانتخابات على يقين بأن الوقت دشن ابن باديس السنة

ي بالدعوة إلى العدالة [(20).

سية، إثر انتهاء المؤتمر لفرنسا والإخلاص إزاء سهم، إلى غاية صيف والاحتجاج على نظام الاعتراف بأن انتقاداتهم لأنفسهم ارتياد المحال

رحيين كانت تتمثل في أن ربيع 1936 قد سجل كن الإشارة إلى العديد الفقرة الدالة (21):

ستظلين بالعلم الفرنسي ليه الحوادث الطفيفة أو

الأزمات السطحية نعيش مع الفرنسيين عيش الأصدقاء المخلصين ، نحترم حكومتهم وقوانينهم ونطيع أوامرهم ونواهيهم ونريد منهم أن يحترموا ديننا ولغتنا ويحفظوا كرامتنا ويأخذوا بأيدينا في طريق النهضة السياسية والاجتماعية والاقتصادية وهكذا نعيش وإياهم أصدقاء مخلصين وإذا جاءت ساعة الموت في سبيل الدفاع عن الوطن الفرنسي وعن الوطن المخلصين. وعلى الجزائري وحدونا في صفوفهم الأولى لنموت إلى جانبهم موت الأصدقاء المخلصين. وعلى هذا الأساس توضع الأمور في مواضعها ويحصل التفاهم ويزول كل التباس".

هذه العبارات الواضحة المصوغة بشكل حيد، تحدد بجلاء دلالة وبعد الإخلاص الإصلاحي. كما تشي ببعض القلق الذي سيتجلى لاحقا بقوة أكبر.

لكن الإصلاحيين لم يتبنوا خطابا سياسيا مباشرا و لم يتصدروا طليعة المحتجين إلا بعد المنعطف الحاسم لصيف 1936 (بعد المؤتمر الإسلامي الأول وقضية كحول العقبي). وهكذا أصبحت المحاجة لديهم حامية والدحض لاذعا والنبرة حادة وأحيانا مهددة (22). حينئذ ظهر ابن باديس بملامح مناضل وطني متحمس. وبلغت محاكماته حرأة قل نظيرها. وقد أدت مرافعاته من أجل الحفاظ على كيان الشخصية الجزائرية إلى اعتباره أحد منظري الحركة الوطنية الإسلامية الجزائرية الأكثر اقتناعا.

هذه الإحالات القليلة على الشهاب كانت ضرورية لتصوير تطور المواقف السياسية للمسؤولين الإصلاحيين إزاء السلطة.

اتسمت البداية بالعزوف الحذر عن السياسة apolitisme الذي وسم النشاط الإصلاحي. وكان هذا العزوف اللامشروط بالنسبة للبعض (تيار العقبي) والتكتيكي بالنسبة للآخرين (تيار ابن باديس) مدعوما بتصريحات متواترة تعبر عن الولاء للإدارة والمتعلق الوئيق "بفرنسا العدالة والأخوة والمساواة" (23). لم يحصل شيء من شأنه أن يعكر هذا العزوف عن السياسة إلى غداة الاحتفال بالمائوية.

بعد أن طرح المشكل الجزائري بطريقة أوضح بفضل المائوية وعندما رفع العديد من الناطقين الرسميين أصواقحم باسم الرأي الأهلي، شعر الإصلاحيون بألهم مؤهلون حدا

للتعبير عن طموحات إخواهم. ويبدو أن إغواءهم آنذاك كان يكمن في أداء دور رجال التعبير عن طموحات إخواهم. ويبدو أن إلمعقولة "بالحفاوة من قبل السلطات مقابل عمل التهدئة الذي يمكن أن تقوم به على صعيد الشعب.

والحال أنه رغم بعض النجاحات المحلية التي سجلها الإصلاحيون لدى الإدارة (24) فإهم لم يوفقوا في فرض أنفسهم على القادة الفرنسيين بوصفهم التراجمة المؤهلين أكثر للرأي الإسلامي. بل على العكس، فإن النشاط الخفي للمرابطيين بمعية عناصر انتهازية قد أفضى إلى زوال حظوة الإصلاحيين وحشرهم نحائيا في صفوف المعارضة.

مكذا بعد سنوات من الترقب، لاح عهد الخيبة والمحن أمام الإصلاحيين. انطلاق من شتاء 1933، أحدت ردة فعل الإدارة إزاء التنظيم الإصلاحي تشتد أكثر فأكثر بالموازاة مع اشتداد وجرأة الدعاية الإصلاحية وتأثيرها المخيف.

أمام الإخفاق البين لسياسة حسن النية التي اعتمدها الإصلاحيون، والتي لم نتوت بعض الأوساط الإسلامية في نقدها أحيانا، بقليل أو بكثير من سوء النية (25)، اضحر الإصلاحيون إلى مراجعة موقفهم إزاء السلطة مراجعة تامة.

والحال أن تطور الظرف السياسي في الجزائر قد عزز تسييس الحركة الإصلاحية فالأزمة الاقتصادية والاضطراب الاجتماعي والتوتر الجم بين المنتخبين المسلمين والحكومة العامة قد أغرقت المستعمرة في غليان سياسي لا نظير له (26). وفضلا عن هذا، كال النقاش الواسع حول مسألة منح الحقوق السياسية للمسلمين يستهوي العقول.

في مثل هذا السياق، شعر الإصلاحيون بألهم معنيون أكثر من غيرهم. ذلك أن القضية الكبرى لتلكم اللحظة كانت تقوم على معرفة ما إذا كانت المواطنة الغرنسة حديرة بأن يضحي المسلمون بقانونهم الشخصي من أجلها. لم يكن في مقنود الإصلاحيين أن يظلوا غير مبالين بمثل هذه المسائل الخطيرة. وكانت هذه نقطة انطلاق التزامهم السياسي التام.

خلال الفترة من 33 ومقسما بسبب الجدالات 1935) ثم حول مشروع الإصلاحيون كمدافعين نشطين لما كان يدعى بالج

في وقت كان ينظر الفرنسا يمكن أن يفضي العناصر المسلمة الأكثر قبولها المحض في المدينة للقومية أي جنسيتهم الحفيد 1925، تاريخ قمتذ 1925، تاريخ عت راية الوطنية (27)

الميزة لقوميتهم (28)

لسياسي. فباسم هذه

مظاهر الفرنسة وبنشاط

مسخ الشخصية.

يتسم المذهب السر طرحت بوضوح في اقا الإصلاحي إلى مراجعاً إعادة التوجيه في بحال ا

في أداء دور رجال للطات مقابل عمل

لدى الإدارة (24)، اجمة المؤهلين أكثر عناصر انتهازية قد

لإصلاحيين. انطلاقا بتشند أكثر فأكثر

بون، والتي لم تتوان ء النية (25)، اضطر

الحركة الإصلاحية. لى المسلمين والحكومة فضلا عن هذا، كان العقول.

من غيرهم. ذلك أن نت المواطنة الفرنسية لم يكن في مقدور ت هذه نقطة انطلاق

خلال الفترة من 1933 إلى 1937 التي كان فيها الرأي العام الجزائري كله مضطربا ومقسما بسبب الجدالات حول مشروع فيوليت (الذي رفضه مجلس الشيوخ في 22 مارس 1935) ثم حول مشروع بلوم فيوليت الذي وضعته الحكومة الأولى للجبهة الشعبية، ظهر الإصلاحيون كمدافعين متشددين عن كيان الشخصية الإسلامية الجزائرية وكمنظرين نشطين لما كان يدعى بالوطنية الإسلامية المتحدد المتحد

# IV. التأكيد على الوطنية الإسلامية

في وقت كان ينظر فيه إلى التأكيد على الوطنية الجزائرية كتجل لأحاسيس معادية لفرنسا يمكن أن يفضي إلى تحمة العدوان بل الإساءة إلى السيادة الفرنسية وحيث كانت العناصر المسلمة الأكثر تنويرا تطالب بافتحار بصفة الفرنسي وترافع بحماس من أجل قبولها المحض في المدينة الفرنسية، لم يكن الإصلاحيون يخشون الإعلان عن انتمائهم للقومية أي جنسيتهم الخاصة ومن ثم معارضة مذاهب الاندماج.

فمنذ 1925، تاريخ بداية نشاطهم العمومي، وضع ابن باديس وأصحابه دعايتهم تحت راية الوطنية (27) التي تعبر عن فكرة حب الوطن ويدعو إلى المحافظة على الصفات المميزة لقوميتهم (28) أو خصوصيتهم الوطنية. هاتان المرجعيتان تشكلان أساس مذهبهم السياسي. فباسم هذه أو تلك قاموا خلال خمس عشرة سنة بكفاح لا يكل ضد جميع مظاهر الفرنسة وبنشاط يقظ ضد جميع مظاهر الاستلاب الوطني وضد جميع عمليات مسخ الشخصية.

يتسم المذهب السياسي للحركة الإصلاحية بالاستمرارية وبوفاء لافت لمبادئ أصيلة طرحت بوضوح في افتتاحية العدد الأول من المنتقد. ولم يفض التطور الداخلي للتنظيم الإصلاحي إلى مراجعات خارقة في محال المذهب السياسي كما لم يكن سببا للتحديد أو إعادة التوجيه في محال الإصلاح الديني.

في الواقع، تبنت جمعية العلماء في 1931 الميثاق الإصلاحي لــ 1925 الذي حللناء أعلاه. فمنذ إنشائها، قدمها ابن باديس بحسبالها جمعية تسعى إلى إشاعة التقدم والأخوة على أساس الإسلام والقومية في إطار السيادة والقوانين الفرنسية (29). وقد ظل التأكيد المزدوج على القومية والولاء إزاء فرنسا قائما طالما لم يبأس الإصلاحيون من الليرائة السياسية للجمهورية الفرنسية.

بعد هذا الذي قدمنا، نتساءل: كيف أمكن للإصلاحيين التوفيق بين وفائهم لفرند والتأكيد الآخذ في الاشتداد على تعلقهم بالجنسية الجزائرية؟

الإجابة الأكثر إقناعا على هذا السؤال يقدمها لنا ابن باديس نفسه. ففي صفحة مذهبية ذات طرافة بينة (30)، يقيم زعيم الحركة الإصلاحية الجزائرية تمييزا دقيقا بين مسميه "الجنسية القومية"و' الجنسية السياسية". يقصد بالأولى مجموع الصفات الاجتماعية والثقافية الخاصة مجماعة بشرية ما. أما "الجنسية السياسية" فندل على الوضع المنو والسياسي ("الواجبات والحقوق") الخاصة بهذه الجماعة في فترة ما من تاريخها. ويوضع بالإحالة ضمنيا على مثال الجزائر المسلمة تحت الوصاية الفرنسية: "ومن الممكن أن يعن الاتحاد بين شعبين مختلفين في الجنسية القومية إذا تناصفا وتخالصا فيما ارتبطا به من الجنسية السياسية التي قضت بها الظروف واقتضتها المصلحة المشتركة" (31).

إن "القومية"التي يصر عليها ابن باديس أيما إصرار تتحدد بمكتسب الدين و تتحد والسلوكات والحياة الاجتماعية. في المحصلة، يمكن ردها، بالنسبة للشعب الجزائري، من لفظين أساسيين يتمحور حولهما الفكر الباديسي: الإسلام والعروبة.

يطابق التمييز الذي أقامه ابن باديس بين "الجنسية القومية" و"الجنسية السيات حرص الإصلاحيين على المحافظة على الشخصية الجزائرية بمميزاتما القومية والدينية وتقابة والدعوة إلى الاعتراف بالخصوصية العربية الإسلامة للشعب المسلم الجزائري وقاءرا الشخصي والسهر عليها.

يبدو أن الإ étiquette "وضع أن تتعرض لتحو القومية"تعبر عن و مانعة وغير قابلة لا

الرأي العام الإسلا أوجه السياسة الفر المميزة للشخصية ا

ومن ثم نزعا

أ. الشخصية

إن أوضح و الإصلاحي ظهر لفرحات عباس (2 صياغة حاسمة. و افريل 1936 كد- بالشخصية الجزائر

الأفعال السياسية المركبة المي الفقرات الأكثر المرافع عقيرته موقال البعض الإسلامية الجزائري

هذا التصريح

192 الذي حللناه أن التقدم والأخوة وقد ظل التأكيد يون من الليبرالية

ن وفائهم لفرنسا

سه. ففي صفحة غييزا دقيقا بين ما صفات الاجتماعية للى الوضع المدي تاريخها. ويوضح ن المكن أن يدوم أبطا به من الجنسية

ب الدين والتقافة عب الجزائري، إلى

الجنسية السياسية" ية والدينية والثقافية الجزائري وقانونه

يبدو أن الإصلاحيين ينظرون إلى "الجنسية السياسية"كنوع من البطاقة الخارجية étiquette "وضعت وفق ظروف بعينها" (حنى لا نقول ألها فرضت من قبلها) ومن شألها أن تتعرض لتحويرات مع مرور الزمن. وعلى عكس ذلك تماما، فإن "الشخصية القومية"تعبر عن واقع عميق للشعب الجزائري المسلم، وتدل على هويته الحقيقية التي هي مانعة وغير قابلة للهدم في الآن نفسه.

ومن ثم نزعة الإصلاحيين إلى الدحض القوي لجميع المذاهب الرامية إلى استمالة الرأي العام الإسلامي إلى سياسة الاندماج. ومن ثم أيضا القوة التي وقفوا بحا دائما ضد أوجه السياسة الفرنسية الساعية إن قليلا أو كثيرا إلى إضعاف بل القضاء على السمات المميزة للشخصية الوطنية الجزائرية.

# أ. الشخصية الجزائرية

إن أوضح وأكمل تصريح عن الصفات المكونه للشخصية الجزائرية في المذهب الإصلاحي ظهر في 1936. ويبدو أن الشهادة الاندماجية المشهورة (فرنسا هي أنا) لفرحات عباس (32) هي التي حثت الإصلاحيين على صياغة مذهبهم المناهض للاندماج صياغة حاسمة. ويتعلق الأمر بالتصريح المسمى "كلمة صريحة" المنشورة في الشهاب في أفريل 1936 كدحض قاس لأفكار فرحات عباس وكمرافعة حامية من أجل الاعتراف بالشخصية الجزائرية (33).

هذا التصريح الرسمي الصادر عن الإصلاحيين الجزائريين (غير الموقع) يشكل أحد الأفعال السياسية الهامة للحركة الباديسية وتمهيدا لانخراطها النام في الدعاية الوطنية. فيما يلي الفقرات الأكثر دلالة لهذا التصريح: "فما من متكلم اليوم في أي مناسبة من المناسبات الا ورفع عقيرته مدعيا بأنه إنما يمثل الأمة الإسلامية قاطبة في هذه البلاد.

وقال البعض من النواب المحليين والأعيان ومن كبار الموظفين بهذه البلاد إن الأمة الإسلامية الجزائرية بحمعة على اعتبار نفسها أمة فرنسية بحتة لا وطن لها إلا الوطن

الفرنسي ولا غاية لها إلا الاندماج الفعلي التام في فرنسا ولا أمل لها في تحقيق هذه الرغبة إلا بأن تمد فرنسا يدها بكل سرعة فتلغي جميع ما يحول دون تحقيق هذا الاندماج التام. بل لقد قال أحد النواب الناهين إنه فتش عن القومية الجزائرية في بطون التاريخ فلم يجد ها من أثر وفتش عنها في الحالة الحاضرة فلم يعثر لها على خبر، وأخيرا أشرقت عليه أنوار التجلى فإذا به يصيح: فرنسا هي أنا.

إن هؤلاء المتكلمين باسم "المسلمين الجزائريين" والذين يصورون الرأي العام الإسلامي الجزائري بهذه الصورة إنما هم مخطئون...فهم في واد والأمة في واد...لا يا سادتي تحن نتكلم باسم قسم عظيم من الأمة، بل ندعي أننا نتكلم باسم أغلبية الأمة ...فنقول لكم ولكل من يريد أن يسمعها إن أراد أن يعرف الحقائق ولا يختفي وراء آكام الخيال نقول لكم إننا فتشنا في صحف التاريخ وفتشنا في الحالة الحاضرة فوجدنا الأمة الجزائرية المسلمة متكونة موجودة كما تكونت ووجدت كل أمم الدنيا..."

يطرح هذا البيان إذن وبجلاء مبادئ الوطنية الإصلاحية. لا يتعلق الأمر هنا بوطنية متعصبة على غرار الوطنية التي كان يدعو إليها نجم شمال إفريقيا والتي سيعتمدها فيما بعد حزب الشعب الجزائري على يد حاج مصالي. فالمذهب الإصلاحي يحاول تحديد شخصية حزائر جزائرية، مرتبطة بفرنسا ولكنها غير مقترنة بها. إن السيادة الفرنسية غير محتج عليها. وثمة نصوص إصلاحية عديدة سواء باللغة العربية أو باللغة الفرنسية تسلم دول جدال بولاء الإصلاحيين للجمهورية الفرنسية (37).

بيد أن الولاء الإصلاحي الواضح جدا والصادق، يبدو دائما إن قليلا أو كثيرا مرتبط مباشرة بشرطين أساسيين بالنسبة للإصلاحيين وهما: أن فرنسا تعترف وتضمن الشخصية الجزائرية وتؤمنها دون إخلال التقدم المعنوي والمادي للشعب الجزائري المسلم. ألم نقرأ حقا في التصريح السابق:

"فهو ليرتقي ضم رقيه وحرية أن تفاخر به هذا ه للا هلا القوي على للشخصية المسلم سواء

ب. الإه

لقد ط

الدوام الحره سواء بكفا-للغة العربية الإيمان"فحد وإغواءات ا الصفات الم

ومن ثم يشجعون عم والطابع العر, على الإصلا التحديثية والم

هذه الرغبة الج التام. بل فلم يجد لها والرار عليه أنوار

عام الإسلامي با سادتي نحن ..فنقول لكم الخيال نقول

زائرية المسلمة

مر هنا بوطنية مدها فيما بعد تحديد شخصية سية غير محتج سية تسلم دون

أو كثيرا مرتبطا نسمن الشخصية المسلم. ألم نقرأ

"فهو في حالة السلام والأمن يطلب من فرنسا أن تحترم دينه ولغته وتمهد له السبيل ليرتقي ضمن دينه ولغته وأخلاقه وتسبغ عليه نعم الحرية والعدالة والمساواة حتى يصبح في رقبه وحريته وسعادته نموذجا للإدارة الفرنسية وللتعاون الأهلي الفرنسي وتستطيع فرنسا أن تفاخر به الذين يتباهون بما عملوه في مستعمراتهم الحرة... ".

هذا هو إذن جوهر المذهب الوطني للحركة الإصلاحية الباديسية. لقد أدى التأكيد القوي على الشخصية الوطنية الجزائرية بالفريق الإصلاحي إلى إدانة كل ما بدا له إساءة للشخصية ومحاربة جميع المذاهب والمواقف السياسية الموالية لفرنسة الشعب الجزائري المسلم سواء بالسبل الثقافية والقانونية أو السياسية.

# ب. الإساءات للشخصية الجزائرية

لقد طغى على النشاط السياسي للحركة الإصلاحية وكذا على نشاطه الثقافي على الدوام الحرص على المحافظة على كبان شخصية الأمة المسلمة الجزائرية. فالإصلاحيون، سواء بكفاحهم من أجل فصل الدين الإسلامي عن الدولة ومن أجل حرية التعليم الخاص للغة العربية ومن أجل احترام قانون الأحوال الشخصية الإسلامي، لم يكونوا "رجال درك الإيمان"فحسب، بل كانوا أيضا يسعون إلى حماية أمتهم من تأثيرات المجتمع الأوربي وإغواءات الفرنسة. هذا النشاط الدفاعي للإصلاحيين كان يرمي في الواقع إلى تعزيز الصفات المميزة للوسط الإسلامي الجزائري قصد الإبانة أكثر عن الفوارق التي تفصله عن الوسط الأوربي وتثبيط هكذا وهائيا أنصار الاندماج الفرنسي الجزائري ومنظريه.

ومن ثم نشاطهم اليقظ ضد الأعوان المختلفين الذين كانوا يشكون في كولهم يشجعون عن وعي أو عن غير وعي ، بشكل نشط أو عناتل، إزالة الطابع الإسلامي والطابع العربي عن الشعب الجزائري الأهلي. ولمحاربة الإساءات الماسخة للشخصية ، كان على الإصلاحيين أن يواجهوا في الوقت عينه تأثيرات الوسط الأوربي وتأثيرات العناصر التحديثية والمفرنسين ذوي الأصل الأهلي.

# 1. العامل الأوربي

لسنا بحاجة هاهنا إلى إقامة البرهان على نشاط وتأثير الوسط الفرنسي في الجزائر على المحتمع الجزائري المسلم. وسنكتفي بتحديد المستويات المختلفة التي أمكن لهذا وذاك كمارسا فيها أثرهما.

أ) أولا هناك النشاط الرسمي الرامي إلى "الغزو المعنوي للأهالي". وعلى الرغم من السياسة الفرنسية في الجزائر قد كانت في الغالب الأعم عانت من العطالة الإدرية ومعارضة الوسط الاستعماري، فإلها حاولت على الدوام ممارسة "جاذبية من فوق تعالى الدوام السياسة القلوب باستمالة العقول" (38). تلك كانت مهمة المدرسة الفرنسة نفسها التي كان في مقدور إشعاعها أن يكون أعظم لو كانت الأدوات التي سخرت مناسبة للحاجات الثقافية للسكان المسلمين (39).

إزاء رأي عام أوربي عدائي جدا، ، لم ير العديد من الجامعيين ورجال السياسة و خلاص للجزائر القرنسية سوى الترقية المعنوية والمادية للشعب المسلم بواسطة الشالواسع للتعليم الفرنسي. والحال أن النحبة المسلمة نفسها كانت تضع في الصف الأول من طموحاتما تكثيف العمل المدرسي الفرنسي(40).

بالموازاة مع التأثير الفرنسي الممارس عن طريق المدرسة، لم يكن يستهان بتأثير الحجة الإداري. لا يمكننا إغفال تأثير الجيش على العشرات من المسلمين الذين انخرطوا طوء على وهم ينحدرون أساسا من الأوساط المنغلقة جدا على التأثير الفرنسي (سكان ريفيون من مناطق التل والهضاب العليا الفقيرة، قبائل رحل من الجنوب الجزائري)،

ب) كان التأثير الفرنسي على الوسط الإسلامي يمارس فضلا عن ذلك مباشرة ويوفعلى صعيد العلاقات الاجتماعية في مجالات النشاطات الأكثر تنوعا. نسجل على على المثال المزرعة والورشة(41) والمحل التجاري والمترل حيث الصلات البشرية بين الارك والأهلي كان في مقدورها الاستمرار ومن شألها أن تكيف هذا الأهلي بشكل مستنع

هذه التبادلات الداك كانت الكثافة الأوربية ها إن تأثير مثل هذه المبادلا به(43). وأدى ذلك إلى وإيقاع حياته مما أفضى التوتر صعب وخفي بين التطور النفسي والاجتماع السلمين الجزائريين المها. ذروتما (44).

غير أنه بإمكاننا النه خارجة عن الوسط الإسا للتأثيرات الممارسة على ا التي يمكن لمثالها أن يؤثر م

### 2. عامل التحديث

لقد كانت الشيية

سبب التأثير المضر الذي إن هذه الشبيبة الت بالثقافة الفرنسية والتي ت لاحتماعية حيث كانت لبرجوازية لبعض الحواف

وهذا ليس بسبب بعده

پ الجزائر على لهذا وذاك أن

الرغم من أن عطالة الإدارية من فوق"قصد درسة الفرنسية ن التي سحرت

بال السياسة من بواسطة النشر لصف الأول من

لهان بتأثير الجهاز انخرطوا طوعا فيه سكان ريفيون من

ئ مباشرة ويوميا نسجل على سبيل شرية بين الأوربي شكل مستدع.

هذه التبادلات الدائمة بين العنصر الأوربي والعنصر الأهلي خاصة في المناطق حيث كانت الكثافة الأوربية هائلة، كان من عواقبها المباشرة فرنسة لغوية نسبية للأهالي (42). إن تأثير مثل هذه المبادلات على السلوك الاجتماعي والمعنوي للمسلم لم يكن يستهان به (43). وأدى ذلك إلى تطور الأهلي تطورا نفسيا ومعنويا تجلي في تغيير هندامه ومظهره وإيقاع حياته مما أفضى إلى تغييرات في المواقف حيال السلوكات التقليدية أدت أحيانا إلى توتر صعب وخفي بين الفرد ووسطه الأصلي. والصورة الأكثر دلالة لهذا النوع من التطور النفسي والاجتماعي والأخلاقي هي دون شك الصورة التي يجليها وسط العمال المسلمين الجزائريين المهاجرين في فرنسا، لأن في هذه الحال، تبلغ آثار المناخ الأوربي ذروقا (44).

غير أنه بإمكاننا التسليم بأن مثل هذه التأثيرات الأوربية كانت محدودة وإلى حد ما حارجة عن الوسط الإسلامي، بما ألها قلما بلغت حميمية الأسرة. ولم يكن كذلك بالنسبة للتأثيرات الممارسة على هذا الوسط نفسه من قبل الشبيبة التحديثية ذات الأصل الأهلى التي يمكن لمئالها أن يؤثر مباشرة على الحيط الاجتماعي.

### 2. عامل التحديث

لقد كانت الشبيبة المسلمة التحديثية موضوع انشغال خطير بالنسبة للإصلاحيين. وهذا ليس بسبب بعدها البين عن المعتقدات والسلوكات الإسلامية فحسب، بل أيضا بسبب التأثير المضر الذي كانوا يخافون أن يطال الوسط الإسلامي التقليدي.

إن هذه الشبيبة التحديثية نلفيها في الأوساط الأهلية المسماة "منطورة"أي المتشبعة بالثقافة الفرنسية والتي تتمتع أيضا بالمسنوى الاقتصادي للطبقة المتوسطة. أما القطاعات الاجتماعية حيث كانت ممثلة أكثر فهي قطاعات المهن الحرة والتعليم العام وفي الأسر البرجوازية لبعض الحواضر الكبرى الجزائرية (لاسيما في "الشمال").

لم تكن النخبة المسلمة ذات التكوين الفرنسي والتي نطلق عليها صفة "التحديثية مسبب انضمامها الجم للحضارة الأوربية وتعلقها بالأفكار الفرنسية، تبدي بشكل إجماعي العداوة للقيم التقليدية. فحميع الشبان الجزائريين التحديثيين لم يكونوا مستعدين للارتداء عن الإسلام والتنصل ببساطة عن وسطهم الأصلي.

إن العديد من هؤلاء الشبان التحديثين، مع ألهم كانوا يشعرون بألهم مقطوعون أن الثقافة العربية ,وأجانب إن قليلا أو كثيرا عن المعتقدات والممارسات الدينية، لم ينفكو يؤكدون تضامنهم مع جماعة آبائهم وكانوا أحيانا فادرين على الفيض العاطفي عند استذكار الفلكلور المحلي والتقاليد الضاربة في القدم. فرجل مثل فرحات عباس يبدو عمثلا لهذه الشريحة من التحديثين التي هي في كثير من الأحيان جامعية التكوين (مه علمية) لم تستطع أن تنسحب تماما من المناخ الاجتماعي والثقافي الإسلامي. نسجل هاهد شهادة هذا الرئيس القديم لجمعية الطلبة المسلمين: "أقول بصدق بأن معارفي باللغة العربة مع الأسف غير كافية. وهذا حال جل أصدقائي...ومع ذلك ظل الإسلام موضالروحي" (45).

ورغم وفائهم لصورة ما للإسلام وإلى نوع من الاستشراق الرومانسي، فإن هؤلاء الشبان الجزائريين كانوا قبل كل شيء متأثرين بجاذبية المدينة الفرنسية (46). وقد أمكل للاحظ فرنسي أن يصفهم بشيء من السخرية:

"لكن لتعترفوا بذلك: أنتم تعيشون معنا. تمسكون حتى بالشوكة الأنيقة بعد المرتابة. في الدواوين الخاصة، تحيون بابتسامات صغيرة الحركات الدينية الكبرى. تحزوو كيفما تشاؤون وتسخرون كما نسخر. وكما نحن، تتفننون في ابتداع الاستراتيجيت أنتم هواة. تظلون بيرونيين pyrrhoniens وتمشون سافري الرؤوس(47) الجماهير تبحك لكن هل تعرفكم؟ لتعترفوا بذلك: أنتم بعيدون جدا عن هؤلاء الناس "(48).

الشهاب من جهتها، لا تهادن الشبيبة المسلمة المتحددة حسب التعبير الباديسي تحقق لا صلة لها بالشعب وتعيش كما لو أنها غريبة عنه"(49). يؤاخذها على محاكاتها لله

فيها للأورب للمفرنسي*ن* 

بالمتطلبات السكوت ا الفرنسية "و: الإصلاحييز الانحلال الأ

ذلك أ كذلك كان وإيديولوجي الإصلاحيين معتقد وكل

الإصلاحيين ليس مناقضا إلى حد التم

إلى حد التسسبق له الرامية إلى أما الشبيبة كان الوسائل المنا العربية (54) العجز، وهذ

عليها صفة "التحديثية' بن، تبدي بشكل إجماعي كونوا مستعدين للارتداد

رون بأنهم مقطوعون عن سات الدينية، لم ينفكوا بي الفيض العاطفي عند فرحات عباس يبدو لنا بان جامعية التكوين (بله الإسلامي. نسجل هاهنا بأن معارفي باللغة العربية لك ظل الإسلام موطننا

ن الرومانسي، فإن هؤلاء غرنسية (46). وقد أمكن

ق بالشوكة الأنيقة البليغة ت الدينية الكبرى. تحزؤون في ابتداع الاستراتيجيات . رس(47) الجماهير تبحلكم؟ الناس "(48).

سب التعبير الباديسي "التي الخديدة على محاكاتها المبالغ

فيها للأوربيين وعلى هندامها الذي فيه كثير من المراءاة وسط الفقر العام (50). ويتوجه للمفرنسين قائلا: [ لم تأخذوا من الحضارة الغربية إلا ناحية السخرية](51) .

بالنسبة للإصلاحيين الحريصين على بعث الصفاء المذهبي للإسلام، والمتسلحين بالمتطلبات الأخلاقية للسلفية، شكل التحديثيون موضوع فضيحة. كان بالإمكان السكوت على عدم امتثالهم وعدم احترامهم للباس المحلي وطريقة عيشهم وفق "الطريقة الفرنسية" وتصنّعهم جهل لغة إخوالهم. لكن لامبالاتهم الدينية وعقلانيتهم كانتا تخيفان الإصلاحيين. وفضلا عن ذلك، كان الإصلاحيون يتهمون الشبيبة المفرنسة بالدعوة إلى الانحلال الأخلال الأخلاقي والإلحاد (52).

ذلك أن العديد من الشبان المسلمين المفرنسين أو الذين هم على وشك أن يصبحوا كذلك كانوا متحررين جدا من العقائد الإسلامية وكانوا يعلنون عن تيارات فلسفية وإيديولوجيات كانت تبدو منافية للمذاهب الإسلامية السنية. لذا كانوا يوهمون الإصلاحيين بألهم ليسوا عناصر جردت من الإسلام فحسب، بل أيضا متمردين على أي معتقد وكل أخلاق دينية أي مرتدين معاصرين (53).

هذه الاعتبارات كان من شأها أن تقيم عقبة من سوء التفاهم والخشية بين العلماء الإصلاحيين والنخبة التحديثية. ورغم أن ابن باديس وأصحابه قد أعلنوا بعزم بأن مذهبهم ليس مناقضا للتحديث وأنهم أنفسهم يدركون الحاجات الجديدة للشبيبة، فإلهم لا يذهبون إلى حد التسامح أمام حرأة المفرندين الإديولوجية.

سبق لنا أن حلنا النشاط الثقافي الذي قام به الإصلاحيون قصد مواجهة الحملة الرامية إلى تجريد الشبيبة الجزائرية من إسلامها وعروبتها. وقد رأينا أن جزءاً هاما من هذه الشبيبة كانت تفلت تماما من مراقبتهم وحتى من تأثيرهم. فلم يكونوا يتوفرون على الوسائل المناسبة للتأثير على مجموع الشبيبة التحديثية وإبقائها في الوفاء للإسلام وللقومية العربية (54). ولا شك أن الإصلاحيين اقتصروا على إزعاج هذه النخبة المفرنسة بدافع العجز، وهذا بتوجيه الانتقادات المتكررة لها. ولما يئسوا دون ريب من إمكانية إرجاعها

إلى كنف الجماعة سعوا على الأقل إلى تسفيهها في نظر الشعب قصد القضاء على تأثيرها المعنوي.

وفضلا عن النهم ذات الطابع الأخلاقي والثقافي كان الإصلاحيون يوجهون الهامات سياسية للعناصر المفرنسة. ومن بين هذه النهم كولها ترافع من أجل حصول المسلمين على المواطنة الفرنسية ولو عن طريق العدول عن قانون الأحوال الشخصية دون اعتبار لمشاعر وطموحات الشعب. زيادة على هذا، كان الإصلاحيون يلومون أولئك الذين لم يأبوا حتى التحنس قصد الاستفادة من الحقوق المدنية الفرنسية.

لهذا بدا المسلمون المتحنسون و المثقفون والسياسيون الذين كانوا يقومون بحملة لصالح الفرنسة القانونية لإخواهم (55) في نظر الإصلاحيين كأعوان هدّامين للشخصية الجزائرية الإسلامية. وهذه المثابة، كان على الإصلاحيين أن يعارضوهم بدعاية عنيفة تعاظم فيها الحماس السياسي بالحمية الدينية.

### 3. المتجنسون

لم تكن هذه المسألة جديرة بأن تفار في هذا الفصل لو لم تتكتل شريحة من النجبة الجزائرية المفرنسة عن طريق التجنس في تشكيلة سياسية نشطة كانت تدعو إلى مذهب الاندماج وتتهجم أحيانا بتهور على المدافعين عن القانون الشخصي الإسلامي دون مراعاة العلماء الإصلاحيين (56). بالاضافة إلى هذا، نرى أن حالة المسلمين الجزائريين المتجنسين بالجنسية الفرنسية لافتة للنظر من وجهة نظر دراستنا هذه، لأنها ستسمح لنا بتصوير معارضة المصلحين المطلقة لكل سياسة تحرير للمسلمين الجزائريين مرهونة بتخلي هؤلاء عن قانونهم الشخصي.

لفهم الموقف الإصلاحي من مشكل المتجنسين، ينبغي التذكير السريع بالسوابق والإبانة عن ردة فعل الجماعة الإسلامية في اللحظة التي حصلت فيها استفاقتها السياسية

إزاء "المواطنين الفون المصادر.

أ) إن النص الأس

كونسلت consulte للمسلم الجزائري أن منذ إصدار هذا حزائريين معدل ثلاثير تجنيسا فرديا بين الأها

هذه الأرقام ضع محالات جنود أهلييز وحدهم. فبالنسِبة هُذَ francisation. الأصلي ليعاودوا اعتما

إن الترعة النفعية المسلمين الجزائريين. • التحنيس، كما اعتمد، الفرنسية كانوا يعيشو هؤلاء الجنود (وبعض مقدورهم أن يعدوا حا

خلال نصف قر محدود من العساكر ك التعليم (لاسيما في ألو

لد القضاء على تأثيرها

يون يوجهون اتحامات حصول المسلمين على سة دون اعتبار لمشاعر مك الذين لم يأبوا حتى

كانوا يقومون بحملة وان هدامين للشخصية ارضوهم بدعاية عنيفة

نكتل شريحة من النخبة كانت تدعو إلى مذهب يالإسلامي دون مراعاة ين الجزائريين المتجنسين لها ستسمح لنا بتصوير ن مرهونة بتخلي هؤلاء

تذكير السريع بالسوابق فيها استفاقتها السياسية

إزاء "المواطنين الفرنسيين ذوي الأصل الأهلي"(57). لأحل هذا لا بد من العودة إلى المصادر.

أ) إن النص الأساسي الذي فتح الباب لتحنيس مسلمي الجزائر هو السيناتوس
 كونسلت sénatus-consulte بتاريخ 14 جويلية 1865، الذي بموجبه (المادة الأولى) يمكن
 للمسلم الجزائري أن يتمتع بحقوق المواطن الفرنسي (58).

منذ إصدار هذا القانون، لم تتجاوز طلبات التجنيس المقدمة سنويا من قبل مسلمين جزائريين معدل ثلاثين طلبا. فبين 14 جويلية 1865 و31 ديسمبر 1899، تم إحصاء 1131 تجنيسا فرديا بين الأهالي المسلمين فقط (59).

هذه الأرقام ضعيفة جدا. علما بأنه ينبغي الإشارة إلى أن الأمر كان يتعلق في الغالب بحالات جنود أهليين يرغبون في بلوغ الرتب العليا المخصصة للمواطنين الفرنسيين وحدهم. فبالنسبة لهذه الشريحة من المواطنين كان التحنيس لا يشكل بالضرورة فرنسة francisation. فكثير من بين هؤلا الجنود ، عند نهاية مسارهم المهني، عادوا إلى وسطهم الأصلي ليعاودوا اعتماد الأعراف وممارسات آبائهم الدينية (60).

إن الترعة النفعية العسكرية قد وسمت إذن المرحلة الكبرى الأولى للتحنيس لدى المسلمين الجزائريين. هذه المرحلة استمرت إلى غاية نحاية الحرب العالمية الأولى. ويبدو أن التحنيس، كما اعتمد، لم يثر مخاوف الرأي الإسلامي. ذلك أن الجنود المتحنسين بالجنسية الفرنسية كانوا يعيشون على هامش المجتمع المدني و لم يكونوا يلفتون الاهتمام. من بين هؤلاء الجنود (وبعض المدنيين) المتحنسين، فإن الأشخاص الوحيدين الذين كان في مقدورهم أن يعدوا حقا مفرنسين هم الذين يتزوجون بنساء فرنسيات.

خلال نصف قرن (1865 1914)، لم تلفت الجنسية الفرنسية سوى اهتمام عدد محدود من العساكر الذين يطمحون إلى القيام بمسار مهني عال في الجيش وبعض أعضاء التعليم (لاسيما في الوسط القبائلي). من جهة أخرى، كان من شأن المراقبة الاجتماعية

القاسية على صعيد الأهالي أن تثبط العديد من المسلمين "المتطورين" بمن يرغبون في الاندماج التام في الحياة الفرنسية. لذا بدا عدد المتجنسين الجزائريين خلال فترة من الزمن أمرا تافها لا يعتد به (61).

غير أنه غداة الحرب العالمية الأولى، حثت ترتيبات قانون 4 فيفري 1919 عددا كبيرة من المسلمين على التماس المواطنة الفرنسية. وهكذا تسارعت حركة التجنيسات بشكل بين انطلاقا من 1930، ولا ريب في أن ذلك مرده إلى نتبوة المائوية التي جعلت الكثير من الشبان الجزائريين يأملون عهدا من الليبرالية السياسية والأخوة الفرنسية الإسلامية (62). فبين 1930 و1939 بلغ المعدل السنوي للتجنيسات في الوسط المسلم ثلاثة أضعاف السنوات السابقة. وهذا جدول مقارن يعطينا فكرة دقيقة عن هذا التطور السريع (63):

| 1928 | 1926 | 1924 | 1922 | 1920 |
|------|------|------|------|------|
| 38   | 67   | 29   | 56   | 17   |
| 1938 | 1936 | 1934 | 1932 | 1930 |
| 190  | 142  | 155  | 127  | 152  |

خلال الثلاثينيات، اكتست مسألة المتحنسين في نظر الإصلاحيين مظهرا آخر. نقد بلغ إيقاع التحنيسات حينذاك مستوى مخيفا. مما توجب على الصحافة الإصلاحية تنبيه الرأي العام الإسلامي. وها هو توفيق المدني يوجه صرخة استغاثة: "نحن بين الحياة والموت" (64) وفيها يشجب مخاطر الفرنسة على الشخصية الإسلامية الجزائرية. نرى أنه من المفيد استخلاص الفقرات التالية:

[نوجد اليوم في منعرج صعب من تاريخينا. إن شعبنا يسعى إلى اختيار أحسن السبل للرقي. وها هو اليوم إزاء سبيلين وفي مقدمة كل واحد منهما حزب يحثه على اقتفاء أثره بتقديم الوعود المختلفة له].

وينظمون الندو إلى التأثير في الفرنسية] (55 حينئذ أض (66). سنتجاو ونحتفظ فقط ب المسألة.

[ السبيل

والتقاليد الإسا

والسلوكات و

ا إن دع

الطلبة المسلمين المتحسين. في الطلبة المسلمين المتحسين ذوي الاعتبار التالي:

[ يبدو لنا عقيدة فحسب بالعقيدة لا يمكنه

أما الزعماء بشكل صريح إن باديس دونما ترده

ن"ممن يرغبون في لال فترة من الزمن

التحنيسات بشكل التحنيسات بشكل و جعلت الكثير من ية الإسلامية (62). سلم ثلاثة أضعاف

رر السريع (63):

19 3 19

ين مظهرا آخر. لقد حافة الإصلاحية تنبيه ق: "نحن بين الحياة ية الجزائرية. نرى أنه

، اختيار أحسن السبل ، يحثه على اقتفاء أثره

[ السبيل الأول هو سبيل التحنيس أي العدول عن القومية واللغة ورفض التاريخ والتقاليد الإسلامية وتبني قومية العرق المهيمن مع ما يترتب عن ذلك من تغير في اللغة والسلوكات والذهنية].

[ إن دعاة هذا السبيل ينشرون دعاية نشطة وحازمة. يكتبون ويلقون الخطب وينظمون الندوات ويصدرون الجرائد والمحلات باللغة الفرنسية بطبيعة الحال. كما يسعون إلى التأثير في المسلمين الذين تكونوا في المدرسة الفرنسية والمتشبعين بالأفكار الفرنسية ] (65).

حينتذ أضحت مسألة المسلمين المتجنسين بالجنسية الفرنسية حدث الساعة في الجزائر (66). سنتجاوز الانتقادات المبررة وغير المبررة والمآخذ التي وجهت للمتجنسين (67)، ونحتفظ فقط ببعض ردات الفعل الرسمية لتصوير مذهب الوطنيين والإصلاحيين حول المسألة.

ب) لنشر أولا إلى الرضى الذي عبر عنه الإصلاحيون إزاء الموقف الذي تبنته حركة الطلبة المسلمين لشمال إفريقيا بنصيحة منهم من الطلبة المسلمين المنحدرين من الملتجنسين. في الجمعية العامة التي التأمت في 28 فيفري 1930 بياريس، رفضت جمعية الطلبة المسلمين لشمال إفريقيا (أمينها العام أحمد بلفرج) بأغلبية كبيرة مبدأ انضمام الطلبة المتحنسين ذوي الأصل الإسلامي إلى صفوفها. هذا القرار القائم على رأي "الخبراء" مبعئه الاعتبار التالي:

[ يبدو لنا أن من يتنكر لقانون إسلامي لا يمكن عده مسلما بما أن الإسلام ليس عقيدة فحسب بل هو دين وقانون للأحوال الشخصية. والحال أن المتحنس إذا احتفظ بالعقيدة لا يمكنه رفض قانوننا الشخصي من تلقاء نفسه] (68).

أما الزعماء الإصلاحيون فقد حددوا في العديد من المرات إدانتهم للتحنيس وأعلنوا بشكل صريح إن قليلا أو كثيرا طرد إخواهم الذين أصبحوا مواطنين فرنسيين. يقول ابن باديس دونما تردد: [ إن من يرغب عن الشريعة الإسلامية هو بالضرورة مرتد] (70).

علما بأن الإصلاحيين يعلنون طوعا بألهم يحترمون الاختيارات الشخصية للمتحنسين. ويعلنون روح تسامح الإسلام ويستشهدون بالآية الشهيرة: (لا إكراه في الدين)(71). إن ما يرونه من قبيل الشطط هو الدعاية التي يقوم بها المتحنسون لصالح بحنيس إخوالهم(72). فهم إنما يحتجون على هذه الإساءة غير المبررة للإسلام وينصحون "هؤلاء السادة" إلى تليين دعوهم (73).

لم يفت الإصلاحيين أثناء حملتهم ضد التجنيس التشديد على حالة الدونية التي هم عليها "المواطنون الفرنسيون ذوو الأصل الأهلي"، مقارنة بأحط متجنس فرنسي ذي أصل أوربي. وقد أعربوا عن رضاهم وهم يرون بعض المتجنسين أنفسهم يشكون من كوت الإدارة الجزائرية تعاملهم معاملة "مواطنين من الدرجة الثانية". وهكذا استشعر الإصلاحيون المتعة الجمة وهم يطالعون الاعترافات التعيسة لأحد المتجنسين من ذوي الشهرة الواسعة ألا وهو ر. زناتي منشط حريدة La Voix Indigène، وهرعوا يستنبطون منها الخلاصات التنويرية:

"إن المتحنسين ينتمون إلى شعبنا أحب من أحب وكره من كره. ونحن دائما تربط عم صلات الدم حتى وإن سعوا إلى قطع هذه الصلات. فنحن نتألم لمآسيهم مع أحراضون بالدرس الذي استمدوه من تجربتهم. إنا لنشيد بصراحة زناني الشجاعة ، وأنشي كشف الواقع وأعفانا من كل محاجحة... (75).

هكذا إذن يستعمل الإصلاحيون كل الوسائل التي هي في متناولهم لمحاربة ضعرة التحنيس في الوسط الإسلامي. وبمعزل عن الوجه الديني الصرف للمسألة ، يستحصر الإصلاحيون اعتبارات ذات طابع اجتماعي وسياسي لتبرير عدائهم المبرم لحصول المسمع الجزائريين على المواطنة الفرنسية بالتخلي عن قانونهم الشخصي.

فهم يرون بالفعل بأن لا بحال للمقارنة بين التضحية التي يقوم بما المتحنسون اثني التخلي عن القانون الشخصي) والحقوق التي يحصلون عليها عن طريق التحنيس. ومصلا عن هذا، يرون بأن رهن الحق في الحرية والعدالة والأمن والامتيازات الاحتماعية في

بالتحنيس تعسف عظيه بالتمتع بالحقوق المدنية قابعة في نظام الأهالي. وهكذا تكتسي وهكذا تكتسي ويشهد على ذلك هذا إن الخمسة ملايه

مشروط بالتجنيس. فهـ

في الخلاصة، تنم المتخلي عن القانون الم المحافظة على كيان الوط الأوجه الأساسية للشخ الوطنية للشعب الحزائري سيرورة الاندماج الذي

ج. رفض الاندماج

يرومون قطع الطريق علم

إن الإصلاحيين بو

من شأنه أن يدشن تدريه الإسلامية الجزائرية برمته لقد كانت مخاوف الجزائريين لم يتجنسوا فقه بين هؤلاء المتحنسين م

ات الشخصية : (لا إكراه في لتحتسون لصالح السلام وينصحون

ة الدونية التي هم فرنسي ذي أصل يشكون من كون وهكذا استشعر تحنسين من ذوي وهرعوا يستنبطون

. ونحن دائما تربطنا ألم لمآسيهم مع أننا الشجاعة ، والذي

نداولهم لمحاربة ظاهرة للمسألة ، يستحضر لمبرم لحصول المسلمين

وم بما المتجنسون (أي لمريق التجنيس. وفضلا تيازات الاجتماعية إلخ

بالتحنيس تعسف عظيم. ويحتجون على سياسة اللامساواة التي تسمح لأقلية من الجزائريين بالتمتع بالحقوق المدنية الفرنسية في حين أن الأغلبية من الشعب الجزائري المسلم لا تزال قابعة في نظام الأهالي.

وهكذا تكتسي معارضة الإصلاحيين لسياسة التمييز هذه أحيانا مظاهر التمرد. ويشهد على ذلك هذا الموقف القوي لمحلة الشهاب:

[إن الخمسة ملايين من الجزائريين المسلمين يرفضون التحنيس ولا يقبلون بأي حق مشروط بالتحنيس. فهم يفضلون الموت فقرا وعوزا على أن يرغبوا عن دينهم] (76).

في الخلاصة، تنم المعارضة المتشددة للإصلاحيين لمبدأ الحصول على المواطنة الفرنسية بالتخلي عن القانون الشخصي الإسلامي، لديهم عن انشغال مزدوج. فمن جهة هناك المحافظة على كيان الوضع القانوني للمسلمين الجزائريين، فهذا الشرط القانوني هو أحد الأوجه الأساسية للشخصية الإسلامية. ومن جهة أخرى، هناك الدفاع عن الشخصية الوطنية للشعب الجزائري المسلم وهي الشخصية التي يمكن أن تفكك وتضمحل بناء على سيرورة الاندماج الذي يمثل التجنيس إحدى كيفياته الأكثر بعثا على القلق.

# ج. رفض الاندماج

إن الإصلاحيين بوقوفهم في وجه التجنيس بالقوة التي وصفناها منذ حين، كانوا يرومون قطع الطريق على اندماج النخب الجزائرية في الأمة الفرنسية، وهو الاندماج الذي من شأنه أن يدشن تدريجيا اندماجا فرنسيا مسلما على صعيد أكبر يؤدي إلى اختفاء الأمة الإسلامية الجزائرية برمتها.

لقد كانت مخاوف الإصلاحيين مبررة جزئيا لكون العديد من المثقفين المسلمين الجزائريين لم يتجنسوا فقط بدافع الانتهازية الاجتماعية أو بدافع حسابات دنيئة. فكان من بين هؤلاء المتجنسين من رأى أن فعل التجنيس بشكل التزاما سياسيا وفق مذهب استحكم في نفوسهم. وهذا المذهب الذي يمكن تلحيصه في كلمتين: لا خلاص للشعب

الأهلي في الجزائر دون الانضمام إلى الحضارة الفرنسية قلبا وقالبا، ولا خلاص خارج المدينة الفرنسية Cité française .

هذا المذهب دعا إليه بشغف رحال أمثال ر. زناتي والكتيبة البطلة "لجريدة La Voix بالنسبة لزناتي، هذه الصيغة "لجب على الجزائر أن تصبح فرنسية "لا تشكل فحسب عنوانا جميلا للعدد الأول لجريدته La Voix Indigène إنه بمثابة تحديد برنامج عمله نفسه. كان بالإمكان أن يكون أيضا شعار العديد من "الاندماجيين" والشخصيات النافذة في المدن الجزائرية الأم ضمن السلك السياسي وأعضاء التعليم وفي المهن الجرة والصحافة إلخ (78).

كانت ثمة إذن حركة للرأي على صعيد الطبقة المثقفة، موالية للاندماج عن طريق الأدوات القانونية كما عن طريق نشر الثقافة والفكر الفرنسيين بين الأهالي.

كان الإصلاحيون أمام عمل متفق عليه وقوي يرمي إلى التعجيل بسيرورة فرنسة الشعب الجزائري المسلم. وهذا يفسر الكفاح الشديد الذي قاموا به ضد المتجنسين وغلاة الاندماج.

لكن ما هو البعد الحقيقي الذي كان عليه مذهب الاندماج في الأوساط السياسية الجزائرية؟

# 1. المدّ الإندماجي:

ظهر مذهب الاندماج الفرنسي الإسلامي ، الذي كان ذا صيت في بعض الأوسط المثقفة الجزائرية ما بين الحربين، في حوالي 1930. اتسمت سنة 1929، سنة التحصير للمائوية، يمد اندماجي قوي. بالنسبة للمدافعين عن هذا الاندماج، كانت المائوية عبية عن لحظة بحد. وقد عززت سمفونية الأصوات الرسمية اعتقادهم هذا. كما أوحت الاحتفالات الرائعة المخلدة للمائوية بأن الوحدة الفرنسية الجزائرية أمر حاصل لا محالة.

كانت الما الوحيدين الذين والأساتذة (79) التحريات حول الحياة الاحتماعية قرابة نصف قرن الجزائرية للمسلمين ومعرف عينه يجعلنا تقف

إن الدراسات الفكري والسياسي الاندماج. إن ش الاجتماعية للقرن

"إنهم في المحصلة بي

تشجع بروز مناخ وضغائن الماضي فإ بل الانصهار الحقيق

هذه هي الخط فيه هذا المذهب از د

لا خلاص خارج

الجريدة La Voix الجريدة تصبح فرنسية "لا (77)، إنه بمثابة شعار العديد من السياسي وأعضاء

للاندماج عن طريق هالي.

يل بسيرورة فرنسة بد المتجنسين وغلاة

، الأوساط السياسية

ت في بعض الأوساط 1929، سنة التحضير كانت المائوية عبارة مذا. كما أوحت

ر حاصل لا محالة.

كانت المائوية أيضا لحظة للتأمل في مصير الجزائر. ولم يكن الرجال السياسيون الوحيدين الذين تصدروا المقدمة. ذلك أنه أمكن حينئذ الإصغاء إلى رجال القانون والأسائذة (79). وهكذا ظفر علم الاجتماع بمكانة ممتازة (80). فقد سمحت العديد من التحريات حول سلوكات وعادات المسلمين من مواكمة كتلة هائلة من المعطيات حول الحياة الاجتماعية والدينية للسكان الأهالي في الجزائر ونفسيتهم. وبعيدا عن عقبة الإسلام، كان البحث جاريا فيما يبدو عن نقاط اللقاء والاتصال أو التداخل مع الأهالي. وبعد قرابة نصف قرن من التعايش في اللامبالاة، حث دفع المائوية فرنسي الجزائر على النظر إلى الشؤون الجزائرية دون إغفال حقائق الأهالي. وهكذا مست الحاحة إلى فهم أفضل للمسلمين ومعرفة مشاكلهم بشكل أحسن. يصور أ.ف. غوتيي E.F. Gautier ، من خلال كتاباته في 1929–1931، حيدا هذا الفضول الفرنسي حيال الأهالي، وفي الوقت عليه يجعلنا نقف على دوافعهم التي لم تكن سياسية فقط وكما كان يقول بول بورد : إغم في المحصلة بيض مثلنا" (81).

إن الدراسات الأكاديمية أو الترويجية de vulgarisation التي رأت النور في المناخ الفكري والسياسي للمائوية سمحت بشكل مباشر إن قليلا أو كثيرا بتقليم الحجج لمنظري الاندماج. إن شهرة المذاهب السوسيولوجية وحنى انبعاث بعض الإيديولوجيات الاجتماعية للقرن التاسع عشر المتعلقة ب "احتكاك الأعراق"(82) كان من شأنها أن تشجع بروز مناخ للوحدة الفرنسية الإسلامية. ذلك أنه رغم صعوبات تلكم الفترة وضغائن الماضي فإن العقول المتفائلة كانت ترى بأن السكان الأهالي منذورون للتقارب بل الانصهار الحقيقي...

هذه هي الخطوط الكبرى والمنشأ الإيديولوجي لمذهب الاندماج والمناخ الذي شهد فيه هذا المذهب ازدهاره الأقوى.

### 2. أنصار الاندماج

لقد وحد مذهب الاندماج ، بطبيعة الحال، تعبيره الأقوى في دعاية وشهادات المتحنسين. فهؤلاء كان يهمهم كثيرا أن يروا أكبر عدد ممكن من إخواهم يتحصل على المواطنة الفرنسية، فهذا بالنسبة إليهم الوسيلة الأضمن للخروج من وضعهم الاجتماعي المزري والكفّ عن الظهور في نظر إخواهم بمظهر الأقلية الملعونة.

غير أن السواد الأعظم من النخبة الجزائرية (ذات التكوين الفرنسي) لم يكونو يتمنون شيئا آخر سوى الاندماج في الأمة الفرنسية شريطة أن يحتفظوا بقانونهم الشخصي الإسلامي. فبالنسبة لشخص مثل الدكتور بن جلول الذي ظل يرمز إلى الإصلاح السياسي فإن المثل يكمن في هذين اللفظين: أن يصبح مواطنا فرنسيا دون العدول عن القانون الشخصي. وكان هذا أيضا حلم صديقه ومعاونه فرحات عباس، وفي أعقابهما يمكن تعداد جل الشخصيات السياسية الإسلامية لتلكم الفترة.

هذا المطلب الإسلامي الراشي إلى قيام اتحاد فرنسي حزائري قوي (83) بدل الاندماح التام، تكرس في مقترح قانون Proposition de loi المقدم من قبل السيناتور موريس فيوليت (الحاكم العام السابق للحزائر) والذي ظل سنوات عديدة أمل الجزائريين الكير والشغل الشاغل لرحالهم السياسيين.

### 3. مقترح فيوليت:

إن مقترح القانون هذا، الذي أصطلح عليه أحيانا، وإن بشكل غير موفق، -- "مشروع فيوليت" كان يرمي إلى منح المواطنة الفرنسية لبعض الشرائح من المدين والعسكريين الجزائريين المسلمين والشروع في إنشاء تمثيلية أهلية بالبرلمان الفرنسي (84).

كان هذا المقترِ النخب. وكان يستح

إزاء مثل هذا ال

حصول مناوشات يا Voix Indigène القاوطانعة الإيجابي، عام للمسلمين رغم أن الإصلاحيون يخشون المسلمين على التجنم الشخصى الإسلامي و

وعلى كل حال الناطقين الرسمييَن وم: الشيوخ وبتوقيف وزي 1935 (88).

بعد ذلك حصد السياسي بين ممثلي ال الانتخابات التشريعية ليون بلوم أمل المسلم يحقق سريعا الإصلاحة

"مشروع بلو

سعيا منها إلى الا قبل المؤتمر الإسلامي آل كان هذا المقترح إذن يهدف إلى التحرير التدريجي للمسلمين الجزائريين انطلاقا من النحب. وكان يستجيب بالضبط لطموحات أغلبية ممثلي الرأي العام الإسلامي (85).

إزاء مثل هذا المقترح، اتسمت ردات فعل الإصلاحيين بالتردد. الأمر الذي أدى إلى حصول مناوشات بينهم وبين الأنصار المتحمسين لهذا المقترح لاسيما مع زعماء La حصول مناوشات بينهم وبين الأنصار المتحمسين لهذا المقترح لاسيما مع زعماء Voix Indigène القسنطينية. ذلك أن الإصلاحيين مع اعترافهم بروح المقترح السخية وطابعه الإيجابي، عابوا عليه قبوله مبدأ التحنيس كشرط للحق في الانتخاب بالنسبة للمسلمين رغم أن الأمر كان يتعلق بتحنيس في "صلب القانون الشخصي". كان الإصلاحيون يخشون أن يحث الجانب العملي من المقترح وحده العدد الأكبر من الشبان المسلمين على التحنس للحصول على الحقوق السياسية دون الانشغال حقا بقانوهم الشخصي الإسلامي (86).

وعلى كل حال، لم يشهد مقترح فيوليت استجابة. فبسبب محاربته العنيقة من قبل الناطقين الرسميين ومنتجبي المستعمرة الأوربية للجزائر (87)، غرق في النقاش في بحلس الشيوخ وبتوقيف وزير الداخلية موريس رينيي من قبل موريس فيوليت في 21 و22 مارس 1935 (88).

بعد ذلك حصلت أزمة سببها "مرسوم رينيي" (30 مارس 1935) الذي فاقبم التوتر السياسي بين ممثلي الرأي العام الإسلامي والإدارة. لكن بعد انتصار الجبهة الشعبية في الانتخابات التشريعية في ربيع 1936، أيقظ حضور موريس فيوليت في صلب حكومة ليون بلوم أمل المسلمين الجزائريين. حينئذ تطلع الناس إلى رؤية السيناتور من أور ولوار محقق سريعا الإصلاحات الجزائرية التي كانت عزيزة على نفسه.

# 4. "مشروع بلوم فيوليت "

سعيا منها إلى الاستحابة للرأي العام الإسلامي ولهيئات الوفد المرسل إلى باريس من قبل المؤتمر الإسلامي الجزائري الأول ، بلورت الحكومة مشروع قانون سمي "مشروع بلوم دعاية وشهادات رانحم يتحصل على ضعهم الاجتماعي

مرنسي) لم يكونوا بقانونهم الشخصي يرمز إلى الإصلاح يا دون العدول عن عباس، وفي أعقابهما

(83) بدل الاندماج ل السيناتور موريس مل الجزائريين الكبير

كل غير موفق، باسم الشرائح من المدنيين لمان الفرنسي (84). فيوليت أودع بالغرفة في 30 ديسمبر 1936 (89). كان هذا المشروع ينص على قبول "بعض الشرائح من الرعايا الفرنسيين في الجزائر "و"ممارسة الحقوق السياسية لمواطنين فرنسيين دون أن يترتب عن ذلك أي تغيير لقانولهم أو حقوقهم المدنية "(90).

رحبت الأوساط السياسية الإسلامية بحماس بمشروع بلوم فيوليت. تقول محة الشهاب: "إن أغلبيتنا تقبل مشروع بلوم فيوليت كدستور للجزائر وتعلق آمالا كبيرة حول المصادقة على هذا المشروع" (91).

ودون الإشادة المبالغ فيها بهذا المشروع، بدا الإصلاحيون وكأنهم رضحوا لإجماع الرأي الإسلامي الذي رحب به أيما ترحيب (92). فبالنسبة إليهم لا يستحيب مشروع الحكومة إلا جزئيا للطموحات الإسلامية. لذا لم يقبلوا به إلا بوصفه "مرحلة مؤقتة يجب أن تعقبها مراحل أخرى" (93).

كانت التحفظات التي عبر عنها الإصلاحيون حول هذا المشروع قائمة على كومه يرمي كما مقترح فيوليت سابقا إلى تشجيع (بشكل غير مباشر دون شك) الدماح النخب الإسلامية ولم يكن يعبأ بمطالب الحركة الإصلاحية الأساسية فيما يتعلق بالنعة العربية والقضاء والدين الإسلامي(94).

لذا لم يقتصروا على المطالبة بمعية الممثلين الآخرين للرأي العام الإسلامي بالتصويت السريع على مشروع القانون هذا. فالفائدة الحقيقية الوحيدة التي يمكن للمسلمين حنيه من مشروع بلوم فيوليت هي أن يؤسس كمبدأ نهائي حصول الجزائريين المسلمين على الحقوق السياسية الفرنسية وألا يكون مشروطا بتخليهم عن القانون الشخصي(95 بالنسبة للبقية، كان الكفاح مفتوحا. وأصبحت يقظة المسلمين ضرورية أكثر من أي وقت مضى.

لقد أثرت النقاشات الساخنة والمعارضات التي أثارها مشروع بلوم فيوليت كثير في الرأي العام الإسلامي. لقد أمسى هذا المشروع رمزا بالنسبة للمسلمين. أما الإصلاحيا فقد عنوا أكثر بدلالة نجاحه أو إخفاقه أمام البرلمان منه بمحتواه. فبالنسبة إليهم كان فلت

الأمر في النهاية حجر سيتعين عليهم ضبط يمثل في نظرهم أدن م

أمام إخفاق مة

الضغط المزدوج للأوم لم يتأثر الإصلاحيون فيما يخصهم، فلم يك ليغير من وضعيتهم أ المستفيدين المحتملين م القانون الحكومي في فرنسية(99) ولم يكو الشخصيات الأكثر بر

لذا لم يؤدّ إخفا الإصلاحيين وتقوية إر كان يتجاهل المسائل ا ولهذا شعر الإصلاحيو مهمتهم المطلبية قصد ح

يمثلون أي شيء في نظ

إلى غاية الآن أمكا الماثوية وخاصة منذ أز الإسلامية التي كان مبثا

ينص على قبول سياسية لمواطنين 9.

يت. تقول مجلة تعلق آمالا كبيرة

رضخوا لإجماع ستجيب مشروع برحلة مؤقتة يجب

قائمة على كونه ون شك) اندماج فيما يتعلق باللغة

سلامي بالتصويت ن للمسلمين حنيها ثريين المسلمين على إن الشخصي(95). رورية أكثر من أي

رم فيوليت كثيرا في بن. أما الإصلاحيون سبة إليهم كان ذلك

الأمر في النهاية حجر الزاوية الحقيقية لحسن النية والليبرالية الفرنسية. ولم يخفوا قط ألهم سيتعين عليهم ضبط موقفهم من فرنسا وفق المصير الذي سيؤول إليه هذا المشروع الذي يمثل في نظرهم أدنى ما يحق للشعب الجزائري المسلم أن يطالب به الأمة الفرنسية(96).

أمام إخفاق مشروع القانون الحكومي الذي تخلى عنه واضعوه أنفسهم، تحت الضغط المزدوج للأوساط السياسية الاستعمارية والأوساط السياسية المحافظة لباريس(97)، لم الم يتأثر الإصلاحيون عثل التأثر العميق الذي استشعره الاندماجيون المقتنعون (98). أما فيما يخصهم، فلم يكونوا ينتظرون أي معجزة من هذا المشروع. ذلك أن تبنيه لم يكن ليغير من وضعيتهم قيد أنملة. كانوا يشعرون من وجهة قبلية ألهم مقصون من عداد المستفيدين المحتملين من الترقية السياسية والاجتماعية التي كان بالإمكان أن يستثيرها القانون الحكومي في الوسط المسلم. فعلا، لم يكونوا يتمتعون بشهادات جامعية فرنسية(99) و لم يكونوا يضطلعون بمهام رسمية وقليل منهم من برز في الجيش. أما الشخصيات الأكثر بروزا في الحركة الإصلاحية والتي ثبتت شهرها وشعبيتها، فلم يكونوا يمثلون أي شيء في نظر الإدارة الفرنسية في الجزائز.

لذا لم يؤدّ إخفاق مشروع بلوم فيوليت إلا إلى تعزيز التشاؤم السياسي لدى الإصلاحيين وتقوية إرادهم في الكفاح من أجل غايات كبرى لحركتهم. فهذا المشروع كان يتجاهل المسائل التي كانت تؤرقهم (اللغة العربية، الدين الإسلامي، المسائل المجاورة). ولهذا شعر الإصلاحيون حينئذ بألهم عازمون أكثر من أي وقت مضى على مواصلة مهمتهم المطلبية قصد حمل فرنسا على الاعتراف بطموحات الشعب الجزائر المسلم.

### ٧. الغايات الإصلاحية الكبرى

إلى غاية الآن أمكننا تتبع تطور النشاط السياسي للإصلاحيين الجزائريين منذ سنة المائوية وخاصة منذ أزمة 1933. لقد شاهدناهم يدعمون خفية أولا الحركة المطلبية الإسلامية التي كان ميثاقها مقترح فيوليت (1933–1935). رأيناهم بعد ذلك ينخرطون

تماما في الجبهة السياسية الإسلامية المنبثقة عن مؤتمر جوان 1936 والذي كان طموحه الأساسي حصول المسلمين الجزائريين على الحقوق السياسية الفرنسية.

لكن، رغم أن الزعماء الإصلاحيين قاسموا المسؤوليات السياسية للحركة المطلبية الإسلامية بعد حوان 1936، فإنهم مع ذلك واصلوا الدفاع عن برنامج خاص بهم والذي كان يبدو لهم بمثابة سبب وجود حركتهم (جمعية العلماء). هذا البرنامج المطلبي الإصلاحي المتميز يقوم على نقطتين كبيرتين: حرية تعليم اللغة العربية وفصل الدين الإسلامي عن الدولة.

بالنسبة للإصلاحيين، يتوقف مصير الشعب الجزائري المسلم ، بوصفه كذلك، أكثر على حرية نشر الثقافة العربية واستقلالية الدين الإسلامي في الجزائر، منه على حصول الأهالي على حق الانتخاب.

### أ. مسألة اللغة العربية

لقد شددنا بما فيه الكفاية على أهمية هذه المسألة في المذهب الثقافي للإصلاحيات الجزائريين (100). ويجب علينا هاهنا أن ننظر في الوجه السياسي الصرف لهذه المسألة.

في بداية نشاطهم، اقتصر الإصلاحيون على المطالبة من أجل جماعتهم الإسلاب الجزائرية بحق التنظيم الحر لتعليم اللغة العربية ونشر الثقافة الإسلامية. والحال أهم يكونوا الوحيدين لصياغة مثل هذا المطلب(101). لم يكونوا يرون آنذاك داعبا عصم الدولة بأن تتكفل هي نفسها بتنظيم تعليم العربية في الجزائر، على نفس السلم الذي كم عليه تنظيم التعليم العام الفرنسي. بل لم يكونوا يرون فائدة من طرح مشكل ترسيم العربية في بلادهم رغم أنه كان من بينهم من تحمس لهذا الترسيم(102).

لم تبد نفسها، من خ غير أن مسأا الإصلاحيون م

صحيح

جمعية العلماء وبحد اللغة العر اللغة العربية لي يتوقف أيضا عد الجزائر كلغة أج

في كل الا السلطات المسؤ، فضلا بل بأن يع الوطنية.

غير أنه كار الإصلاحيين يطر اللائحة التي قدمو

[ اللغة العرب جميع المنشورات الفرنسية. كما س يتمتع بما تعليم الله

الذي كان طموحه

سية للحركة المطلبية ج خاص بهم والذي هذا البرنامج المطلبي العربية وفصل الدين

بوصفه کذلك، أكثر اثر، منه على حصول

ب الثقافي للإصلاحيين لصرف لهذه المسألة.

جل جماعتهم الإسلامية سلامية. والحال ألهم لم رون آنذاك داعيا لمطالبة في نفس السلم الذي كان طرح مشكل ترسيم اللغة (102).

لم تبد جمعية العلماء عند نشأتها (1931) الجرأة في هذا المجال. كانت قد ألزمت نفسها، من خلال قوانينها، إلزاما صارما بأن لا تتدخل في أي مسألة سياسية (المادة 3). غير أن مسألة ترسيم اللغة العربية في الجزائر كانت أساسا مسألة سياسية وكان الإصلاحيون من أوائل المقتنعين بهدا الأمر.

صحيح أنه في 1933، صرح نائب الرئيس، في خطاب رسمي أمام الجمعية العامة لحمعية العلماء: [إن جمعيتكم تسعى إلى تحقيق غايتين نبيلتين: إحياء بحد الدين الإسلامي وبحد اللغة العربية] (103). هذه العبارة لم تستغلق على أحد. فلا أحد كان يجهل أن عزة اللغة العربية ليست وقفا على انتشارها الواسع في صلب الأمة الإسلامية فحسب، فهذا يتوقف أيضا على اعتراف المشرع بقانون ممتاز للغة العربية التي ظلت إلى اليوم تعامل في الجزائر كلغة أحنبية أو كلغة من الدرجة الثانية(104).

في كل الأحوال، كان العلماء يلحون على الطابع الوطني للغة العربية مذكرين السلطات المسؤولة دوما بأنه بمطالبتهم بحرية تدريس العربية ونشرها لم يكونوا يلتمسون فضلا بل بأن يعترف لهم بالحق الطبيعي في الخفاظ على لغتهم الدينية حية أي لغة ثقافتهم الوطنية.

غير أنه كان لا بدّ من انتظار مناسبة المؤتمر الإسلامي الأول (جوان 1936) لنشاهد الإصلاحيين يطرحون دون مواربة مسألة ترسيم اللغة العربية في الجزائر. النقطة الأولى من اللائحة التي قدموها في هذا المؤتمر كانت مصوغة كالتالي:

[ اللغة العربية. سيعترف باللغة العربية لغة رسمية على غرار اللغة الفرنسية. وستدون جميع المنشورات الرسمية بالعربية والفرنسية . وستعامل الصحافة العربية كما الصحافة الفرنسية. كما سيتستفيد تعليم اللغة العربية في المؤسسات الخاصة من نفس الحرية التي يتمتع بما تعليم اللغة الفرنسية] (105).

هذا المطلب الإصلاحي المتعلق بترسيم اللغة العربية في الجزائر لم يتحقق. وقد توفي ابن باديس قبل أن تتحقق إحدى أمانيه الغالبة.

غداة التحرير استعادت جمعية العلماء، تحت إدارة الشيخ البشير الإبراهيمي، الكفاح من أجل الحصول من الحكومة الفرنسية في الجزائر على الاعتراف باللغة العربية بوصف لغة وطنية ورسمية في الجزائر. لكن رغم الترتيبات الليبرالية ل "قانون الجزائر"لسنة 1947 (106)، لم يتلق هذا المطلب الإصلاحي (الذي دعمه ممثلون آخرون للحركة الوطبة الجزائرية) أي حل مرض وقد أصبح مع قضية الدين الإسلامي يشكل أهم المآحد الإصلاحية على السياسة "الإسلامية"لفرنسا في الجزائر.

# ب. مسألة الدين الإسلامي

في المجال الديني كانت غاية نشاط الإصلاحيين الأساسية هي الكفاح ضد المراجعة والسعي إلى إبطال قوتما. إن مسألة التنظيم الرسمي للشعائر الدينية في الجزائر لم تكن تدحم في الظاهر في حقل اهتماماتهم الآنية.

ويمكن رد العزوف النسبي للحركة الإصلاحية على الأقل في بداياته إزاء ما يمكن تسميته بشكل غير موفق: "الإكليروس"الإسلامي للجزائر إلى الأسباب التالية:

1). أولا هذا "الإكليروس"الإسلامي كان من حيث العدد ضعيفا. وتشهد الإحصائيات الرسمية بأن أعداد أعوان الشأن الديني العبادي لم تكف عن الانحسار منذ 1908. وقيالي نظرة على التطور العددي (107):

1908 : 462 (23 مفتي + 161 إمام + 278 عون من الدرجة الدنيا)

394:1909

378:1911

1929 : 378 + 2 إمام (قسنطينة، أومال (سور الغزلان)

1930 : 380 + 2 إمام (توران، سعيدة)

لنظر السنية يعيشون في وعلى فضائل متعاطفون مي العبادية في الج

الرسميون يٿ

وضعيتهم عل

82:1931

85:1934

85:1935

باستثناء الأء

امفى وإمام

الإدارة قط

المالية (108)

طلبات إنشا

نكن الأهمية

عنكل إذن

2). من جها

من السنيين ا

يسجعون ح

يتحقق. وقد توفي

إبراهيمي، الكفاح لغة العربية بوصفها الجزائر"لسنة 1947 إن للحركة الوطنية يشكل أهم المآخذ

لكفاح ضد المرابطية لجزائر لم تكن تدخل

بداياته إزاء ما يمكن ب التالية:

وتشهد الإحصائيات بار منذ 1908. وفيما

1931 : 382 + إمام (عمي موسى)

1934 : 385 (22 مفتي + 159 إمام + 204 عون من الدرجة الدنيا)

1935 : 385 + 2 إمام (لاموريسيار، مونتانياك).

استثناء الأعوان من الدرجة الدنيا فإن الأعوان الحقيقيين القيمين على الشعائر الإسلامية امفتي وإمام) كانوا يمثلون سلكا اجتماعيا متواضعا نسبيا (قرابة 180 شخص). ولم تسع الإدارة قط إلى تعزيزه رغم الطلبات المتكررة التي رفعها الأعضاء المسلمون في المندوبيات المالية (108). وكانت المناصب الشاغرة في الغالب لا تسد إلا ببطء شديد. كما كانت طلبات إنشاء المناصب تصطدم بإجراءات إدارية معقدة (109). في مثل هذه الظروف لم تكن الأهمية الاجتماعية ل "الإكليروس"الإسلامي تحاكي قط أهمية التنظيمات المرابطية و لم خكل إذن مصدر قلق جدي للإصلاحيين.

2). من جهة أخرى، كانت أغلبية الأعوان الرسميين القيمين على الشعائر الدينية الإسلامية من السنيين الطبيين الذين لم يكن يشتبه في كونهم يتعاطون معتقدات مرابطية ولا في ألهم يشجعون حولهم ممارسات ثقافية شاذة إن قليلا أو كثيرا. وإن نحن نظرنا فقط إلى وجهة النظر السنية فإن الانتقادات الإصلاحية لم تكن تقوى على بلوغهم. فالعديد منهم كانرا يعيشون في منتهى الوئام مع إخوالهم الإصلاحيين وهؤلاء لم يكونوا يترددون في التشديد على فضائل هذا الإمام الرسمي أو الإشادة بعلم وسمو أخلاق ذاك (110). أخيرا كان هناك متعاطفون مع الحركة الإصلاحية ضمن الممثلين الرسميين القيمين على الشؤون الإسلامية العبادية في الجزائر.

3). غير أنه مع تعاظم الحركة الإصلاحية وازدياد صيتها لدى الأوفياء أحذ الأعوان الرسميون يشعرون بالقلق على مستقبلهم وتأثيرهم المعنوي والديني. لقد بدت لهم وضعيتهم على حانب كبير من السوء لاسيما وأن الإصلاحيين ما انفكوا يسخرون من

"الإكليروس"الإسلامي الذي أقامته فرنسا وتولت رعايته والذي لم تساوق فعاليته الحاجات الدينية والثقافية للسكان المسلمين.

وفضلا عن هذا، كان الإصلاحيون يحثون أتباعهم على تشييد المباني الدينية المسماة "مساجد حرة"بأنفسهم وبأموالهم، التي كان الرأي العام ينظر إليها بوصفها مساجد بحيدة إزاء المساجد المسماة "رسمية". وكلما بني مسجد "حر"في مكان ما، كان ذلك إيذانا بأفول مسجد رسمي، وكان هذا يؤدي لا محالة إلى نوع من المصيبة للإمام الرسمي.

هذه المآخذ النفسية أخذت شيئا فشيئا تسمم العلاقات بين الإصلاحيين والأعوان الرسميين.

من جهة أحرى، لما كان الإصلاحيون في بداية نشاطهم الديني والبيداغوجي، قد النحاوا كثيرا للمساحد "الرسمية" فإن التعليم المقدم في هذه المساحد من قبل الموظفين الرسميين والتعليم الذي أدخله الدعاة الإصلاحيون قلما كانا يجريان في سكينة وانسجاء فصراعات الطرائق والأفكار "السياسية" والمذاهب الدينية كانت تحدث أحيانا صراعات حادة بين حزب الإصلاحيين وحزب المحافظين أو "الإداريين". هذه الخصومات بين الأشخاص كانت تتخذ أحيانا منعطفا سياسيا. ولما كانت الإدارة تشعر ألها معنية بشكل غير مباشر، فقد كانت في الغالب تنتصر لحزب الموظفين وتسعى إلى تخويف التنظيم الإصلاحي (111).

4). كانت المآخذ المذهبية (أو الأحلاقية) الصرفة الصادرة عن الإصلاحيين تجاه الموظفين الرسميين القيمين على الشأن الديني أحيانا تتفاقم بسبب اعتبارات سياسية الطابع. فقد كان الإصلاحيون يشعرون بالكره الشديد إزاء الأعوان الرسميين الذين كانوا يلعبون لدى الإدارة دور المستشارين أو على صعيد أدنى دور المخابرات.

لقد ساهمت النشاطات الدينية لبعض الموظفين القيمين على الشعائر الدينية الإسلامية في استبخاس هذا السلك الاحتماعي الذي كان يضم عددا لا يستهان به من الرجال الطيبين. صحيح أنه كان في مقدور المفتين والأئمة أن يلعبوا في المراكز الحضرية الكبرى

دورا سياسيا من الطموح المؤقت، نظر إخوالهم في الإسلامية في الجز هذه المعارض

لها أن تتحاوز إط وهكذا في ف أشخاص إلى قضي الإصلاحيين الدخ

من اهتمام الإدار

السلطة لا مراء في اللجنة الدينيّة (الإ.

27 فيفري 1933 غير أن هذا القرار

السياسية الإسلامية لقد ساهمت م

المسلمين بمسألة اله من أجل استقلال ا

لم تفض أزما تساعد إحالة مدير الإصلاحيون ينظرو على نسيير الأمور. العلمية مارسيل ري

تساوق فعاليته

ي الدينية المسماة فها مساجد بحيدة كان ذلك إيذانا

للاحيين والأعوان

م الرسمي.

والبيداغوجي، قد من قبل الموظفين سكينة وانسجام. أحيانا صراعات من الخصومات بين ألها معنية بشكل لى تخويف التنظيم

حيين تجاه الموظفين ة الطابع. فقد كان كانوا يلعبون لدى

ئر الدينية الإسلامية هان به من الرحال كز الحضرية الكبرى

دورا سياسيا متكتما إن قليلا أو كثيرا. وسواء كان ذلك من باب الطاعة أو من باب الطموح المؤقت، فإن بعضهم كانوا أداة في يد إدارة الشؤون الأهلية القوية وقد ظهروا في نظر إخواهم في الدين كحلفاء للإدارة الفرنسية ضد إصلاحات الدين والسلوكات الاسلامية في الجزائر (112).

هذه المعارضات بين الإصلاحيين والممثلين الرسميين للشعائر الدينية الإسلامية لم تفلت من اهتمام الإدارة. مما أدى إلى التدخلات الرسمية في هذه الشؤون الإسلامية التي ما كان لها أن تتحاوز إطار المنافسات المذهبية وخصومات الكياسة.

وهكذا في فيفري 1933، حولت مبادرة خرقاء للأمين العام لولاية الجزائر منافسة أشخاص إلى قضية دولة. لن نعود إلى تفاصيل هذه المسألة (113). فبقرارها منع الدعاة الإصلاحيين الدخول إلى المساجد "الرسمية"اقترفت ولاية العاصمة تعسفا في استعمال السلطة لا مراء فيه. وهذا التعسف قد تفاقم أمره بسبب الصراع الذي حصل بينهم وبين اللحنة الدينية (الإسلامية) للولاية . وللقضاء على مقاومة هذه اللجنة سنّ والي العاصمة في 27 فيفري 1933 "لجنة استشارية للشعائر الدينية"ووضع على رأسها أمينه العام: ميشال. غير أن هذا القرار أثار غضب الحزب الإصلاحي الجم وأحدث الاستياء حتى في الأوساط السياسية الإسلامية الأقل خبرة في الجال الديني (114).

لقد ساهمت منشورات circulaires ميشال وقضية اللجنة الدينية للعاصمة في تحسيس المسلمين بمسألة الهيمنة الإدارية على شعائرهم وجعلت الإصلاحيين ينخرطون في الكفاح من أجل استقلال الشأن الديني الإسلامي في الجزائر.

لم تفض أزمة فيفري 1933 إلى أي نتيجة مرضية بالنسبة للرأي الإسلامي. ولم تساعد إحالة مدير الشؤون الأهلية على التقاعد (نوفمبر 1934) ميرانت الذي كان الإصلاحيون ينظرون إليه بوصفه ألد أعدائهم واستخلافه من قبل رجل القانون لويس مييو على نسيير الأمور. غير أن هؤلاء استعادوا الأمل عند الإعلان عن رحلة وزير الداخلية العلمية مارسيل ريني في بداية مارس 1935. والحال أن رفض هذا الأخير لمطالب حرية

التعبير في المساحد وخاصة الموقف المتشدد المتبنى من قبله في مجلس الشيوخ ردا على توقيف موريس فيوليت أدى في المحصلة إلى تأليب الإصلاحيين ضد السياسة الفرنسية في المحال الإسلامي (115).

انطلاقا من حادثة ربيع 1935 هذه، اقتنع الإصلاحيون بأن المطالب الجزئية كانت غير بجدية. حينئذ عقدوا العزم على طرح مسألة استقلال الشأن الديني الإسلامي طرحا بينا أمام الرأي الجزائري وأمام الضمير الفرنسي.

أولى هجمالهم الكبرى في هذا الاتجاه صادفت انعقاد المؤتمر الإسلامي الجزائري الأول في جوان 1936. في اللائحة البيّ قدموها بمذه المناسبة تعالج النقطة الثانية مسألة الدين على النحو التالى:

[ الدين: 1. المساجد: ستعاد المساجد للمسلمين وستقدم لها اعتمادات مالية من ميزانية الجزائر... أما تسيير المساجد فسيسند لجمعيات دينية قائمة وفق قانون الفصل.

2 . التعليم الديني: سينشأ معهد للدراسات العليا بجعول لتعليم الدين الإسلامي واللغة العربية وتكوين عمال الشؤون الدينية مثل الأئمة والدعاة ةالمدرسين إلخ ] وفضلا عن هذا صاغ ابن باديس مطلبا بحاورا يتعلق بمسألة القضاء الإسلامي (117) وفي ما يلي أهم فقرة فيه:

[القضاء يتطلب إصلاح القضاء: أ. إنشاء مؤسسة دينية تنكون من شخصيات تختارها الهيئات الدينية تقوم مهمتها على وضع قانون إسلامي، ب. إعادة تنظيم المدارس التي تكون موظفي القضاء الإسلامي بإدخال القانون الإسلامي المشار إليه وبإسناد مكانة أكبر للعلوم الدينية الإسلامية...]"

هذا هو حتى في نظر ابن باديس نفسه أساس المطالب الدينية للحركة الإصلاحية. هذه المطالب التي تم الإفصاح عنها مرة ثانية بمناسبة المؤتمر الإسلامي الجزائري الثاني في حويلية 1937 (119) ظلت حبرا على ورق. فالحكومة الفرنسية التي تحاشت اتخاذ أي

مبادرة لافتة للنظر بتكليف لجنة قرنوك ونصف لأجل هذا بعد التفاؤل العابر الانخراط في صفوف بعد إخفاق حامن مارس 1938). المدعوم من قبل المؤ المائية الثانية (124) العالمية الثانية (124)

الإصلاح الديني (و التي كانت كنشده وفصل الدين الإسه المحض نفس المآل الرأي العام الإسلام

تأثيرها المعنوي وال على إثر الحنا أفضت إلى سلسا "المصاليين"(125)

حزب الشعب الج

صلب الجماعة كا

الشيوخ ردا على سياسة الفرنسية في

الب الجزئية كانت ني الإسلامي طرحا

مي الجزائري الأول ة مسألة الدين على

ت مالية من ميزانية فصل.

عول لتعليم الدين ماة ةالمدرسين إلخ] و الإسلامي (117)

رن من شخصيات عادة تنظيم المدارس إليه وبإسناد مكانة

حركة الإصلاحية. الحزائري الثاني في تحاشت اتخاذ أي

مبادرة لافتة للنظر للرد على النداءات الملحة الصادرة عن المؤتمرين المسلمين، اكتفت بتكليف لجنة قرنوت (120) بوضع تقرير حول القضية الجزائرية وأعطتها مهلة عام ونصف لأحل هذا الغرض (121). كان هذا بمثابة ضربة قاضية لثقة المسلمين الجزائريين. بعد التفاؤل العابر لشهر حويلية ، كان الإصلاحيون على حافة اليأس ولم يتوانوا في الانخراط في صفوف المحتجين الشرسين (122).

بعد إحفاق حكومة الجبهة الشعبية (بداية 1938) وأمام تفاقم الوضع الدولي (ابتداء من مارس 1938)، لم تنشغل الإدارة الجزائرية بالاستجابة لطموحات الجزب الإصلاحي المدعوم من قبل المؤتمر الإسلامي الجزائري (123). حينئذ لم يعد الأمر يتعلق بتليين نظام المراقبة الإدارية لشؤون العبادات، ذلك أن مشكل الفصل ظل قائما إذن عشية الحرب العالمية الثانية (124).

وهكذا رغم العديد من النتائج الإيجابية التي سجلتها الحركة الإصلاحية في مجال الإصلاح الديني (والأخلاقي) وفي مجال التعليم العربي الحر، فإلها لم تبلغ الغايات الكبرى التي كانت تنشدها منذ سنوات عديدة وهي: منح قانون ممتاز للغة العربية في الجزائر وفصل الدين الإسلامي عن الدولة. في المحصلة، شهد نشاطها المطلبي في المجال الإصلاحي المحض نفس المآل الذي كان لنشاطها السياسي الذي خاضته إلى جانب الممثلين الآخرين المرأي العام الإسلامي لاسيما في إطار المؤتمر الإسلامي الجزائري (1936-1937).

غير أنه رغم الإخفاق الظاهر لنشاطات الحركة الإصلاحية السياسية فإن مواقفها في صلب الجماعة كانت أقوى من أي وقت مضى وكان تأثيرها السياسي فيها أعمق من تأثيرها المعنوي والديني.

على إثر الخلافات التي نشبت في صلب المؤتمر الإسلامي خلال صيف 1937 (والتي أفضت إلى سلسلة من الاستقالات) ورغم المضايقات التي تعرض لها المؤتمر من قبل "المصاليين" (125) فإن حزب العلماء تمكن من الخروج بسلام من المحنة. أحيرا، بعد تشتت حزب الشعب الجزائري (126) وتفتت المؤتمر لم تصبح الحركة الإصلاحية القوة المعنوية

والسياسية الأكثر انسجاما والأصلب فحسب، بل أيضا القوة ذات الصيت الأوسع على صعيد الشعب المسلم الجزائري والتي كانت أصداؤها سواء في الداخل أو الخارج هائلة.

# هوامش القصل السابع في المسابع المسابع

- (1) أنظر الملحق في آخر البحث.
- (2) أحيانا تستعمل كلمة "بوليتبك" يمعني قدحي في الشهاب ( مثلا عدد نوفمبر 1937، ص 411).
- (3) كان الكتمان في الغالب قاعدة في الشهاب...
  - (4) أنظر أعلاه.
- (5) اتسم موقف الإصلاحيين من النظاهرات المحلدة للمائوية بالحذر. ذلك أن حركتهم أنذاك لم تكن القوة ولا الصيت الكافيين اللذين يسمحان لها بإبداء ردة فعل صاحبة. من جهة أخرى، عا أن الإجماع كان يبدو قد حصل حول الحدث ( الاعيان والمنتخبون المسلمون قد قبلوا المشاركة في الاحتفالات الرسمية) فإن الإصلاحيين صبروا على الأمر, غير ألهم أصيبوا بجرح حفي (الشهاب، ماي 1939، ص 193).

لكن الإلاحيين تبنوا موقفا لافتا للنظر في 1937، بمناسبة الاحتفال بماثوية أحرى ماثوية دخول الفرنسيين إلى فسنطية (13 أكتوبر 1837) حينك، وجه ابن باديس من تلمسان في 27 سبتمبر 1937، لسكان قسنطيمة المسلمين نداءً يدعوهم فيه إلى الامتناع عن الظهور في أي تظاهرة رسمية ، الشهاب، نوفمبر 1937...

(6) من بينها: تعديل أو إلغاء قانون الأهالي والشروع في إعداد تمثيلية للمسلمين الجزائريين بالبرلمان الفرنسي. حول عيبة الأوساط السياسية الإسلامية غداة المائوية، أنظر الشهاب، ديسمبر 1930، وM.A. Kessous, La vérité sur le malaise algérien, p.80-82

(7) نسجل بأن 1930 كانت أيضا سنة "الظهير البربري"(16 ماي)، 15éme Congrès Eucharistique de Carthage (7-11mai) : هذان الحدثان عدًّا كاعتداء على الإسلام في المغرب.

- (8) الشهاب، نوفمبر 1937، ص 424.
- (9) نظرة على المطالب الصادرة عن المنتخبين الإسلاميين يمناسبة وغداة المانوية في : C.Sisbane, Note sur les réformes désirées par la Fédération des Elus indigènes du département de Constantine, Const., 1931, 15 p. (10) أنظر أعلاه.
  - (11) شعار أكد عليه وعلق عليه في افتناحية الشهاب مارس 1937، ص 2.
- (12) شعبت الشهاب غير مرة روح الحزب وكذا "مساوئ الاضطراب السياسي الحزبي"(أكتوبر 1930، ص341).

(13) أنظر الملحق في آ.

(14) الشهاب، فيفرى

(15) الشهاب، جانقي (16) الشهاب، أفرل 5

(17) الشهاب، أفريل 5

(18) الشهاب، سبتمبر

(19) أنظر دراستنا: ns: (20) الشهاب، أفريا 5

(21) الشهاب، أفريل 66

(22) يوفر القرآن للإصار

(23) عبارة لابن باديس.

(24) تذكر الشهاب العدا

براس الوادي (الشهاب. ب

(25) أخذ على الإصلاح

علاقات ابن باديس مع لـــــ

الشؤون الأهلية للحكوت

(26) أنظر أعلاه.

(27) هكذا تم تقدم عد (28) أنظر الملحق في آخر ا

(29) الشهاب، أوت 131

(30) الشهاب، فيفري 37

(31) نفسه، ص 505\$[5

(32) مؤرخ بسطيف في 23

(33) الشهاب، أفريل 360

(34) إشارة إلى الدكتور ـــــ

(35) عبارة فرحات عبار التاريخ وسألت الأحياء والاس

(36) نشدد على الفقرة نـــ

(37) الشهاب، أفريل 36-1

ence, Paris, 1935 (38)

(39) أنظر دراستنا: źérie إ

بت الأوسع على

الخارج هائلة.

(13) أنظر الملحق في آخر البحث.

(14) الشهاب، فيغري 1930، ص 1.

(15) الشهاب، حانفي 1933، ص 1.

(16) الشهاب، أفرل 1935، 2.

(17) الشهاب، أفريل 1935، ص 63.

(18) الشهاب، سبتمبر 1935، ص 365.

(19) أنظر دراستنا: L'enseignement politique de M.Abdouh aux Algériens

(20) الشهاب، أفريل 1936، ص 3.

(21) الشهاب، أفريل 1936، ص 4445.

(22) يوفر القرآن للإصلاحيين موارد مننوعة لتسفيه الظالمين والطغاة والخونة.

(23) عبارة لابن باديس، الشهاب، حانفي 1927، ص 1.

(24) تذكر الشهاب العديد من التظاهرات الإصلاحية حضرها ممثلو الإدارة. مثلا: تدشين مسجد بحضور نائب الوالي براس الوادي (الشهاب، فيفري 1930، 1951).

(25) احذ على الإصلاحيين تفاهمهم أو تحالفهم الخفي مع الإدارة. فالجريدة القستطينية النجاح كانت تغتاب في علاقات ابن باديس مع السلطات المحلية. من حهة أخرى، كان البعض يعزو إلى الطيب العقبي علاقات مشبوهة مع إدارة الشؤون الأهلية للحكومة العامة.

(26) أنظر أعلاه.

(27) هكذا تم تقديم الصحيفة الإصلاحية الأولى "المنتقد": حريدة مستقلة ووطنية..."

(28) أنظر الملحق في آخر البحث...

(29) الشهاب، أوت 1931، ص 493.

(30) الشهاب، فيغري 1937، ص 504- 506.

(31) نفسه، ص 504505.

(32) مورخ بسطيف في 23 فيفري 1936. أنظر :... 1936 fév. 1936 عنوري المعالمة المعالمة

(33) الشهاب، أفريل 1936، ص 42-46...

(34) إشارة إلى الدكتور صالح بن حلول

(35) عبارة فرحات عباس: "لن أموت من أجل الوطن الجزائري لأن هذا الوطن لا وجود له، ولم أكتشفه. سألت التاريخ وسألت الأحياء والاموات، لا أحد حدثني عنه"La Défense, op. cit

(36) نشدد على الفقرة التالية الأهم في هذا التصريح والأكثر استشهادا في المراجع.

(37) الشهاب، أفريل 1936، ص 44-45، أفريل 1935، ص 63

A. Foucault, L'Algérie, fille de France, Paris, 1935 (38)

(39) أنظر دراستنا: Regards sur l'enseignement des Musulmans en Algérie

آنذاك لم تكن القوة ولا كان يبدو قد حصل حول بين صبروا على الأمر, غبر

.(411

ول الفرنسيين إلى قسنطينة ان قسنطينة المسلمين نداءًا

ب بالبرلمان الفرنسي. حرل M.A. Kessous, La sur le malaise algér 15éme Congrès Eu

C.Sisbane, Note sur téformes désirées

(أكتوبر 1930، ص541).

- (60) الأمر الذي جعل يتشكل حتى بالنسبة لبعد(61) هنده هي الأرقام
- . (43) 1907 (19)
- (62) عند 1929، عبر
- (63) الحكومة العامة للم
- (64) الشهاب، أفريل (
- (65) تفسه، ص 153-
- (66) مثل تونس حيث ا
- (67) أوّل البعض هذا النَّـ
- (68) الشهاب، أفريل 0
- (69) الشهاب، أكوبر (
- (09) السهاب، احرير ا
- (70) ومن ثم ذلكم النعب
  - بن عاشور...
- (71) القرآن الكريم، 2
- (72) كان المتجنسون يط المواطنة الفرنسية...
- (73) الشهاب،أفريا 34
- sep.1930, p.1 (74)
- (75) الشهاب، أكتوبر أ
- (76) الشهاب، حويلية 5
- (77) العدد 1، 13 حو ـ
- (78) مثل م, بلحاج رحل
- (79) أنظر سلسلة الأعمال (rie:...
- (80) نسجل بخاصة در بـ 1930
- (82) فكرة "احتكاك الأح

- (40) من غير المحدي الإكثار هاهنا من الاستشهادات. أنظر مثلا: الآمال المعبر عنها رسميا بمناصبة الاحتفالات بالمائوية من قبل ممثلي السكان المسلمين في ة ...G.Mercier, Le Centenaire de l'Algérie, II, p.321 ... (41) المصنع والمقهى بالنسبة للمهاجر في فرنسا.
- (42) M'hammed Hadj-Saddok, Dialectes arabes et francisation linguistique l'Algérie, AIEO, t.XIII, 1959, p.61-67
- (43) كنا نتمنى لو توفرت لدينا في هذا الباب معطبات إحصائية خاصة حول مدى انتشار المشروبات الكحولية في أوساط الموظفين المسلمين الذين يملكون حانات وفنادق والدعارة ضمن العاملات من أصل مسلم
  - (44) أحيانا خاض الأدب الجزائري ذو التعبير الفرنسي في هذا الموضوع. أنظر مولود فرعون: الدروب الوعرة
    - Le Jeune Algérien, p.89 (45)
    - (46) العديد من هؤلاء الشبان الجزائريين الذين أعدوا حزائر اليوم، قد تزوجوا بفرنسيات.
- (47) الأمر الذي كان يبدو أنذاك كدلالة على القطيعة مع التقليد أو كتحدّ للرأي العام. أنظر ردة فعل شبان جزائريين الج عبر عنها (1933) Les compagnons du jardin
  - J.Menaut, dans AF, mars 1935, p.153 (48)
    - (49) الشهاب، ديسمبر 1930، ص 695.
    - (50) الشهاب، سبتمبر 1930، ص 480-482...
      - (51) الشهاب، ستمبر 1930، ص 482.
- (52) الشهاب، ماي 1931، ص 322-325 كانت تخشى على الإسلام من التهديد المزدوج للمحافظين الجامد ن والجاحدين.
- (53) لم يحظ تدين الشبان الجزائريين إلى غاية اليوم بدراسة حاصة. علما بأنه في حركة الأفكار في الجزائر، ما يين الحربين، كانت الإيديولوجيات التي عبر عنها الشبان الجزائريون تحتل مكانة هامة. بل حددت إلى حد بعيد النوجة السياسي للنخبة الجزائرية في تلك الفترة. ...
- (54) رغم الدعاية التي قامت بما الصحف ذات اللسان الفرنسي الموالية للمثل الإصلاحي مثل Voix du عمل Voix du عمل المحلوث لمسر peuple و La Défense و La Défense التي كانت تعاتب بشدة الشيبية الإسلامية غير المكترثة بشؤون لمسر والثقافة الوطنية وتحارب دون هوادة جميع أولئك الذين ترى فيهم خصوم (الحقيين أو الصريحين) الإسلام والعروجة والجزائر. أنظر: La formation de la presse musulmane en Algérie
- R.Randeau A. Fikri, Les compagnons du : أنظر النموذجين الأمثلين لهذا الأدب الاندماجي jardin; A.Mahboub, Le problème des réformes algériennes. Une opinion inigène, dans Rens.Colon., avril 1935
  - La Voix indigène et la Voix des Humbles : انظر مثلا: (56)
- L Hamel, De la naturalisation des Indigènes بناه القبام بها. أنظر: بالقبام بالقبا
- 58) Statistiques Générales, 1900, p.92
- 59) A. Burdeau, L'Algérie en 1891, p.225

(60) الأمر الذي حعل رحال سياسة فرنسيين في تلكم الفترة يتساءلون بصدد هذا النوع من التجنيس ما إذا كان يتشكل حتى بالنسبة لبعض الأهالي الذين قبلوا به عملا حديا (أ.بوردو، نقسه، ص 226).

(61) هذه هي الأرقام السنوية لتحنيس المسلمين الجزائريين لبداية القرن: 1900 (19)، 1903 (17) ، 1905

Statistiques : (17) 1919 (33) 1913 (36) 1911 (43) 1909 (43) 1907 (19) algériennes

La Vojx "منذ 1929، عبر رابح زناني عن أمله في "أن تكون المائوية بالنسبة للجميع ميثاق الأحوة والتقدم" (62) Indigène, n°10, 15 Août 1929...

(63) الحكومة العامة للحزائر: Exposé ..., années 1920 à 1938

(64) الشهاب، أفريل 1930، ص 153-160.

(65) نفسه، ص 153-154.

(66) مثل تونس حيث أثرت حوادث حول حنازة المتحنسين في الرأي الإسلامي أيما تأثير. الشهاب، حوان 1933..

(67) أوَّل البعض هذا التجنبس بوصفه عيانة للوطن الجزائري، والبعض الآخر أوله كخيانة للإسلام...

(68) الشهاب، أفريل 1930، ص 194.

(69) الشهاب، أكتوبر 1930، ص 574. حكم عاثل: الشهاب: أفريل 1934، ص 220.

(70) ومن ثم ذلكم التعليق السلبي إزاء الفتوى المعتدلة التي أصدرها مفتي تونس الكبير (المالكي المذهب) الشيخ الطاهر بن عاشور...

(11) القرآن الكرم، 2، 257.

(72) كان المتحنسون يطالبون بتليين نظام التحنيس الخاص بالمسلمين في الجزائر والإسراع في إحراءات الحصول على المواطنة الفرنسية...

ر73) الشهاب،أفريل 1934، ص 220.

La Voix indigène, n°4, 30 sep.1930, p.1 (74)

(75) الشهاب، أكتوبر 1930، ص 577.

(76) الشهاب، حويلية 1935، ص 252.

(77) العدد 1، 13 جوان 1929، عنوان الافتتاحية.

(78) مثل م. بلحاج رحل القانون وأستاذ بالمدرسة بالعاصمة، الأستاذ إيبعزيزن يلقاسم والدكتور بن ثامي وس. فاسي ور. زنتور وحاج حمو عبد القادر...

Les Cahiers du Centenaire de l'Algérie بنظر سلسلة الأعمال التي وضعت بمناسبة المائوية: (79) (Pub. Du Comité national métropolitain du Centenaire de l'Algérie)...

R.Maunier, Mélanges de sociologie nord-africaine, Paris, : نسجل بخاصة دراسات (80) 1930; Pierre Deloncle, La vie et les mœurs n Algérie, Orléans, 1930

(81) Mœurs et coutumes des Musulmans, Paris, 1931

Sociologie coloniale, introd. à l'étude : يُ فكرة "احتكاك الأجناس"روجها رون مونيي أي : (82) de contact des races, Paris, 1932

بة الاحتفالات بالماثوية G.Merc

(42) M'hammed ا'Algérie, AIEO, المشروبات الكحولية في

الدروب الوعرة

ردة فعل شبان جزائريين

دوج للمحافظين الجاملين

الأفكار في الجزائر، ما بين هددت إلى حد بعيد التوجه

بى مثل La Voix du غير المكترثة بشؤون الدين ريحين) الإسلام والعروبة في

R.Randeau - A. Fik jardin; A.Mahbor dans Rens.Colon.,a

L.Hamel, De la nati musulmans d'Algéri (58) Statistiques Gér (59) A.Burdeau, L'A P.Hutin, De la doctrine de l'association des indigènes et : عول سياسة الشراكة، أنظر (83) des français en Algérie, thèse Paris, 1933; A.Boumendjel, La politque coloniale d'association. Sa conception et son application, dans La Voix des Humbles, 25 Fév.1933

(84) يوجد نص هذا المقترح القانوني في ملحق : L'Algérie vivra-t-elle ? p.474

ر85) كوّن الإصلاحيون وفدا جزائريا انتقل إلى باريس في حوان 1933 ليؤكدوا لدى القادة الفرنسيين وأمام الرأي العام للبلد الأم انضمامهم التام للإصلاحات المقترحة من م. فيوليت، الشهاب، حويلية 1933، ص 332-336 :

(86) أنظر أحكام الشهاب التقييدية حول مقترح فيوليت (جويلية 1933) 🔀 💮 👊

(87) من بينهم: شارل كولمب مدير ... L'Evolution Nord Afriacaine

(88) JORF, 22 mars 1935, p.344-353. (Situation des Musulmans français d'Algérie) (89) Chambre des député, session extraord. De 1936

(90) المادة 1 من هذا المشروع.

سفر الوفد

(91) الشهاب، توفيير 1937، ص 506.

(92) باستثناء أنباع مصالي الذين كانوا يأخذون على المشروع إقامته تمييزا بين النخب الإسلامية الجزائرية وشعبها

(93) الثنهاب، نوفمبر 1937، ص 506.

(94) أنظر واقع المطالب التي قدمها الإصلاحيون باسمهم في المؤتمر الإسلامي الجزائري والتي دافعوا عنها سواء في الجرائر

أو في باريس: الشهاب حريلية 1936...

(95) الشهاب، ماي 1937، ص 161-160.

(96) الشهاب، ماي 1937، ص 164

AF, mars 1937, p.143-148 في هذه التعارضات في 97)

(98) حيثة لم يتردد أحد المتحمسين للاندماج : ر. زناتي في الإعراب عن اندهاشه وتفاحته في Voix في

(Indigène (5 mai 1938) بعد إخفاق مشروع قانون الحكومة...

(99) باستثناء بعض الشخصيات النادرة الإصلاحية مثل الأمين العمودي.

(100) أنظر أعلاد.

(101) أنطر المطالب التي قدمها محمد غلام الله المندوب المالي لتبارت ورئيس زاوية (الجزائر 1931)

(102) الشهاب، عدد 15، 1926...

(103) الشهاب، أوت 1933، ص 353.

(104) أنظر أعلاه، ص 133.

(105) الشهاب، جويلية 1936، ص 211.

(106) الذي دون أن يصرح بترسيم اللغة العربية في الجزائر كان يفكر في تنظيمه من قبل الدولة في جميع الأطر بـ

(107) أرقام مقدمة من مدير الشؤون الأهلية بطلب من القسم العربي للمندوبيات المالية...

(108) مثلا: هذا النص أعوان الشأن الديني الإ البعض الأعر يزخر تما مع الحاجات الدينية لل اعوان آخرن يستجيبور (109) انظر الرد الدر ان يبرهن الوالي، عن ط (110) الشهاب، سبت وخطأت الإمام الرسمي وخطأت الإمام الرسمي Mila والشهاب، الي

للخلاف القائم بين ح أغراض الإدارة الفرنسة (113) أنظر أعلاه، ص (114) مثلا: ود فعر و

(112) كان قتل الإما

(116) الشهاب، جويد (117) حول مسألة ع

(115) الشهاب، أفريا

s indigènes et le 17-330; id. Etudes

(118) الشهاب، حويد (119) الشهاب، سند

is de l'homme (121) أنظر رد فعل ا. القرار التسويفي والمنالي

(122) لما رأى ابن باد المرجع، ص 325-26

الإصلاحات المنتظرة مسا

(108) مثلا: هذا النص الذي تبناه القسم العربي للمندوبيات المالية (اقتراح الدكتور سمائي عبد القادر: نظرا إلى أن عدد أعوان الشأن الديني الإسلامي غير متناسب مع السكان المسلمين، ونظرا إلى أن بعض المناطق خالية منهم في حين أن البعض الآخر يزخر بخم، فإن القسم العربي يعرب عن أمله في 1) أن يكون عدد أعوان الشأن الديني الإسلامي منسجما مع الحاجات الدينية للسكان ومن ثم أن يكون عددهم أكبر، 2) أن يعاد النظر في المقاطعات الحالية وأن يتم توزيع اعوان آخرن يستجيون لحاجات المؤمنين (نفسه، ص 105).

(109) انظر الرد الدال لمدير الشؤون الاهلية ، محافظ الحكومة على طلب إنشاء منصب إمام (في كونروبير) الذي رفعه القسم العربي للمندوبات المالية: غير أن مسألة الإمام سنكون أعقد ذلك أنه يجب أن تتم دراسة خاصة ومن اللضروري أن يبرهن الوالي، عن طويق تقرير، على الصالح العام والوطني الملازم لإنشاء هذا المنصب (نفسه ، ص 104).

(110) الشهاب، سيتمبر 1933، 426.

(111) لم يكن الأمر كذلك دائما. من ذلك أن سلطات ميلة (في مقدمتها رئيس البلدية) قد أعطت الحق للشبخ الميلي وخطّات الإمام الرسمي بل ذهبت إلى حد السخرية من غيرة هذا الإمام. J.Noel. L'évolution religieuse à . وخطّات الإمام الرسمي بل ذهبت إلى حد السخرية من غيرة هذا الإمام. Mila والشهاب، أفريل 1934، ص 220.

(112) كان قتل الإمام والمفتي المساعد للعاصمة، الشيخ محمود كحول، في 2 أوت 1936، النتيجة الأكثر مأساوية للخلاف القائم بين حزب الإصلاحيين وأعوان الشأن الديني الإسلامي الذين كانوا يبدون بأنهم يتفانون في حدمة أغراض الإدارة الفرنسية.

(113) أنظر أعلاه، ص 8990.

(114) مثلا: رد فعل فرحات عباس العنيف في 1933 mars 1933, أو المثنيان عباس العنيف في 25 Mar Voix des humbles, n° 120, 25 mars 1933. (115) الشهاب، أفريل 1935، ص 3943.

(116) الشهاب، حويلية 1936، ص 211212.

Léon Horrie, Le Cadi, juge musulman en

(117) حول مسألة العدالة الإسلامية الهامة أنظ :

Algérie, thèse. Baconnier, Alger, 1935; Marcel Morand, Les problèmes indigènes et le Droit musulman en Algérie, dans Histoire et Historiens de l'Algérie, p.307-330; id. Etudes de droit musulman et de droit coutumier berbère, J.Carbonel, Alger, 1931

(118) الشهاب، حويلية 1936، ص 122.

(119) الشهاب، سبتمبر، 1937، ص 329.

(120) H.Guernut, député "indigénophile"; leader de la ligue des droits de l'homme (120) أنظر رد فعل ابن باديس القوي: الخيبة بعد الأمل (الشهاب، سبتمبر 1937، ص 324) عند الإعلان عن هذا القرار التسويغي والمنافي للوعود المقدمة سابقاً للمسلمين من قبل قادة الجبهة الشعبية.

(122) لما رأى ابن باديس أنه من غير انجدي وضع الثقة طويلا في الحكومة الفرنسية، وحه نداء قويا لمواطنيه (نفس المرجع، ص 325-326) وسحاصة للمنتخبين المسلمين للجزائر مطالبا إياهم الكف عن أي تعاون مع السلطة ما دامت الإصلاحات المنتظرة منذ 1936 لم تتحقق...

P.Hutin, De la des français en d'association. Sa Fév.1933

دة الفرنسيين وأمام الرأي . 19، ص 332-336 :

(88) JORF, 22 ma. (89) Chambre des

إمية الجزائرية وشعبها

دافعوا عنها سواء في الجزائر

وتناجه في La Voix

(1931

الدولة في جميع الأطوار.

# الفصل الثا

لقد بين ك

1931، توسعها الإصلاحي نفسها المسؤولين الفرنسي الإصلاحي الوطني البلاد. في الأحير. الحميد بن باديس لقد شهدت وهكذا ظلت هذه الذي كان في اله اللائكية قد أصبح كان للنواة ا الرأي العام الإسلا فالعلماء المتحررون ماضيهم المكرس إ تمثيلا حقيقيا فكان وهذا معناه أنه

الحركة الاصلاحية

(123) اللائحة الإصلاحية المتعلقة باللغة العربية والدين والقضاء الإسلامي كانت قد زكيت بالإجماع برفع الأيدي من قبل الموتم، الشهاب، حويلية 1936، ص 212.

و124) عند النحرر، شكلت مسألة الفصل أحد الإنشفالات الكبرى لحمية العلماء (تحت إشراف الشيخ الإبراهيمي). G.Busson de Jansens, " La séparation du culte musulman et أنظر شحة عن تطور المسألة في: de l'Etat en Algérie", dans REI, 1948, cah.I, p.13-24; J.Carret, " Le problème de l'inépendance du culte musulman en Algérie", dans L'Afrique et l'Asie, 1957, p.43-58

(125) يقدم عرض الشهاب (حويلية 1937، ص 268-269) فكرة عن تحرش أنصار مصالي على المؤتمر الإلامي الجزائري.

(126) في 27 أوت 1937، تم اعتقال مصالي وأصحابه: متول محمد والأحول حسين وخليفة بن عمر، إبراهبم يوغرفة والشاعر مفدي زكريا بتهمة إعادة تشكيل صيغة حزب الشعب الجزائري (منذ مارس 1937) لجمع شال إفريقيا، المحل في 26 جانفي 1937. حول هذه القضية، أنظر 460-459, p.459.

### الفصل الثامن

#### التأثيرات والأصداء

لقد بين لنا تطور الحركة الإصلاحية منذ 1925، وبخاصة منذ إنشاء جمعية العلماء في 1931، توسعها الدائم والسريع نسبيا. إن قوة ردود أفعال الإدارات ضد التنظيم الإصلاحي نفسها، المسجلة خلال سنتي 1933 و1934، بدت لنا بمثابة وعي متسرع لدى المسؤولين الفرنسيين بأهمية العنصر الإصلاحي في الحياة الجزائرية (1). لقد سمح لنا المؤتمر الإصلاحي الوطني الأول في سبتمبر 1935 بالوقوف على سعة تنظيمها ومدى تأثيرها عبر البلاد. في الأخير، شاهدنا الدور الحاسم الذي قام به الزعماء الإصلاحيون وبخاصة عبد الحميد بن باديس في إعداد وتسيير أعمال المؤتمر الإسلامي الجزائري (1936).

لقد شهدت سنة المؤتمر الإسلامي الجزائري ذروة الحركة الإصلاحية الباديسية. وهكذا ظلت هذه الحركة دائمة الحضور في صدارة المشهد الجزائري. فالحضور الإصلاحي الذي كان في السابق مقبولا من لدن بعض العناصر السياسية الإسلامية ذات الترعة اللائكية قد أصبح معترفا به أيما اعتراف بل ومحتفى به بحماس (2).

كان للنواة الإصلاحية في صلب المؤتمر وزن هائل. فلم تكن تمثل قطاعا هاما من الرأي العام الإسلامي فحسب بل كانت تزعم إسماع صوت الأمة الجزائرية كافة (3). فالعلماء المتحررون من كل صلات مشينة خالية من الطموح المادي، والأقوياء بفضل ماضيهم المكرس لإحياء القيم الوطنية كانوا مقتنعين بأنهم يمثلون الطموحات الإسلامية تمثيلا حقيقيا فكانوا يتماهون مع الوعى الجزائري نفسه.

وهذا معناه أنه لم يكن هناك حزب أو تجمع إيديولوجي إسلامي قد بلغ سمو وإشعاع الحركة الإصلاحية الباديسية، سواء في صلب الحركة أو خارجها.

جماع برفع الأيدي من

ب الشيخ الإبراهيمي) . G.Busson de Ja de l'Etat en Alg l'inépendance du

لي على المؤتمر الإلامي

طيقة بن عمر، إبراهيم س 1937) نجم شمال ٨

### . داخل الجزائر I. داخل الجزائر

لقد آنى النشاط الدؤوب لابن باديس وفريق الشهاب أكله تماما في 1936. إن الدعاية الإصلاحية التي انطلقت من الجامع الأبحضر بقسنطينة قد استطاعت في ظرف خس عشرة سنة، أن تستميل جزءا لا يستهان به من الرأي العام الإسلامي إلى المذهب الأخلاقي والديني للإصلاح وإلى المذهب السسياسي للحركة الوطنية الإسلامية. ذلك أن النشاط الإصلاحي قد مارس الجزء الأكبر من تأثيره في هذين الاتجاهين: الديني والسياسي. لقد ظهر الشيخ القسنطيني المتواضع ابن باديس، في 1936، لا كوعيم من الوعمال

لقد ظهر الشيخ القسنطيني المتواضع ابن باديس، في 1936، لا كزعيم من الزعماء السياسيين الجزائريين فحسب بل كأستاذ روحي لا يجادل، وتلاميذه يعدون بالآلاف عمر الجزائر قاطبة، وحتى المراكز النائية حدا كانت تستقبل تعاليمه سواء عن طريق الشهاب أو مناسبة زياراته التفقدية المتعددة وحملاته الدعائية (4).

كان الإصلاح يوشك على التغلب على المعتقدات المرابطية في كل مكان. وكان أن ساهم الموقف السياسي للتنظيمات المرابطية في عزلتها وسط الشعب الجزائري. فالحركة المصالية، بل بالإضطلاع بما بقوة، أمكنها الانتصار فحب على خصومها التقليديين والمحافظين.

صحيح أن المحن التي مرت بها الحركة الإصلاحية ابتداء من صيف 1936 (قصية العقبي كحول على وحه الخصوص) قد زعزعتها شيئا ما. وهكذا فضل الطيب العقبي الذي أهكته مشاكله مع العدالة وغير المتحمس لتزكية التوجه السياسي الوطني المبرم لذي أسبغه ابن باديس على الحركة الإصلاحية، قلت فضل الانسحاب من هذا التنظيم وحور أن يؤلب عليه تنظيما خصما في 1938,غير أن أزمة 1938 لم تضعف الحركة الإصلاحية الباديسية. وكل ما فعلته أنها خلصتها من العناصر الحاملة التي كانت تعرقل حركيب وتحتج على التزامها وانخراطها الفعلى في شؤون المدينة (5). بعد تخلصها من العناصر وتحتج على التزامها وانخراطها الفعلى في شؤون المدينة (5). بعد تخلصها من العدا

"العقبية"(نسبة استعادت الحر العدوانية القوية لم تكن الإ

في المعركة الس

المسلمين أفكارا

من جهة المن من جهة المناسبة المناسبة ون جدا بالكونم يضعون للكونم للكونم لعدم تما

غير أيه إزاء الشعبي الإسلامي إلى عدّالهم أو اح المدوي الواضح ا اقترحوا وساطة ب

إن الاستقلال

القوة والعلم والمناء الجزائر الحاضرة ست تقلبا مع التاريخ, وا عالية من الرقي الما وتسلك فرنسا مع الم الجزائر مستقلة استة "العقبية" (نسبة إلى الطيب العقبي) ومن جميع أولئك الذين يأبون المغامرة السياسية، استعادت الحركة الإصلاحية الجزائرية حرية نشاطها التامة وعاشت شبابا ثانيا. وهذا رغم العدوانية القوية التي كانت تبديها لها الإدارة وبعض الأوساط السياسية الإسلامية.

لم تكن الإدارة تغفر للإصلاحيين خروجهم من بحالهم الديني والتربوي كي ينخرطوا في المعركة السياسية. وكانت تتهمهم بألهم حزب معاد لفرنسا وبألهم ينشرون بين المسلمين أفكارا انفصالية. (6)

من جهة أخرى، حلب لهم نشاطهم في صلب المؤتمر الإسلامي انتقادات عنيفة من قبل اندماجيين متعصبين وعناصر من حزب الشعب الجزائري في آن واحد. فالأوائل المتشبثون حدا بالمبادئ اللائكية ومنتقدو كل ما هو ليس ثقافة فرنسية كانوا يؤاخذونهم لكولهم يضعون كل أفعالهم تحت راية الإسلام والعروبة (7). أما الآخرون فكانوا يلومونهم لعدم تمجيدهم حاج محمد مصالي وعدم تزكيتهم الكلية لأفكاره الطلائعية (8).

غير أنه إزاء هؤلاء وأولئك، كان الإصلاحيون مقتنعين بألهم أوفى تراجمة الرأي الشعبي الإسلامي الجزائري. وكانوا عازمين على مواصلة سياستهم الوطنية دون الإصغاء إلى عذّالهم أو الخضوع للمزايدات الديماغوجية. لقد ردوا على الاندماجيين بالتصريح المدوي الواضح الذي حللناه أعلاه (9). وعلى أنصار "الاستقلال بالنار والدم" (10)، اقترحوا وساطة سياسية طويلة نورد بعض الفقرات منها (11):

"إن الاستقلال حق طبيعي لكل أمة من أمم الدنيا وقد استقلت أمم كانت دوننا في القوة والعلم والمناعة والحضارة. ولسنا من الذين يدعون الغيب مع الله ويقولون إن حالة الجزائر الحاضرة ستدوم إلى الأبد. فكما تقلبت الجزائر مع التاريخ فمن الممكن أن تزداد تقلبا مع التاريخ. وليس من العسير بل إنه من الممكن أن يأتي يوم تبلغ فيه الجزائر درجة عالية من الرقي المادي والأدبي وتتغير فيه السياسة الاستعمارية عامة والفرنسية خاصة وتسلك فرنسا مع الجزائر مسلك انكلترا مع استراليا وكندا واتحاد جنوب إفريقيا وتصبح الجزائر مستقلة استقلالا واسعا، تعتمد عليها فرنسا اعتماد الحر على الحر. هذا هو

ما في 1936. إن تطاعت في ظرف للامي إلى المذهب لإسلامية. ذلك أن الديني والسياسي. كزعيم من الزعماء عبر عدون بالآلاف عبر في طريق الشهاب أو

يل مكان. وكان أن الجزائري. فالحركة كنها الانتصار نمائيا

صيف 1936 (قضية فضل الطيب العقبي فضل الطيب العقبي بي الوطني المبرم الذي مذا التنظيم وحاول ني الحركة الإصلاحية النت تعرقل حركيتها في العناصر العناصر

الاستقلال الذي نتصورة لا استقلال الذي يتصوره خصومنا الجرمون استقلال النار والدماء وهذا هو الاستقلال الذي نستطيع أن نحرز عليه مع الوقت وبإعانة فرنسا وبإرادتما وإننا لا نخشاه ولا نخشى البحث فيه".

هذا الموقف السياسي الوسطي الذي كان الإصلاحيون متعلقين به يطابق حدا الروح العامة لمذهبهم الديني والأحلاقي ويصور أحد انشغالات السلفية الأساسية الذي يكمن في إسداء العالم وفق التصريح القرآني مثال الأمة البعيدة عن الشطط: "وكذلك جعلناكم أمة وسطا". لذا كان بإمكان الإصلاحيين الباديسيين أن يضطلعوا بمعية رجال السياسة المسلمين الذين كانوا يشاطروهم مثله، دور الوسطاء الصادقين بين شعبهم ومسؤولي السياسة الفرنسية في الجزائر. لكن أيا كانت نداءاقم وتحذيراقم، فإن الإصلاحيين اصطدموا دائما بجدار من سوء الفهم والخشية.

علما بأن الجانب الفرنسي لم يخل من أناس متبصرين لتحذير الرأي العام والمسؤولين السياسيين من التأويلات الحاطئة للتطور الاحتماعي والسياسي للأهالي المسلمة ولحملهم على تبني موقف أكثر تفهما إزاء ممثلي الإسلام الحديث (12).

ذلك أن تطور الرأي الإسلامي سواء في الجزائر أو في بقية إفريقيا الشمالية كان من القوة بحيث أن مبادئ الإدارة الأهلية التي حلها موروث عن القرن التاسع عشر وبداية الحرب العالمية الأولى، لم تكن متماشية مع الأوضاع الجديدة. ودون الدخول في نقد للسياسة الأهلية المطبقة في الجزائر خلال ما بين الحربين، سنكتفي بالوقوف على المفارقة التاريخية لهذه السياسة في المجال الديني.

فبناء على تصور متخلف لها حول واقع الإسلام في الجزائر، كانت الإدارة الفرنسية قد صنفت الإصلاحيين نحائيا كمحتجين (13) يحدوهم التعصب وكراهية الأجانب فبالنسبة لهذه الإدارة، فإن كل ما يعارض الإسلام الرسمي (14) هذا الدين المدحى والمصنف والمسير بوعي من قبل موظفي إدارة الشؤون الدينية، كان يرمى بتهمة معادة فرنسا نفسها. وهذا يعني أن الإدارة الجزائرية كانت تتبدى وكألها حامية نوع من السة

الإسلامية لا الجامعة الإسلا لكن أيا إطناب وعقي

المتيوقراطية ال

صادفت نفسا أخرى، في صا هم الذين سع أحلامهم الباليا

الوطنية ونفخ فبفضلهم محصورة في الح

وفضلا ء

والسياسي للبل والموزعان من المنشورات الإ المشرق وتتذوة بعث ثقافي جم

كان الإص يعتقدون بأتما ينوون قصر م الاستلاب. وقط المسلمة في البلد

غرمون استقلال النار الوقت وبإعانة فرنسا

ن به يطابق جدا الروح أساسية الذي يكمن في ط: "وكذلك جعلناكم وا بمعية رجال السياسة بين شعبهم ومسؤولي إتمم، فإن الإصلاحيين

الرأي العام والمسؤولين لأهالي المسلمة ولحملهم

فريقيا الشمالية كان من نرن التاسع عشر وبداية ودون الدخول في نقد ي بالوقوف على المفارقة

كانت الإدارة الفرنسية ب وكراهية الأجانب. 14) هذا الدين المدجن كان يرمى بتهمة معاداة ها حامية نوع من السنة

الإسلامية لا ترى خارجه سوى الضلالة الخطيرة والهرطقة الوهابية الجديدة ويوتوبيات الجامعة الإسلامية. utopies panislamistes .

لكن أبا كانت نقائص المذهب الاجتماعي والسياسي للإصلاحيين الجزائريين، فإن إطناب وعقيدة بعضهم غير المتساعة وإعجاهم الساذج بالمشرق وميلهم المشتط المتيوةراطية السعودية (= حكومة إلهية) (15) فيحب علينا أن نلاحظ بأن حركتهم صادفت نفسا جما لتلكم الفترة وأن تعليمهم أعجب الجيل الصاعد في الجزأئر. من جهة أخرى، في صلب عالم في أوج التحول، لفترة ما بين الحربين، لا شك في أن الإصلاحيين هم الذين سعوا إلى مسايرة إيقاع التاريخ بينما كان خصومهم المرابطيين يرتعون في أحلامهم البالية.

وفضلا عن هذا، ساهم الإصلاحيون بقوة في إعادة إعطاء أمتهم الإحساس بالعزة الوطنية ونفخ الافتخار فيهم بالانتماء إلى الوطن العربي الإسلامي الكبير (16).

فبفضلهم حقا أخذت الأمة الجزائرية الإسلامية التي ظلت إلى غاية تلكم الساعة محصورة في الحدود السياسية والثقافية للمحال الفرنسي، تعي التطور الاجتماعي والثقافي والشاسي للبلدان المغاربية والعالم العربي. وكانت الصحافة والكتاب العربيان للمشرق والموزعان من قبل الأعوان الإصلاحيين (ومن قبل إدارة الشهاب نفسها) يعززان المنشورات الإصلاحية باللغة العربية. وهكذا راحت الشبيبة الجزائرية تعيش على وقع المشرق وتتذوق أدب وجماليات المفكرين الجدد. حينئذ حصل تحت تأثير الإصلاحيين بعث ثقافي جم واستكشاف حماسي لجميع حقول الفكر والحساسية العربية.

كان الإصلاحيون عازمين على إعادة ربط الصلات الثقافية والإنسانية التي كانوا يعتقدون بأنها حيوية بين الوطن الجزائري والوطن العربي الكبير. ذلك أنهم لم يكونوا ينوون قصر مهمتهم على تحسيس أمتهم بخصوصيتها الوطنية وجمايتها من ضربات الاستلاب. وفضلا عن غاياتهم الداخلية أخذوا على كاهلهم مهمة تعزيز حضور الجزائر المسلمة في البلدان المغاربية والعالم العربي الإسلامي في آن واحد.

#### II. في الخارج

بمجرد أن وعت الحركة الإصلاحية بعدها الوطني وهذا ابتداء من مؤتمرها الأول في سبتمبر 1935، سعت إلى توسيع صيتها في الخارج من أجل إشاعة المثل الإصلاحي وإسماع صوت الجزائر إلى أبعد مدى ممكن.

أقدمت الحركة الإصلاحية بالنسبة إلى هذه الغاية عند نهاية 1935 على إعادة تنظيم وتطوير جهازها الدعائي. ومنذ بداية 1936، أمكنها إصدار منشور حديد باللغة العربية في العاصمة: البصائر. أما لسان حالها الأساس الشهاب فقد أخذ يصدر منذ 1935 في حلة جديدة أكثر حاذبية وغنى. نستشف هاهنا حرص الناشرين على حلب عدد كبير من القراء سواء في الجزائر أو في البلدان ذات اللسان العربي (17).

في المجال الخارجي، كان انشغال الإصلاحيين الأول بطبيعة الحال هو نشر الأفكار الإصلاحية بين إخواهم المقيمين في فرنسا. انطلاقا من 1936، استطاعوا، بفضل الرفق الذي كانوا يحظون به من قبل حكومة الجبهة الشعبية، أن يطوروا نشاطهم الديني والثقافي في الأوساط الإسلامية بباريس وضواحيها وكذا في منطقة ليون. وقد ساهمت تنقلات الزعماء الإصلاحيين إلى باريس في 1936 و1937، في إطار وفود المؤتمر الإسلامي الجزائري، في التعجيل بعملية انتشار الحركة الإصلاحية في فرنسا.

بفضل همة الفضيل الورتلاني، مندوب جمعية العلماء بفرنسا، تعاظم عدد المنخرطين في الجمعية بين العمال الجزائريين المهاجرين (18). وفي باريس نفسها وفي ضواحيها، وفق الإصلاحيون في تأسيس العديد من "النوادي التربوية" (1936-1937) حيث كان معلمون إصلاحيون يقدمون يوميا دروس اللغة العربية وحيث كانت تنظم مرة كل أسبوع نشاطات ثقافية ذات طابع إسلامي (19).

في الواقع كان ينمً عن -الوطنية.

هذه الإر

للحركة الإصلا الوليس م الجزائري ولا

وكمال الخلق المسلمين بل ج لا يمكور

القسنطيني المتو من 1936. يس يقترب من سـ (1935)، كان الإسلامي.

ولتذكيرهم بو من حيث يعدها موطنه غير أنه م الانتشار بفضل

كان لابن باديـ

في الواقع لم يكن عمل الإصلاحيين بفرنسا سوى امتداد لعملهم في الجزائر. لكنه كان ينم عن حيوية الحركة الباديسية وإرادتما في إيصال الرسالة الإصلاحية خارج الحدود الوطنية.

هذه الإرادة تظهر بوضوح في تصريح يلح فيه ابن باديس على الوجهة العالمية للحركة الإصلاحية الإسلامية السنية (20):

"وليس ما ندعو إليه ونسير على مبادئه من الإصلاح بالأمر الذي يخشّ المسلم الجزائري ولا ينتفع به سواه. كلا فإن صحة العقيدة واستنارة الفكر وطهارة النفس وكمال الخلق واستقامة العمل وهذا هو الإصلاح كله مما يشترك في الانتفاع به جميع المسلمين بل جميع بني الإنسان".

لا يمكن التأكيد على عالمية المذهب الإصلاحي بأفضل من هذا. وهكذا فإن الشيخ القسنطيني المتواضع ابن باديس في حوالي 1920، أصبح شيئا فشيئا الإمام الأكبر، انطلاقا من 1936. ينبغي أن نسجل بأنه في هذا التاريخ كان زعيم المدرسة الإصلاحية الجزائرية يقترب من سن الخمسين وهو في أوج قواه. وفضلا عن هذا، بعد وفاة رشيد رضا (1935)، كان ابن باديس مقبلا على أن يصبح القائد الفكري الحقيقي للسلفية في المغرب الاسلامي.

وهذا ما حدا به إلى القيام بمبادرات متنوعة ليفرض نفسه على علماء الزيتونة والأزهر وللذكيرهم بواجبهم المقدس: أن يكونوا حرّاس السنة اليقظين ومنتقدي البدع (21).

من حيث نشاطه الخارجي، كان ابن باديس يلتفت طوعا صوب تونس التي كان يعدها موطنه الثاني والتي استأنس فيها بالأوساط المثقفة الإسلامية (22).

غير أنه لم يكن يغفل المغرب الأقصى قط حيث كانت أفكاره الإصلاحية تأخذ في الانتشار بفضل تعليم أساتذة كبار مثل أبي شعيب الدكالي "بحد الأفارقة والمغرب" (23). كان لابن باديس في المغرب عدة تلاميذ ومعجبين متحمسين. وكانت الشهاب منبرا ممتازا

رتمرها الأول في لمثل الإصلاحي

على إعادة تنظيم .يد باللغة العربية نذ 1935 في حلة ب عدد كبير من

هو نشر الأفكار عوا، بفضل الرفق هم الديني والثقافي . ساهمت تنقلات المؤتمر الإسلامي

ظم عدد المنخرطين وفي ضواحيها، وقق حيث كان معلمون مرة كل أسبوع بالنسبة لبعض المثقفين والعلماء المغاربة من طراز علال الفاسي ومحمد غازي ومحمد مكي الناصري و"شاعر مدينة فاس"محمد القري(24).

وهكذا ورغم المهام المرهقة ورغم صعوبات تلكم المرحلة (لاسيما محاكمة الطيب العقبي) الناتجة في كثير من الأحيان عن سوء الفهم الرسمي، لم يكف ابن باديس عن تأكيد الحضور الإصلاحي في الحارج لشد ما كان يتمنى الإسراع في نجاح الإصلاح في البلدان المغاربية من أقصاها إلى أقصاها إن أمكن وحتى إلى أبعد من ذلك.

خلال السنوات الأخيرة من نشاطه العمومي (1936 – 1939) التي تمثل آخر سنوات حياته، كان يبدو وكأنه يتحدى الطبيعة. فلما كان منشغلا بعظمة المهمة التي تولاها والخلافات التي بدأت تلوح في صفوف جمعيته، وخوفا دون شك من أن تنهار بسبب الأذى الذي كان يلحقها أو أن تشل بسبب حرب أوربية، أظهر حماسا جما. لكن سرعان ما رضح لامحاء تام: لقد أدى مرسوم 27 أوت 1939 (25) الذي قضى بتطبيق مرسوم قانون 24 أوت 1939 في الجزائر "الذي يجيز حجز وتوقيف المنشورات التي من شألها الإساءة للدفاع الوطني "(26)، قلت أدى سريعا إلى اختفاء الدعاية الإصلاحية. وهكذا بعد أن أوقفته الأحداث، في حين كان على مقربة من النصر، لم يشهد ابن باديس التتويج.

على الرغم من أن عمل ابن باديس لم يستكمل، عند وفاته (أفريل 1940) فإن هذا العمل الإصلاحي في الجزائر كان هائلا سواء على الصعيد الديني الصرف أو في الجالات الاجتماعية والثقافية والسياسية(27). ذلك أن الحضور الإصلاحي قد فرض نفسه في المحصلة خلال ما بين الحربين على جميع أصعدة الحياة الجزائرية.

لقد ساهم النشاط الإصلاحي بين 1925 و1940 بقوة في إعادة صقل الملمح الديني والثقافي للأمة الإسلامية لاسيما من حيث تغيير ميزان القوى المعنوية. فالمرابطية التي لم "تستأصل "كما كان يحلم بذلك العديد من الإصلاحيين، قد ارتج بنيالها وأجبرت على

التخلي تأثير نش

النتائج ا

البقاء. و

ببعض . و"الأوليا

وح الحضارة والثقافة. وانتقدوا المرابطين الإصلاح بالمساهمة

كان الذي غير الحربين.

ضمان خ

مساحد. العشر ينياه

بخصوصية

ي ومحمد مكي

محاكمة الطيب اديس عن تأكيد ملاح في البلدان

يشل آخر سنوات همة التي تولاها أن تنهار بسبب هما. لكن سرعان بي بتطبيق مرسوم ت التي من شأها صلاحية. وهكذا

، 1940) فإن هذا ف أو في المحالات د فرض نفسه في

بشهد ابن بادیس

مقل الملمح الديني فالمرابطية التي لم يانما وأجبرت على

التخلي عن امبراطوريتها القديمة لتنخرط بشكل طبيعي في الحياة العامة المشتركة. وتحت تأثير نشاط الإصلاحيين، شعرت الإقطاعيات الدينية بأنه محكوم عليها بالإصلاح من أجل البقاء. وهذا معناه أن الكفاح الإصلاحي الطويل والمرير ضد المرابطيين لم يخل من بعض النتائج الإيجابية.

على الصعيد الاجتماعي، سعى الإصلاحيون إلى تطهير سلوكات إحواهم وتحسيسهم ببعض مستلزمات الحياة العصرية. وفقوا في إزالة الأوهام العالقة "بصنّاع الخوارق" و"الأولياء الصالحين" المزعومين والمنافقين وناشري الظلامية...

وعلى عكس أولئك الذين كانوا يدعون إلى الممارسات العتبقة البالية والعزوف عن الحضارة المعاصرة كان الإصلاحيون يدعون إلى نوع من التحديث في بحال العمل والثقافة. ولم يترددوا في إعادة الاعتبار إلى المال(28). كما رافعوا من أجل الفعالية وانتقدوا إهدار الوقت سواء في بحال النوافل الدينية أو في أمور الدنيا. وعلى عكس المرابطين وأتباعهم كذلك، غير المنشغلين إن قليلا أو كثيرا، يمصير المدينة، اعتمد الإصلاحيون مذهبا كلاسيكيا مستوحى من الفقهاء أمثال ابن تيمية والذي يلزم المسلمين بالمساهمة في الحياة الاجتماعية والسياسية للأمة وامتلاك التقنيات الجديدة التي من شألها ضمان خلاص وتقدم المجتمع الإسلامي (29).

كان النشاط الاجتماعي الإصلاحي مسنودا بنشاطهم النقافي ذي النطاق الواسع، الذي غير إلى حد ما المناخ الفكري والمعنوي في المجتمع الإسلامي الجزائري لما بين الحربين. إن جزائر 1939 مع مئات من الهيئات الإصلاحية (مدارس حرة، نواد ثقافية، مساجد...) ومع صحافتها وأدبحا العربيين كانت مختلفة أيما اختلاف عن جزائر العشرينيات. فالتعريب قد خطا خطوات جمة، كما أن الأمة قد أصبحت أكر وعيا بخصوصيتها العربية الإسلامية.

في المحال السياسي، أحيرا، لم يكن نشاط الإصلاحيين أقل فعالية. فبإشاعتهم روحانية حقيقية في الرأي العام الإسلامي روحانية الوطنية الإسلامية وفقوا في إقامة الحواجز النفسية أمام سيرورة فرنسة الحزائر التي كانت تبدو أمرا مبرما.

لم يكن العمل الإصلاحي إذن دينيا وأخلاقيا صرفا. فلما كان ابن باديس وأصحابه أوفياء للخطوط الكبرى التي رسموها في بداية نشاطهم العام، (30)، فقد عنوا بجميع مظاهر الحياة الجزائرية. وهكذا أدت بحم آثار عملهم الديني والثقافي إلى الانخراط تدريجيا في الشؤون السياسية لزماهم. غير أن نوائب السياسة كانت من القوة بحيث جعلت الإصلاحيين يستهلكون جزءاً كبيراً من طاقاهم وإمكانياهم. ولم ينجز نشاطهم المطلبي على حساب نشاطهم الإصلاحي.

لا شك أن الفريق الإصلاحي الباديسي قد شعر وكأنه منساق وراء الأحداث انسياقا. ربما كان ثمة ما يدعوه إلى الاعتقاد بأن نجاح صنيعه الديني والثقافي يمكن أن يتوقف على التزامه وانخراطه في الحياة السياسية. ومهما كان الأمر، لمن كان تعزيز الحضور الإصلاحي على الساحة السياسية الجزائرية قد جلب لابن باديس وأصحابه مزيدا من الصيت في نظر النخبة والجماهير الإسلامية، فإننا مجبرون على أن نلاحظ بأن تشتت جهودهم قد أثر سلبا على العمق الروحي والمذهبي الذي كان، فيما يبدو، طموحهم الأساس ولكن لم يكن دائما واجبهم الأول ولا غايتهم الأساسية.

#### هوامش الفصل التامن

(1) الأمر الذي جعل الأستاذ أوقستان برناره، الذي كان آنتذ أحد المختصين الكبار في الشؤون الجزائرية:"من بين العناصر المنفصة التي نواحهها اليوم في الجزائر فإن العلماء أخطر هذه العناصر الأنهم يلتحثون إلى الشعور الديني القوي دائما لدى الأهالي، ولأنهم يتوفرون على روحانية بينما الآخرون لا يتوفرون إلا على النهم" Rens.Colon. n°1<sup>cr</sup> على النهم" avril 1935

(2) كان العلماء على وعي بذلك (الشهاب، نوفمبر 1936، ص357: حصوم جمعية العلماء"...

··· (3)

(4) أنظر ا

(5) منذ يا

الجمعية الإص

حانفي 937

(6) أنظر <sup>-</sup> كور التحذيرا

الجمود سنؤدة

ر7) أنظر را

(8) حول ا

العلاقات بين

(9) أنظر أء

(10) أنظر ك

(11) المرجع

ر12) أنظر n

6. p.27-28

(13) فضلا ء

يوصفهم أبروا

الطقوسية المراد

فالإصلاحيون

(14) اشتكر

الأم، تريد إنشا

(15) کاد اد

بسبب تعلقه اله الإسلام).

(16) نسجا

الوطنية في الجوا

أسطر قليلة (صر

الحركة الإصلا-

السياسية للجماه

(3) حسب عبارة ابن باديسي نفسه (الشهاب، نوفمبر 1936، ص 357)

(4) أنظر الجدول في ص .....

(5) منذ بداية 1937، بعد أن لاحظ ابن باديس في عيطه تصدعا ما، سارع إلى طرح سؤال الثقة في عاضرة أمام الجمعية الإصلاحية القسنطينية حيث طلب علانية لأولئك الذين قد لا يوافقون سبيله أن يستعيدوا حريتهم (الشهاب جانفي 1937، ص 424)

(6) أنظر AF نوفمبر 1938 ص 387-388. لم يتخذ ابن باديس في أي لحظة موقفا انقصاليا واضّحا. كان قد كرر التحذيرات للمسؤولين الفرنسيين وذكر بدروس التاريخ شاهرا أحيانا كتهديد "مراسيم المصير" وتنبأ بأن سياسة الجمود ستؤدي إن آجلا أو عاجلا إلى الانفصال (الشهاب، فيفري 1937، ص 505)

(7) انظر رأي ر. زناني في (11 Août 1936) انظر رأي ر. زناني في

(8) حول موقف الإصلاحيين من مصالي وحزبه أنظر الشهاب فيقري 1937 ص 506...أنظر كذلك حول المحادة الإصلاحيين ومصالي: Ch.A.Julien, L'Afrique du Nord en marche, p.21

(9) أنظر أعلاه: ص 340-341

(10) أنظر الشهاب حوان 1936، ص 146.

(11) المرجع نفسه، ص 145-146.

Henri Laoust dans AF, mars 1935, p.176 et Louis Massignon, "L'évolution انظر (12) actuelle d l'Islam, vu du Caire", dans Polit.Etr., février 1936, p.27-28

(13) فصلا عن ذلك إن قرن الإصلاحيين بالبروتستانت كان أمرا سهلا طالما أن المظاهر كانت تدعو إلى النظر إليهم بوصفهم "بروتستانت"الإسلام.". كانوا يقدمون كورثة للتشدد الوهابي، بالتركيز على معارضتهم الشرسة للأساليب الطقوسية المرابطية وما ابتدعوه في الدين الإسلامي كما البروتستانت، فكانوا إذن من دعاة البساطة في بحال الدين. فلإصلاحيون كانوا يعارضون المرابطين لانحم كانوا ينظرون إلى المرابطية كنوع من الإكلموس...

(14) اشتكى الطيب العقبي في حديث رواه ل. روبو من كون الإدارة الفرنسية "على عكس المبادئ المطبقة في البلد الأم، تريد إنشاء دين دولة في الجزائر: المرابطية"Mograb, p/150

(15) كان الإصلاحيون يكنون نوعا من العبادة لعبد العزيز بن سعود ملك العربية السعودية الذي كانوا بمجدونه بسبب تعلقه الصارم بالشريعة الإسلامية واستقلاليته عن الغرب. أنظر الشهاب أفريل 1935 ص 62(حيث عدّ ملك الإسلام).

(16) نسجل أن ميثاق الجزائر، الذي وضعه مؤتمر حبهة التحرير الوطني (أفريل 1964) في استعراضه لتاريخ الحركة الوطنية في الحزائر، بعد أن ذكّر مطولا بالنشاط السياسي لنجم شمال إفريقيا وحزب الشعب الجزائري، لم يخصص سوى أسطر قلبلة (ص 15) للحركة الإصلاحية وزعيمها ابن باديس (وهذا بعد إصدار تحفظات قاسية في إشارته لمشاركة المحركة الإصلاحية في الشربية المحركة الإصلاحية في المربية المحركة الإصلاحية في المربية السياسية للمجماهير والتأكيد على الظاهرة الوطنية الجزائرية، هذا الدور يظهر أهم بكثير مما هو مصرح به في هذا الميثاق.

إشاعتهم روحانية في إقامة الحواجز

بادیس وأصحابه فقد عنوا بجمیع الانخراط تدریجیا وة بحیث جعلت نشاطهم المطلبی

وراء الأحداث والثقافي يمكن أن لئن كان تعزيز وأصحابه مزيدا لاحظ بأن تشتت يبدو، طموحهم

وون الجزائرية:"من بين ن الشعور الديني القري Rens.Colon. n°1

ens.Colon. n°1 avril 193

- (17) ابتداء من 1936، أخذت الأوساط المثقفة التوسية والمغربية تحتم فعلا بمحلة الشهاب (أنظر خاصة مقال شكيب أرسلان المخصص للصحافة العربية في شمال إفريقيا في بحلة بحمع اللغة العربية بدمشن المجلد 11 -12، 1937.
- (18) أنظر قائمة بأسماء المشتركين في ليون وأولين في الشهاب أفريل 1936
- (19) أنظر الشهاب ديسمبر 1936 ص 404 -407 ...
- (20) الشهاب أفريل 1936، ص 1.
- (21) الشهاب أفريل 1936، ص 46، حوان 1938، ص 135
- (22) كانت لابن باديس علاقات منينة مع الأوساط الزيتونية والدستورية) بتونس. وكان ينتقل إلى هذه العاصمة كلما سنحت له الفرصة. في سنة 1937 وحدها، قام ابن باديس بزيارتين للعاصمة له أ) في شهر ماي لحضور احتفال تخليدي نظمته جمعية الخلدونية متاسبة الذكرى العشرين لوفاة أستاذها القديم بشير صفر (الشهاب حويلية 1937، ص 314) وب) في شهر حويلية لتحية صديقه القديم الزعيم عبد العزيز التعالى عند عودته من المنفى (الشهاب، سبتمبر 1937، ص 314).
- (23) الشهاب سبتمبر 1937، ص 341. لم يحصل ابن باديس على تأشيرة الدحول إلى المغرب لحضور مراسيم دفن المصلح المغرى أبي شعيب الدكالي (نفسه)...
- (24) كانت الشهاب تضم أيضا مساهمين تونسيين مثل الصحفي مصطفى بن شعبان و"شاعر القيروان"صالح السويسي الشريف القيرواني.
  - (25) الجريدة الرسمية للحمهورية الفرنسية أوت 1939 ص 10775.
  - AF, oct.nov.1939, p.248 (L'Afrique du Nord et la Guerre) نظر في مذا الصدد (26)
- (27) كان الفريد بل يعتقد أنه بمكنه أن يتنبأ عا يلي: "أما كفاح الإصلاحيين ضد المالكية والمرابطية، فهو منذور للإسفاق"La religion musulmane en Berbérie, p. 406
- (28) مما ترتب عن ذلك التعاطف والدعم المادي للحركة الإصلاحية من قبل الأوساط المنففة والرأسمالية الميزابية. أنظر أعلاه ص 195-196.
  - (29) أنظر التبهاب جانفي 1937 ص 477-479 (العلماء والسياسة )
    - (30) أنظر الملحق في آخر البحث.

فإننا لا نستط خلال ما بين (أو متجاهلا من قبيل تحص بحقيقة قد تصا بالمحو من ذاكر سجلنا ،

سواء نظ

بحالات بعيدة المنحى، وفخر التيارات السيد عن مبادئها الح

إن تدخر السياسي والاج الأساس. حقا تعاطي المهمة ولكنه مثمر لت

# اللاكاويمية الجزائريةللوثائق و المصاور التاريخية.

#### الخلاصة

سواء نظرنا إلى الحركة الإصلاحية الجزائرية من الزاوية الدينية والثقافية أو السياسية، فإننا لا نستطيع تجاهل سعة نشاطها وعمق التأثير الذي وسمت به حياة المجتمع الجزائري، خلال ما بين الحربين. والقول أن صنيع الفريق الباديسي، الذي كان بالأمس محل احتجاج (أو متجاهلا تماما) قد شكل في تاريخ الجزائر المعاصر لحظة خصبة استثنائية أمر قد يبدو من قبيل تحصيل الحاصل. غير أننا لن نتردد، ونحن نفرغ من هذه الدراسة، في التذكير بحقيقة قد تصنفها وثوقية dogmatisme المذاهب "الرسمية" ضمن "الأخطاء" المحكوم عليها بالمحو من ذاكرة الناس.

سجلنا ونحن نقتفي مسار الحركة الإصلاحية الباديسية انحرافه التدريجي صوب محالات بعيدة دون شك عن وجهتها الأولى. هذه الحركة، التي كانت في منشئها دينية المنحى، وفحورة بألها كذلك ليس إلا، ألفت نفسها ، بدفع من الحدث، تقترب من التيارات السياسية الصرفة لكي تتحالف معها في المحصلة دون أن تنضم إليها تماما أو تعدل عن مبادئها الخاصة.

إن تدخل الإصلاحيين في حياة المدينة كان تأثيره قويا جدا بحيث أمكن للوجه السياسي والاجتماعي لدعايتهم أن يخفي في كثير من الأحيان غاياته -أي هذا التدخل- الأساس. حقا إن العديد منهم لم يقاوموا قط إغواء أداء دور آتي في تاريخ أمتهم بدل تعاطي المهمة الكأداء المتمثلة في "الإحياء"الديني والإصلاح الاخلاقي في تكتم موافق عليه ولكنه مثمر لتحضير تجديد الحياة والفكر الإسلاميين في بلادهم. إن الطاقات التي بذلوها

· (أنظر خاصة مقال شكيب 1 -12، 1937.

ينتقل إلى هذه العاصمة كلما ماي لحضور احتفال تخليدي حويلية 1937، ص 314 الشهاب، سبتمبر 1937،

المغرب لحضور مراسيم دفن

عر القيروان"صالح السويسي

AF, oct.nov. لكية والمرابطية، فهو منذور

نفه والرأسمالية الميزابية. أنظر

في مناقشات السياسة الجزائرية وفي المجالات العقيمة كان يستحسن استخدامها في توسيع نشاطهم التربوي وتعميق أبحاثهم في المجالات الخاصة ب"علماء الدين".

إن تشتت جهود العلماء الإصلاحيين هذا لم يفض إلى الحد من إمكانيات إشعاعهم الثقافي فحسب، بل أسبغ طابعا سطحيا وجزئيا على جلّ دراساهم المذهبية. لكن هل كان في مقدورهم أن يتنصلوا بيسر من التقليد الشرعي للإسلام الذي يجعل ارتباط الروحي والدنيوي أمرا ضروريا ويلزم العلماء -من حيث ظهورهم بمظهر أولي الأمر - المشاركة في المسؤوليات الاجتماعية والسياسية لأمتهم؟ وهكذا بدل أن يتبرأوا من الخوض في الشؤون العمومية، كانوا يفتخرون بذلك بينما كانوا يلومون المرابطيين عن الانغلاق داخل صمت كهنوق بعيدا عن الانشغالات الخطيرة التي كانت تؤرق إخوالهم في الدين.

ورغم المظاهر، كان تشتت دعايتهم بالنسبة للإصلاحيين مصدر ضعف، على الأقل على الصعيد المذهبي. هذا الضعف يمكن استشفافه بوضوح في مجالات كان من المفروض أن تتطلب منهم جدية وعمقا قصويين. وإذا سلمنا بأن دحض المرابطية كان الجانب الطاغي في نشاط الإصلاحيين الديني الصرف ، فإننا في هذه الحال لا يمكننا إلا أن نشدد على رتابة تممهم (ج. قمة) وضعف حججهم. فنقد الإصلاحيين الموجه للمرابطية تأثر حراء تسرعهم في القضاء على "الشحرة القديمة".

وهكذا اكتفى الإصلاحيون، نتيجة افتقارهم التحليل الهادئ للمعطيات المعقدة التي كانت المرابطية في الجزائر تنطوي عليها وتحليل دلالتها الحقيقية في الروح الشعبية، بالنفي التبسيطي للخصم وكل ما يمكنه أن يضطلع به من قيم أصيلة ومحترمة. لم يوفقوا في تبني طريقة مناسبة ل"هداية" المرابطيين أو على الأقل لتسخير إمكانياتهم تسخيرا ذكيا في خدمة التحديد الروحى والثقافي للإسلام في الجزائر

لم يستطع الإصلاحيون المتأرجحون بين الرغبة في تجديد الدين الإسلامي في بلادهم والرغبة في المساهمة في الترقية المعنوية والتحرير الفكري والسياسي لمواطنيهم، تعاطي

"العلم الد التركيز ال

. Y+

رشيد رض الإصلاحيو الروحي t ومنشط الما

بل یک

التوجيه الا الذي كان -وهم في الأخرى النج

شأنها أن ته

عن بساطة التضامن الج الإحساس ب تكن تبدو كان يعرب ردات فعل

إن النث العصر. فتض والتحولات

ستخدامها في توسيع

إمكانيات إشعاعهم

ذهبية. لكن هل كان يجعل ارتباط الروحي بي الأمر- المشاركة في ن الخوض في الشؤون لانغلاق داخل صمت

ر ضعف، على الأقل ت كان من المفروض المرابطية كان الجانب لا يمكننا إلا أن نشدد الموحه للمرابطية تأثر

للمعطيات المعقدة التي الروح الشعبية، بالنفي رمة. لم يوفقوا في تبني تسخيرا ذكيا في خدمة

ن الإسلامي في بلادهم سي لمواطنيهم، تعاطي

"العلم الديني"قلبا وقالبا ولا الثقافة العربية التي كان يحلو لهم الصدور عنها. لقد أعوزهم التركيز الضروري لكبريات الإبداعات في مجال الفكر.

ولا شك أهم فضلوا التعويل على تقليد "شيخ الإسلام" ابن تيمية ووجدوا في مذهب رشيد رضا سندا قويا، اعتبروه أفضل مرشد للإسلام المعاصر. ومن المحتمل أن يكون الإصلاحيون قد أجازوا لأنفسهم تكريس نشاطهم أكثر للمسائل الدنيوية بدل التبشير الروحي apostolat وفق هذه الثقة في المذاهب التي وضعها المؤلفون الحنبليون الجدد ومنشط المنار.

بل يمكننا أن نضيف أن نجاح الإصلاحيين لدى السكان الجزائريين مرده بالضبط إلى التوجيه الاجتماعي والثقافي بدل المذهبي وتعليمهم. ذلك أن النقاش اللاهوتي والأخلاقي الذي كان قائما بين الإصلاحيين والمرابطين لم يكن يؤثر على البسطاء من الناس. فهؤلاء وهم في غمرة إيمانه الهادئ- كانوا يشعرون بأنهم في مأمن من الشرك والضلالات الأحرى التي كان الدعاة الإصلاحيون ينتقدونها.

غير أن الحركة الإصلاحية كانت تعرض مجموعة أخرى من المبادئ التي كان من شأها أن تستميل إليها تعاطف الأتباع الذين ظلوا غير مكترئين بدعايتها الدينية. وفضلا عن بساطة العبادات والصفاء الأخلاقي، فإن الحركة الإصلاحية كانت تدعو إلى تعزيز التضامن الجماعي وبعث الثقافة العربية. كما كانت تدعو الشعب الجزائري المسلم إلى الإحساس بعزته وبمسؤولياته في العالم الجديد الذي يقوم أمامه. والحال أن هذه الغايات لم تكن تبدو مطابقة للتقليد الإسلامي الرامي إلى إشاعة الخير ومكافحة الشر فحسب بل كان يعرب عن الرغبة في الإصلاح والتجديد، هذه الرغبة التي كانت في الغالب تستثير ردات فعل إيجابية.

إن النشاط الإصلاحي من حيث هو عامل تحديد وتغيير كان يطابق حينذاك روح العصر. فتظافر تأثيرات المدرسة الفرنسية والدفع الثقافي والديني الصادر من العالم العربي والتحولات الاجتماعية والأخلاقية المترتبة عن الحرب العالمية الكبرى، كل هذا ولّد في

صلب الجماعة الإسلامية الجزائرية طموحات التجديد والتقدم في مجالات النشاط والسلوكات والثقافة. وهي طموحات ناشئة ومصوغة بشكل غير دقيق ولكنها فرضت نفسها فرضا على وعي رجال الطليعة أمثال الشبخ القسنطيني عبد الحميد بن باديس وأصحابه ممن التحقوا به باكرا.

وفضلا عن هذا، كانت الجماعة الإسلامية في الجزائر، التي كانت فيما مضى منخرطة أيما انخراط في شبكة من الولاءات التقليدية، تشعر غداة الحرب، وكأنما قد تحررت من العديد من العديد من العقبات.

وهكذا أخذ سلك "القادة الأهليين"الذي كان بالأمس قويا حدا، يفقد سلطانه وصيته. هذه الأرستقراطية البعيدة والمرهوبة بسبب طابعها القمعي، شاهدت فراغا إنكاريا قد أخذ ينتصب حولها. وألفت في من هم تحت إمرتها الخضوع المستكين أكثر من الطاعة القائمة على الاعتراف بشرعيتها.

من جهة أخرى، لم يعد النظام المرابطي رغم بعض الأوهام التي غذاها قادة الزوايا والجمعيات الدينية ورغم الحجاب الذي كان يحلو لهؤلاء إلقاءه على غاياقم وسلوكاقم، يستفيد كما في السابق من إيمان الناس الساذج. وهكذا بدأ وعي الناس يتمرد على شطط ودجل هذا النظام. ونظرا لهذه الأنواع من الأسباب والدواعي التي مردها إلى تطور البنى الأسرية والقبلية، وتقدم العمران وتغلغل الأفكار والتقنيات الجديدة في الجماهير الإسلامية، وتحسن الظروف الفكرية فإن العديد من أتباع المرابطية تخلصوا من قادقم الروحيين الذين أضعف النظام الاستعماري كثيرا قوقم وصيتهم.

أخيرا نضيف بأن ممثلي "الإكليروس" الإسلامي لم يكن لهم من سند سوى الإطار الإداري الذي صنع وجودهم. كانوا يشكلون سلكا اجتماعيا شبحيا صيته تافه لا يعتد به مقارنة بما كانت تتمتع به القوتان الأخلاقيتان والدينيتان العظميان: المرابطية والحركة الإصلاحية.

وها التقليدية فإن هذا كان الإص يقدمون أن

معتدلون"و ولا في موة لديهم أية . تكييفِ التـــً

الجحال المدر

الإصلاحيين من حيث و الشيء. ييد للإصلاحيين

ذلك أن ذلك أن التقليد الحنبلج يكونوا من غ عندما تعلق الاختيارات الإ

في مجالات النشاط دقيق ولكنها فرضت بد الحميد بن باديس

ت فیما مضی منخرطة كأنما قد تحررت من

حدا، يفقد سلطانه شاهدت فراغا إنكاريا تكين أكثر من الطاعة

لتي غذاها قادة الزوايا في غاياهم وسلوكاهم، على الناس يتمرد على التي مردها إلى تطور الجديدة في الجماهير للية تخلصوا من قادهم

من سند سوى الإطار نيا صيته تافه لا يعتد به يان: المرابطية والحركة

وهكذا وجد الإصلاحيون أنفسهم أمام جمهور منفصل أكثر فأكثر عن الأطر التقليدية وأكثر جاهزية. ولما كانوا متأثرين بأمثلة وإيحاءات المجتمع الفرنسي في الجزائر، فإن هذا الجمهور كان أكثر إصغاء واهتماما بالأفكار الجديدة. في مثل هذه الظروف، كان الإصلاحيون الرحال الجدد وجلهم "لا مشاكل لهم" مستعدين للخلافة. كانوا يقدمون أنفسهم بحسبانهم الأنصار المقتنعين بالتجديد العربي الإسلامي في الجزائر.

غير أنه إذا كان الإصلاحيون قد أمكنهم الإبداع على الصعيد الثقافي (وحاصة في المحال المدرسي)، فقد بدوا أقل جرأة في مذهبهم الديني. ورغم أهم أعلنوا بأهم "تقليديون معتدلون" واتحديثهم لا في تصورهم للشريعة ولا في موقفهم من مشاكل هامة أهمية وضهية المرأة في المجتمع الإسلامي. كما لا نجد لديهم أية محاولة وجيهة لتطبيق الاجتهاد الذي يبدو ألهم لم يقدروا أهميته حتى قدره في تكييف التشريع الإسلامي مع ضرورات العالم الراهن.

صحيح أن الأوساط السنية المحافظة اليقظة دائما كانت بالمرصاد لأي إخلال من قبل الإصلاحيين وسعوا إلى تثبيطهم ما أمكن في سبيل الأبحاث التجديدية. وكان لفظ "بدعة" من حيث دلالته المقلقة جدا تنوء على كاهل الإصلاحيين كتهمة دائمة ومثبطة بعض الشيء. بيد أنه لا داعي إلى المبالغة في أهمية التأثير الموازن للأوساط السنية المعادية للإصلاحيين. ألم يستمد المذهب الإصلاحي مبادئ تصلبه ونزعته التقليدية من السلفية؟

ذلك أن كل ما في المرجعيات المذهبية للمدرسة الإصلاحية الجزائرية كان يتنفس التقليد الحنبلي الجديد لابن تيمية وتلاميذه. وفضلا عن هذا، إذا كان الإصلاحيون لم يكونوا من غلاة أتباع الوهابية، فيجب أن نسجل بأهم دافعوا عن أنفسهم دفاعا رخوا عندما تعلق الأمر بإنكار كوهم يكنون تعاطفا عميقا للوهابية. لكن، وبغرض وصف الاختيارات الإصلاحية وصفا أفضل، سنشدد على ألهم كانوا يسعون إلى ضبط كل شيء بدقة متناهية وفق المواقف الدينية والاجتماعية لرشيد رضا.

رغم التأكيد الدائم على معارضتهم الأساسية للتقليد وشجبهم الحازم لأستاذية المدارس فإن الإصلاحيين لم يمنعوا أنفسهم من الانسياق بدورهم صوب امتثالية مذهبية لها "مرشدوها" المقدسون ومؤلفوها الذين عدوا معصومين ...إن الكيفية التي يحيل بما الإصلاحيون على ابن تيمية وابن القيم الجوزية مثلا تنم عن نوع من العبادة والتبحيل اللذين يتحلى بمما المالكيون إزاء مشايخ مدرستهم.

وبوصفهم من دعاة السلفية، كانوا يشعرون بأهم مؤهلون للنهل بشكل واسع من المذاهب التي وضعها من سبقوهم وحتى معاصروهم من الحنبليين الجدد. لهذا، رغم شهرة التسامح والليونة بل العقلانية! التي صنعها الجيل الفتي لما بين الحريين للحركة الإصلاحية، فإن هذه الأخيرة عانت كثيرا من التقشف الأخلاقي الديني للتقليد الحنبلي الجديد. إن الصلابة الشعائرية للإصلاحيين وتقواهم كانتا تضفيان عليها مسحة من الجفاف الذي يتعارض بشدة مع الدين الشعبي المفعم بالروحانية الورعة الغنية بالأحاسيس الصوفية والفيض العاطفي. إن تحاملهم على المعتقدات والفلكلور المرابطية صدمت العديد من المسلمين المتعلقين بحجب القداسة والذين ظلوا أوفياء لنظام أخلاقي وديني استمدوا منه الأفراح الصوفية والتأثيرات التي يتعذر وصفها والتي كانت تجلب لهم سعادة عظيمة.

وهكذا أمكن للحركة الإصلاحية أن تمثل نوعا من الهجوم للدين الحضري الحريص على الوضوح والبساطة ضد دين العالم الريفي والقبلي المولع بالصوفية والمفارقة والمعتقدات الترهية إن قليلا أو كثيرا. وهذا ربما سبب عميق للتكيف السهل نسبيا للحركة الإصلاحية في المراكز الحضرية. كما أن هذا الطابع الحضري للديانة الإصلاحية هو الذي يفسر دون شك نزعتها السياسية ومراميها الثقافية.

لقد وفّق الإصلاحيون المنخرطون أيما انخراط في الحياة الحضرية في التشبع بالقيم الحضرية التي لم تكن حصريا ذات جوهر إسلامي. فالحضور المباشر للمجتمع الأوربي بجانب المجتمع المسلم والأمثلة المقدمة من قبل المسيحيين في المدينة والأفكار التي أشاعتها

بقوة المدرسة الحضارة المع

لهذا كا

وإعداد الجحال المرابطي الذء وتقليدا rite

إلى تفكيك الآمن للسلط

إن انقر

والأخوي مت من أن الإصا أبطال التحد الإكراهات ا

الضاربة في ا ملجأ يقيهم ا الجاذبيات الو

لذلك

على صيت **ا** لا يتعلق

بالأولوية. ييد ضد قوى الق يبدو كالتزام

الحازم لأستاذية امتئالية مذهبية لها ية التي يحيل بها العبادة والتبحيل

بشكل واسع من الجدد. لهذا، رغم ن الحريين للحركة بيني للتقليد الحنبلي عليها مسحة من العنية بالأحاسيس طية صدمت العديد ودين استمدوا منه

ن الحضري الحريص بالصوفية والمفارقة لسهل نسبيا للحركة الإصلاحية هو الذي

بعادة عظيمة.

ية في التشبع بالقيم مر للمجتمع الأوربي الأفكار التي أشاعتها

بقوة المدرسة الفرنسية، كل هذا أثّر، وإن بشكل غير مباشر، على المواقف الإصلاحية أمام الحضارة المعاصرة.

لهذا كان من نتائج النشاط الإصلاحي (وتعليمهم الصريح) تشجيع الترعات الفردانية وإعداد الجال لعلمنة الحياة الإسلامية في الجزائر. فمن خلال هجماهم المتواصلة ضد النظام المرابطي الذي كانوا يحلمون بإزالته، وبرفضهم الصارم لكل ما من شأنه أن يؤسس تراتبية وتقليدا rite وطاعة غير مشروطة وغير معقلنة، سعى الإصلاحيون بدون وعي بلا شك إلى تفكيك النظام الجماعي التقليدي أي ذلكم النظام الذي كان قائما على الانضمام الآمن للسلطة والخضوع الورع للمشايخ.

إن انفراط هذه الصلات المتنوعة التي كان الانتماء الروحي والوفاء الاحتماعي والأحوي متماهين معها في كثير من الأحيان قد أدى إلى تفكيك الجماعة. وعلى الرغم من أن الإصلاحيين لم يسعوا إلى كسر الأوتار الأساسية للتقليد ورغم ألهم لم يزعموا ألهم أبطال التحديث الفرداني، فإلهم مع ذلك أوحوا بألهم يرومون تحرير الإنسان من جميع الإكراهات الجماعية وتخفيف سلطان الدين على الحياة الجماعية.

لذلك شكل الانضمام الإصلاحي أحيانا تمردا على الوسط التقليدي ووصاياته الضاربة في القدم. إن الشبان الذين انتصروا للحركة الإصلاحية كانوا يأملون في إيجاد ملحاً يقيهم من عالم طفولتهم الخانق وكذا عن سبيل للتحرر الشخصي. ذلك أن من بين الحاذبيات التي كانت الحركة الإصلاحية تمارسها على هؤلاء الشبان نشدد على تأكيدها على صيت العقل ودعواتها إلى الذكاء المعاصر.

لا يتعلق الأمر حقا بشكل حديد من الدين الإصلاحي تظفر فيه النزعة العقلانية بالأولوية. يبد أن كفاح الإصلاحيين ضد المنظمات المرابطية أوّل كحرب صليبية إسلامية ضد قوى الظلامية. وفضلا عن هذا، فإن دعايتهم الحامية لصالح التعليم العربي الحركان يبدو كالتزام عارم من أجل معرفة حضارة القرن العشرين. بالنسبة لكل أولئك الذين

أفجعتهم السيادة العقيمة للمرابطية والجمود الثقافي للأوساط المالكية، كانت الحركة الإصلاحية تعدهم بنهضة عربية إسلامية ومصالحة بين الإيمان والعقل.

لنوضح بأن الإصلاحيين لم يتعاطوا عقلانية جموحة وقد أحجموا على إظهار الإعجاب الجم بفكر محمد عبده مخافة أن يظهروا بمظهر من يولي العقل مصداقية أكبر مما يليق برجال الدين. غير ألهم استظهروا بشكل كاف حجة العقل للتأثير على الشبيبة وتحبيبها في العقلانية.

هل كان هذا من قبل الإصلاحيين تنازلا عد ضروريا لصالح نزعات العصر؟ أم كان الأمر يتعلق بالأحرى بخطأ حول دلالة ومستلزمات العقل الحقيقية؟ ومهما كان الأمر، فإن المزاعم "العقلانية" رغم أنها صورية شكلية ليس إلا، وخالية من البعد المذهبي الحقيقي، فإنها تشكل شرخا في النظام الإصلاحي. ومن هذا الشرخ في بنيان الإسلام، الذي تميّب منه رشيد رضا كثيرا، فتح الإصلاحيون السبيل لتشاؤم الجيل الصاعد.

لهذا رغم الجهود التي بذلوها لترسيخ الحياة الإسلامية في صلب التقليد الأخلاقي والديني الأقرب من السنة المحمدية، فإن الإصلاحيين ساهموا أكثر في تجريد الحياة الإسلامية من قيمها الدينية وإشاعة مفاهيم تحديث غامضة رغم حاذبيتها في وسط الشعب. فحداثة مذهبهم الظاهرية حلبت لأصحابها تعاطفا جما في صفوف الشبان. لكن هؤلاء الشبان كانوا يطمحون أيضا وفي الغالب الأعم للترقية النقافية تحت الرعاية الإصلاحية أكثر من طموحهم إلى تحوّل روحي حقيقي.

لا شك في أنه يتعين علينا أن نسلم بأن الترعة التحديثية للحركة الإصلاحية الجزائرية (لاسيما في بحال الحياة الاجتماعية والثقافية) قد قوّاها أتباعها الذين لم يأخذوا من رسالتها إلا هذا الأمر ناسين انتماءه إلى السلفية. كانت الحركة الإصلاحية قد أصبحت واسعة جدا وأعضاؤها غير متجانسين حتى تقوم بينهم وحدة فكر عميقة. لقد حرى الحديث عن "يمين" و"يسار "إصلاحيين تلميحا إلى الترعة الأصولية والبالية من جهة وإلى الترعة التي أرادت الانفتاح الحازم على العالم المعاصر من جهة أخرى.

فكرة واحدا والعروبة. ك للشعب الجز هذا هو رغم أذ فإنما لم تكت

غير أن

اضطلعت بم

وتسير بوفاء

أو من بسطا

أن وتحت م والثقافة، أء يستشرفون في المحم

ذات الطابع

إرادة الشعب

إننا لا والأخلاقي. والأخلاقي. النقائص والم الطبيعي أن بسقوط خط أما نشاطهم موضوعات

كية، كانت الحركة

حجموا على إظهار مقل مصداقية أكبر مما للتأثير على الشبيبة

عات العصر؟ أم كان مهما كان الأمر، فإن المذهبي الحقيقي، فإنما سلام، الذي تميّب منه

لمب التقليد الأخلاقي تجريد الحياة الإسلامية سط الشعب. فحداثة . لكن هؤلاء الشبان الإصلاحية أكثر من

نة الإصلاحية الجزائرية لم يأخذوا من رسالتها ية قد أصبحت واسعة قد حرى الحديث عن حهة وإلى الترعة التي

غير أن وجهة الحركة الإصلاحية الحقيقية التي اصطلحنا على تسميتها بالباديسية قد اضطلعت بما النزعة المركزية والغالبة النزعة التي كانت تستشف نفسها في الشهاب وتسير بوفاء خلف ابن باديس. هذه النزعة كانت تضم جميع الجزائريين أكانوا رجال دين أو من بسطاء الناس، مثقفين أو غير مثقفين باللغة العربية أو لا، الذين تحدوهم على الأقل فكرة واحدة كبرى: فكرة تصور مصير الجزائر من حيث هو غير منفصل عن الإسلام والعروبة. كان ممثلو هذه النزعة يرون بأن النظام الاستعماري قد أوقف التطور الثقافي للشعب الجزائري وأنه يجب تزويده بالوسائل التي تحقق له نهضته الفكرية وترقيته المعنوية. هذا هو المعنى الحقيقي للانطلاقة الإصلاحية.

رغم أن الحركة الإصلاحية قد ظهرت في بعض المناسبات كحزب سياسي معارض، فإنحا لم تكس دلالتها التامة إلا بوصفها حركة مقاومة ثقافية. فمن وراء مطالبها الآنية ذات الطابع السياسي أو الاجتماعي، مثلت هذه الحركة شيئا أعمق وأبقى: لقد حسدت إرادة الشعب الجزائري المسلم في الحفاظ على الخصائص الأساسية لشخصيته الوطنية. بعد أن وعت مصير شعبها الإستثنائي ولما كانت ترفض احتمال قيام جزائر فرنسية الروح والثقافة، أعطت الحركة دفعا قويا للانتفاضة الوطنية ضد المسخ الثقافي الذي كانوا يستشرفون دلائله الأولى والذي كانوا يخشون عواقبه الوحيمة.

في المحصلة هذا هو الوجه اللافت أكثر في المسعى الإصلاحي.

إننا لا نروم استبحاس الجهود التي بذلها الإصلاحيون في سبيل الإصلاح الديني والأحلاقي. لكن، في صلب اللوحة الواسعة لنشاطهم المتعدد الأوجه، استطعنا أن نبين النقائص والفحوات. ذلك أن مهمتهم كانت غير متناسبة مع وسائلهم ومن ثمّ كان من الطبيعي أن لا يحصلوا على نتائج إيجابية جدا. وهكذا لم يعجل كفاحهم ضد المرابطية بسقوط خصميم. وحتى نقدهم للمرابطية لم يكن من الوجهة المذهبية خاليا من المثالب. أما نشاطهم التبشيري في الجزائر فلم يكن هو أيضا عميقا كما كانوا يريدون. وقمة موضوعات في دعايتهم الدينية لم تفهم أو أثارت لأول وهلة ردات فعل من الخشية في

صفوف الجماهير الشعبية المتشبعة بالتقليد المالكي. كان كفاحهم ضد "الآفات الاحتماعية" يتجاوز بكثير كفاءتهم وكان متوقفا على عوامل اقتصادية واحتماعية لم يستطعوا التأثير عليها مباشرة. أما نشاطهم التربوي تجاه الشباب، الذي كان مع ذلك هائلا، ظل غير مكتمل عند وفاة زعيمهم ابن باديس (1940).

باختصار، وأيا كانت المزايا الجوهرية للإصلاحيين وتفانيهم من أجل القضية الوطنية، و فإن جهودهم لم تفض إلا إلى نتائج جزئية. ففي جل ميادين النشاط الإصلاحي أو المطلبي فإن مبادراتهم كانت حمّالة للرموز أكثر منه للنجاحات.

غير أنه من أجل تقدير صدى الدعاية الإصلاحية حق قدره، في فترة ما بين الحربين، لن يكفي الوقوف على تفاصيل هذه الحصيلة. ذلك أن الاعتبارات الكمية الصرفة قد تخفي البعد الحقيقي للحركة الإصلاحية الباديسية. إن تأثير الحركة الإصلاحية الإسلامية في الجزائر لا يمكن تقويمها أو تقييمه بناء على عدد المساجد والأقسام والنوادي الثقافية المنشأة وعدد التلاميذ الذين اختلفوا على دروس العربية ولا على عدد المرابطين الذين انضموا لمذهب الإصلاح.

إن البعد الحقيقي للنشاط الإصلاحي يبدو أنه كان ذا طابع نفسي ومعنوي. بالفعل، لم تحظ أي تشكيلة دينية أخرى أو أي حزب سياسي إسلامي خلال ما بين الحربين بمثل ما حظيت به الحركة الباديسية من صيت كما لم تستطع أن تخيف الإدارة والرأي العام الفرنسيين في الجزائر كما فعل "حزب العلماء".

وأيا كان دور وتأثير هذه المنظمات الدينية أو السياسية فلا توجد واحدة منها نجحت كما الحركة الإصلاحية في تحريك الضمير العالمي تحريكا عميقا وتمثيل طموحات الشعب الجزائري المسلم الأساسية بمثل قناعة هذه الحركة القوية.

كما أنه لا توجد حركة أو منظمة أمكنها التأثير الحاسم سواء على صعيد التطور الأخلاقي والديني أو في التوجيه الثقافي للجزائر المعاصر مثل المدرسة الباديسية الإصلاحية.

تنص هذ الوثيقة المعروء كما تزودنا ب 1925 إلى 40

[الخميد المنتقد ح الديمقراطية.

جريدة . شيء، يصدره بسم الله بالمسؤولية الما أجل تحقيق ها

في أن نحقق بفضل دعم أ

#### والمنافق والمنافق

### افتتاحية العدد الأول لجريدة الشهاب أول مطبوعة للفريق الإصلاحي الباديسي

تنص هذه الافتتاحية الهامة على المبادئ وتحدد أهداف النشاط الإصلاحي. إن هذه الوثيقة المعروضة كبيان، تنورنا حول الاختيارات الأساسية للحركة الإصلاحية الجزائرية، كما تزودنا بالخطاطة التي ستكون عليها القاعدة المذهبية لهذه الحركة خلال الفترة من 1925 إلى 1940، تحت قيادة عبد الحميد بن باديس. ..

[الخميس 11 ذو الحجة 2/1432 جويلية 1925]

المنتقد حريدة وطنية مستقلة تعمل من أجل سعادة الشعب الجزائري بمساعدة فرنسا الديمقراطية.

#### المنتقد

حريلة سياسية تربوية ونقدية شعارها: الحقيقة فوق كل شيء الوطن قبل كل شيء، يصدرها فريق من الشبان الجزائريين، تصدر يوم الخميس (بقسنطينة).

بسم الله ثم باسم الحقيقة والوطن، ندخل إلى عالم الصحافة العظيم ونحن واعون بالمسؤولية الهائلة التي يجب أن نضطلع بها ونحن عازمون على مواجهة كل العقبات من أجل تحقيق هدفنا والبقاء أوفياء لمبدئنا.

نعرض فيما يمي الأهداف التي نحن عاقدون العزم على اتباعها دون كلل وكلنا أمل في أن نحقق وثو حزئيا طموحاتنا بعون الله تعالى وبفضل جهدنا ومثابرتنا وتفانينا وكذا بفضل دعم أصفقتنا الذين يريدون حدمة الدين والوطن بإخلاص.

م ضد "الآفات ية واجتماعية لم ي كان مع ذلك

القضية الوطنية، صلاحي أو المطلبي

رة ما بين الحربين، الكمية الصرفة قد صلاحية الإسلامية م والنوادي الثقافية

دد المرابطين الذين

ومعنوي. بالفعل، ما بين الحربين بمثل لإدارة والرأي العام

واحدة منها نجحت , طموحات الشعب

على صعيد التطور اديسية الإصلاحية.

#### مبدؤنا السياسي

نحن كيان إسلامي جزائري هو جزء من المحال الاستعماري الفرنسي.

1. إننا كمسلمين من واحبنا السعي إلى الحفاظ على تقاليدنا الدينية التي تدعو إلى الكمال البشري وترقية الأخوة والسلم بين جميع الشعوب. إن الحفاظ على قوميتنا تكمن في المحافظة على تقاليدنا والشرط الأساسي لسعادتنا المعنوية والمادية. نحن مقتنعون بالفعل بأن الناس لا يمكنهم العيش دون دين هذا الدين الذي يمثل قوة هائلة ولا خير في سياسة حكومية تستحف بدين الشعب.

غير أننا لا ننوي الحلط بين الدين والسياسة نحن نريد فقط أن نبين بأننا نعتبر الدين هو قوامنا ومبدأ نشاطنا في الحياة وقوة معنوية نستمد منها قوتنا لإصلاح الأحلاق وتطهير محتمعنا من الرذائل والدناءة والجريمة.

لهذا، لن نكف أبدا عن حدمة هذا الدين بنشر تعاليمه النبيلة الأصيلة بتطهيره من كل ما على بدع وبحمايته من جميع الاعتداءات والإساءات التي قد يكون هدفا لها سواء من قبل المسلمين أو غير المسلمين.

2. وبوصفنا حزائريين، سنعمل من أجل توحيد الشعب الجزائري وبعث الروح الوطنية بين أبنائه وتحبيبهم في العمل المفيد والعلم الفعال كي يستطيعوا التطور كشعب له الحق في العيش والسعادة وواجب إفادة البشرية.

إننا نحب البشرية التي نعدها كيانا واحدا. نحب وطننا الذي نعتبره جزءاً من هذا الكل. نحب كل من يحب البشرية ويخدمها. نعارض كل من يعاديها ويظلمها. كما نحب من يحب وطننا ويخدمه ونحن ضد كل من يعاديه أو يظلمه. لذا سنبذل قصارى جهدنا لخدمة

وطننا الجزائر علصين وسنه علصين وسنه الفرنسي وتحم لقد أدى من مستوان من مستوان من مستوان القد دام وتثمين البلاد وصف محذه الم

التعاطف هو أ الشعب

أن ما يجب

في كنف أمة i هذه الصفات

سيتمش طموحات شه نرفع مطالبنا إ

وع إن صدق جميع طموحات وطننا الجزائري وجعل أطفاله يحبونه وسنعامل جميع من يبدي له الصداقة كأصدقاء مخلصين وسنعارض خصومه أكانوا من أصل جزائري أو من غيره.

 وبوصفنا رعايا الجمهورية الفرنسية، ستسعى إلى ربط صلات المودة بيننا والشعب الفرنسي وتحسين العلاقات بين شعبينا اللذين تجمعهما كثير من المصالح المشتركة...

لقد أدى الشعب الجزائري ما عليه إزاء فرنسا خلال أحلك الظروف التي مرت بها كما في أحسن فترات تاريخها، وإنه لمن المؤسف أن لا تتلقى الجزائر في مقابل ذلك أي نوع من التعويض، ولهذا ندعو فرنسا باسم شعارها "الحرية، المساواة، الأخوة" كي ترفع من مستوانا الفكري والمعنوي بتعميم التعليم كما عممت واجب الخدمة العسكرية وبإشراكنا فعلا في تسيير الشؤون الاقتصادية والسياسية لوطننا الجزائر.

لقد دام حضور فرنسا قرابة قرن في الجزائر. ولا أحد ينكر محاسنها في مجال الأمن وتثمين البلاد ومن حيث جميع وجهات النظر التقدم الاقتصادي. ولكن للأسف لم تحقق نصف هذه المحاسن فيما يتعلق بتحسين الوضع الفكري والمعنوي للسكان الأهالي. والحال أن ما يجب أن يكون مطابقا أكثر لشهرة فرنسا وتصريحات خطبائها وما يجلب لها التعاطف هو أن تسعى من أحل العباد والبلاد...

الشعب الجزائري شعب ضعيف ومتأخر. فهو يشعر بالضرورة الحيوية إلى أن يعيش في كنف أمة قوية وعادلة ومتحضرة تسمح له بالتقدم في سبيل الحضارة والعمران. إن مثل هذه الصفات ينفيها في فرنسا التي يشعر بأنه مرتبط بها بعلاقات من المصالح والصداقة.

سيتمثل مسعانا في تشجيع التفاهم بين الشعبين الجزائري والفرنسي وإيضاح طموحات شعبنا للحكومة والمرافعة عن حقوق هذا الشعب بكل إخلاص وصراحة. لن نرفع مطالبنا إلا لفرنسا ولن نلتمس ضدها سوى عون أنصف رجالها من بين أبنائها.

إن صدق مسعانا وكذا روح الشرف وليبرالية الشعب الفرنسي من شأنهما أن يجعلا جميع طموحاتنا ممكنة...

سي،

التي تدعو إلى الكمال على قوميننا تكمن في بن مقتنعون بالفعل بأن لة ولا خير في سياسة

، نبين بأننا نعتبر الدين سلاح الأخلاق وتطهير

یلة بتطهیره من کل ما ـ یکون هدفا لها سواء

ي وبعث الروح الوطنية لور كشعب له الحق في

ره جزءاً من هذا الكل. يظلمها. كما نحب من قصاري جهدنا لخدمة

#### مبدؤنا التربوي

وكما أن الجسم بحاجة إلى الغذاء والمشروبات، فإن الفكر بحاجة إلى غذاء هو غذاء الأداب والعلم الصحيح. هذه الأغذية الثمينة للفكر ضرورية كي تسود الاستقامة في سلوك الأمة وكي يفضي القضاء على الرذائل إلى اكتمال الفضائل. من جهتنا، سننشر دراسات علمية (1) وأدبية وسنشيع كل ما من شأنه أن يغذي الأفكار أكان شعرا أو نثرا. كما سندعو صحافة المشرق والمغرب والكتاب الجزائريين. وسنحارب كل مظاهر الفساد الأخلاقي والتصرفات السيئة. وسنحارب بخاصة البدع التي شوهت دينا أي قوام حياتنا الأخلاقية (...) وسنأخذ من سلوكات الأمم الأخرى كل ما نراه متماشيا مع تقاليدنا. وعلى عكس ذلك، سنشحب وندين كل ما يبدو لنا في هذه السلوكات سيئا ومخالفا لوسطنا الاجتماعي. لن نتبع المحافظين الجامدين ولا أنصار الفرنسة والتحديث المشتط. نحن من أنصار الوسطية.

#### مبدأ نقدنا

يوجد في مجتمعنا أشخاص يريدون الإشراف على مصائر أمتنا وتسيير شؤولها السياسية والاقتصادية والفكرية والدينية. (فبعد أن ميزنا بين سلوكهم الشخصي ونشاطهم العمومي): بالنسبة لصفاقم الفردية وأعمالهم الشخصية، فنحن لا نقوى على معرفتها. ولكن بالنسبة لصفات سلوكهم العام فإنه في مقدورنا الحكم عليه وانتقاده. وسينصب نقدنا على مسيري ومسؤولي الإدارة والمنتخبين وعلماء الدين والمقدمين وكل من يتولى مهمة عامة من أعلى إلى أسفل السلم سواء بين الفرنسيين أو بين الجزائريين. سنحارب كل شخص شرير والأشخاص الطغاة أيا كان أصلهم، وسندافع عن الضعفاء والمقهورين بنشر مآخذنا عليهم وبشجب من يضطهدوهم أيا كانوا. ذلك أن ما نعتد به هو أفعال الناس وليس منازلهم أو مراتبهم.

وس سننشر العدل فيا

أن تستغ

أن تثير ا الجنس ال لا ننشد

الواجب حدو د اه

بمساعدة

قبل کل جمیع النا

إلى غذاء هو غذاء نسود الاستقامة في من جهتنا، سننشر كار أكان شعرا أو محارب كل مظاهر وهت ديننا أي قوام منماشيا مع

الفرنسة والتحديث

ذه السلوكات سيتا

متنا وتسيير شؤوها الشخصي ونشاطهم نقوى على معرفتها. وانتقاده. وسينصب مين وكل من يتولى المخرائريين. سنحارب الضعفاء والمقهورين ما نعتد به هو أفعال

وسنلتزم في نقدنا الحقيقة الصارمة والأمانة والإخلاص ونكران الذات والعفة. كما سننشر كل نقد حتى وإن كان موجها لنا يستجيب لهذه الشروط ويكون مؤسسا على العدل فبدون عدل لا يمكن إظهار الحقيقة.

هذه هي مبادئنا، إنما مبادئ الصحافة المستقلة والأمينة التي هي قوة لا يمكن لأي أمة أن تستغني عنها والتي بدولها لا يمكن حصول التقدم في زماننا.

سيحتفي بهذه المبادئ الرحال الأحرار ورجال الكرم من مواطنينا والفرنسيين. يمكن أن تثير هذه المبادئ الطغاة والدحالين والمنافقين ورجال الفكر المتعصب من بين البغاة من الجنس البشري.

لا ننشد سوى خدمة الحقيقة والوطن والدين، ولسنا مستعدين إلا لسماع صوت الواحب. لا نروم استمالة أحد كما لا نروم الإساءة إلى أحد. سننجز مهمتنا الصحافية في حدود امكاناتنا، عاقدين العزم على تحقيق غايتنا الأسمى أي: سعادة الشعب الجزائري، عساعدة فرنسا الديمقراطية، صارخين بشعارنا الرسمي: الحقيقة فوق كل شيء - الوطن قبل كل شيء. إنا نسأل الله العون والسند. كما نعول على تفانينا وإخلاصنا وعلى عون جميع الناس المحبين لليبرالية].

# (الاكاويمية (لجزائرية للوثائق و (المصاور التاريخية.

# فهرس الموضوعات

| الصفحة | لوضوع<br>                                                                                                               |
|--------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 11     | هيد<br>هيد                                                                                                              |
| 15     | قال المالية ال<br>مقامة |
| 23     | لرموز والمختزلات                                                                                                        |
| 25     | لر ورو را.<br>لمراجع البيبليوغرافية                                                                                     |
|        | الكتاب الأول                                                                                                            |
| 31     | القسم الأول                                                                                                             |
|        | الوسط الاجتماعي والثقافي                                                                                                |
| 33     | الفصل الأول: بعض التجليات الأولى للحركة الإصلاحية الإسلامية                                                             |
| 33     | في الجزائر (1914 – 1903)                                                                                                |
| 47     | الفصل الثاني : المجتمع الإسلامي غداة الحرب (1925-1919 )                                                                 |
| 48     | I حالة الرأي الإسلامي                                                                                                   |
| 52     | II العناصر الديناميكية للمجتمع الإسلامي للحزائر المثقفون المسلمون                                                       |
| 32     | ذوو التكوين الفرنسي                                                                                                     |
| 53     | 1 صورة "الفتيان الجزائريين".                                                                                            |
| 55     | 2 موقف القتيان الجزائريين من فرنسا                                                                                      |
| 61     | الفصل الثالث: القوى الدينية المتعايشة                                                                                   |
| 62     | آ موقف الإدارة من النزعتين المتخاصمتين<br>I                                                                             |
| 65     | II المرابطية                                                                                                            |
| 66     | 1 مدى انتشار المرابطية في البلاد                                                                                        |
| 68     | 2 الدعامة الاحتماعية للمرابطية                                                                                          |
| 73     | 3 المؤسسات المرابطية                                                                                                    |
|        |                                                                                                                         |

544

\_ II

III

· IV-

e I

<- II

# اللاكاويمية المزائرية للوثائق و المصاور التاريخية.

|       | القسم الثاني                                                                                                    |          |
|-------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| 89    | تكوين الحركة الإصلاحية                                                                                          |          |
| 91    | الفصل الأول: ابن باديس                                                                                          | لصفحة    |
| 98    | 1 شخصية ابن باديس                                                                                               | 11       |
| 99    | 2 الموضوعات الكبرى للدعاية الياديسية                                                                            | 15       |
| 101 # | الفصل الثاني : مدرسة الشهاب                                                                                     | 23       |
| 101   | I البشير الإبراهيمي                                                                                             | 25       |
| 102   | 1 الرجل                                                                                                         |          |
| 104   | 2 أعماله                                                                                                        | 31       |
| 105   | II المبارك الميلي                                                                                               |          |
| 108   | III انطيب العقبي                                                                                                |          |
| 110   | 1 التفاهم بين العقيي وأبن باديس                                                                                 | 33       |
| 117   | 2 القطيعة بين العقبي والمدرسة الإصلاحية                                                                         | 47       |
| 119   | 3 أعمال الطيب العقبي                                                                                            | 48       |
| 121   | IV الشاعر محمد العيد                                                                                            | 41.76 mg |
| 129   | الفصل الثالث: المساعدون الكيار                                                                                  | 52       |
| 130   | 1 الأمين العمودي                                                                                                | 53       |
| 131   | 2 السعيد الزاهري                                                                                                | 55       |
| 134   | 3 العربي التبسي                                                                                                 | 61       |
| 137   | 4 توفيق المدي                                                                                                   | 62       |
| 138   | أ. أعمال توفيق المدي                                                                                            | 65       |
| 143   | القصل الوابع : جمعية العلماء المسلمين الجزائريين                                                                | 66       |
| 143   | I الأصول                                                                                                        | 68       |
| 145   | أ. العوامل الداخلية                                                                                             |          |
| 146   | المرابع | 73       |
| 149   | C1 C C 0-0                                                                                                      |          |
| 150   | 1 سنوات التحسس                                                                                                  |          |

# اللاكاويمية الجزائرية للوثائق و المصاور التاريخية

| 153 | 2 مأزق 1930                                                                                          |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 154 | 3 حادثة فيفري 1931                                                                                   |
| 161 | القسم الثالث                                                                                         |
| 161 | توسع الحركة الإصلاحية                                                                                |
| 163 | الفصل الأول: السنوات الصعبة                                                                          |
| 163 | I الوضع في 1930                                                                                      |
| 167 | II التوسع (1932-1931)                                                                                |
| 172 | III ردة الفعل المناهضة للحركة الإصلاحية ل 1932-1933                                                  |
| 173 | أ. الجمعية المناهضة للحركة الإصلاحية                                                                 |
| 175 | ب. ردة فعل الإدارة                                                                                   |
| 177 | 1 الدعوة الإصلاحية                                                                                   |
| 178 | 2 الصحافة الإصلاحية                                                                                  |
| 182 | IV أزمة 1934                                                                                         |
| 188 | 1 موقف الأعوان الرسميين القيمين على الشأن الديني                                                     |
| 194 | 2 موقف الانتهازيين المحافظين                                                                         |
| 196 | V أيام أوت 1934 V                                                                                    |
| 197 | 1 التذكير ببعض الأحداث                                                                               |
| 199 | 2 أجواء المأساة                                                                                      |
| 203 | 3 الموقف الإصلاحي                                                                                    |
| 215 | الفصل الثاني: نحو الذروة                                                                             |
| 219 | I 1935: المؤتمر الإصلاحي الأول · السامال |
| 222 | 1936 II: الالتزام السياسي                                                                            |
| 222 | أ. الظروف                                                                                            |
| 228 | ب. الإصلاحيون والمؤتمر                                                                               |
| 232 | III وضع الحركة الإصلاحية في 1936                                                                     |
| 232 | 11-41.0 4-N 011 25 41 2 41 2 41 2                                                                    |

i II

III

IV

a II

= III

|     | اللاكاويمية الجزائرية للوثائق و المصاور التاريخية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |            |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| 240 | ب. الدعامة السوسيولوجي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 153        |
| 241 | الوحدة الأغواط الإصلاحية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 154        |
| 241 | على 1 الموضع عندة المدينة المعادم المعادم المعادم المعادم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 154        |
| 242 | 2 السكان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 161        |
| 243 | 3 الإطار الإداري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 163        |
| 244 | 4 القوى الاجتماعية والمعنوية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 163        |
| 250 | ج. الجمهور الإصلاحي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 167        |
|     | الكتاب الثاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |            |
| 259 | = القسم الرابع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 172        |
|     | الأوجه المذهبية للحركة الإصلاحية الإسلامية في الجزائر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 173<br>175 |
| 261 | الفصل الأول: مصادر الإلهام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |            |
| 262 | I التوحه العام للحركة الإصلاحية الباديسية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 177        |
| 264 | II الإصلاحيون والمدارس الأربع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 178        |
| 264 | 1 المالكية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 182<br>188 |
| 265 | 2 الحنفية، الشافعية، الحنبلية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 194        |
| 265 | 3 المدارس الدنيا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 194        |
| 266 | III الإصلاحيون والوهابية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 197        |
| 269 | IV الإصلاحيون و"الفرق"                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |            |
| 270 | أ الإصلاحيون و الحنوار ج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 199        |
| 273 | ب الإصلاحيون والشيعي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 203        |
|     | the last of the la | 215        |
| 279 | القصل الثاني: النهجية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 219        |
| 280 | I السحال حول البدع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 222        |
| 281 | 1 البدعة من الوجهة المرابطية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 222        |
| 284 | 2 البدعة من الوجهة الإصلاحية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 228        |
| 287 | II الإصلاحيون والاجتهاد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |            |
| 289 | الله الفقه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 232        |
| 294 | IV المصدران الأساسيان: القرآن والسنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 232        |

## اللاكاوسية الجزائرية للوثائق و المصاور التاريخية

| . 3 | المرامل عدد المرازم المرابية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 297 | أ استثمار القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 299 | ب استثمار الحديث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 311 | القصل الثالث: المذهب الفقهي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 316 | أ الدواعي ذات الطابع الدبني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 327 | ب الدواعي ذات الطابع الأحلاقي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 330 | ج الحجة الفقهية في نقد المرابطية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 343 | ESCA DE LA COMPANIA D |
|     | الفصل الرابع: الأفكار الأخلاقية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 345 | I عناصر مذهبية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 346 | أ. القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 348 | ب. الحديث والسنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 349 | ج. أمثلة السلف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 353 | II مقاصد المذهب الأحلاقي الإصلاحي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 365 | الفصل الخامس: الأفكار الاجتماعية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 367 | <ul> <li>I الإصلاحيون أمام مشاكل المحتمع الحديث</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 368 | اً. الزكاة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 369 | ب. اللامساواة الاحتماعية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 372 | II الاقتصاد الحديث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 373 | III الإصلاحيون أمام "التحديث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 376 | <ol> <li>الإصلاحيون والشبيبة الإسلامية</li> </ol>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 378 | 1 النواد <i>ي</i> الثقافية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 379 | 2 الكشافة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 383 | ب. الإصلاحيون والحركة النسوية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 384 | 1 الظروف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 391 | ء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 391 | 1 دروس السنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 392 | 2 أمثلة السلف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|     | ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

H

П

Ш

## اللاكاويمية الجزائرية للوثائق و المصاور التاريخية.

| 204 | أ. وجهة النظر النسوية (محمود أمين)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 297   |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
|     | ب. وجهة النظر السنية (رشيد رضا)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 299   |
|     | الفصل السادس: المذهب الثقافي معادمات المنافي المعادمات ا | 311   |
|     | I المبادئ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 316   |
|     | II التعليم العربي "الحر"                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 327   |
|     | أ. الوجه الاجتماعي للمسألة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 330   |
|     | ب. التصور العام للتعليم الإصلاحي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 343   |
|     | 1 الاعتبارات عامة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 345   |
|     | 2 تسامح الحركة الإصلاحية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 346   |
|     | III الدفاع عن العروبة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 348   |
|     | أ. العروبة الثقافية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 349   |
|     | ب. العروبة العاطفية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 353   |
|     | 1 الظاهرة البربرية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 365   |
|     | 2 الترعة البربرية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 367   |
| 434 | 3 رد الفعل الإصلاحي المساورين المساورين والمساورين المساورين المسا | 368   |
| 437 | ج. العروبة المسياسية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 369   |
| 441 | 1 القومية العربية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 372   |
| 442 | 2 الوحدة العربية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 373   |
| 444 | 4 حدود الانضمام الإصلاحي إلى القومية العربية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 376   |
| 447 | IV الجامعة الإسلامية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 378   |
| 448 | V مسألة الخلافة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 379   |
| 453 | VI الترعة الإنسانية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 383   |
| 471 | الفصل السابع: الأفكار السياسية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 384   |
| 472 | اعتبارات عامة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 391   |
| 473 | I العزوف عن السياسة في البداية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 391   |
| 474 | II غداة الماثرية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 392   |
| 175 | N. 11 24 15 111                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1,000 |

| 481 | IV النأكيد على الوطنية الإسلامية |
|-----|----------------------------------|
| 483 | أ. الشخصية الجزائرية             |
| 485 | ب. الإساءات للشخصية              |
| 486 | 1 العنصر الأوربي                 |
| 487 | 2 العنصر التحديثي                |
| 490 | 3 المتحنسين                      |
| 495 | ج. وفض الاندماج                  |
| 496 | 1 المد الاندماجي                 |
| 498 | 2 أنصار الاندماج                 |
| 498 | 3 مقترح فيوليت                   |
| 499 | 4 مشروع بلوم فيوليت              |
| 501 | V الغايات الإصلاحية الكبرى       |
| 502 | أ. مسألة اللغة العرية            |
| 504 | ب. مسالة الدّين الإسلامي         |
| 517 | الفصل الثامن: التاثيرات والأصداء |
| 518 | 1. داخل الجزائر                  |
| 522 | 2. في الخارج                     |
| 529 | الخلاصة                          |
| 539 | الملحق                           |
| 544 | فهرس الموضوعات                   |
|     |                                  |

## اللكاوسية الجزائرية للوثائق و المصاور التاريخية

طبع هذا الكتاب في دار الحكمة للطباعة و النشرو الترجمة.



اللاكاويمية الجزائريةللوثائق و المصاور التاريخية.

لا أعتقد أن هناك واحدا من المهتمين بناريخ الجزائر والحقل الثقافي والديني و السياسي على السواء لم يقرأكتاب « الحركة الإصلاحية الإسلامية في الجزائر» للأستاذ الباحث القدير على مرّاد، أو يسمع عنه نقاشا ما في صالون ثقافي أو في جامعة أو في الإعلام، كون هذا الكتاب يشكل علامة ثقافية بارزة ضمن البيليوغرافيا الجزائرية التي عنيت بالتاريخ الديني والإجتماعي للحركة الإصلاحية في الجزائر وقعه قلم كرد من مثقفي الجزائر المحروسة.

وهي الحركة التي تبدى صفحة مشرقة في تاريخنا النقافي والنضالي في الفترة الإستعمارية وقت كان المستعمر الغاشم يريد طمس الهوية قبل اختلاس الأرض، لتكون جمعية العلماء المسلمين الجزائرين الحصن المنبع الذي لم يترك الأيادي الغادرة فرصة العبث بمقومات الشعب الجزائري تتمثل في ذلك قول إمامها الأكبر الشيخ عبد الحميد بن باديس رحمه الله :

شعب الجزائر سلم وإلى العروبة ينتسب من قال حاد عن أصله أو قال مات فقد كذب

وتأتي هذه الطبعة العربية لتنتفض قليلا من الغيار عن الجهود العزيزة التي بذلها الباحث علي مرّاد إعتبارا بأن الكتّاب طبع أكثر من مرة كانت الأخيرة قبل سنوات باللغة الفرنسية. غلية ما يجب الإيمان به هو أن هذه الطبعة ستكون يلا ريب مصدرا ثريا للطلبة والباحثين الذين يشكل تاريخ الجزائر المعاصر إهتماما بالغا لديهم.

أحد ماضي اللاكاويمية الجزائرية للوثائق و المصاور التاريخية.